Ewa Banasiewicz-Ossowska

Katedra Etnologii i Antropologii Kulturowej
Uniwersytet Wroctawski

Tozsamos¢ spoteczno-kulturowa
mtodych Zydéw wroctawskich

W ostatnich latach niestabnacym zainteresowaniem polskich badaczy cie-
szy si¢ tzw. tematyka zydowska, ktéra powrdcita do dyskursu naukowego
po przetomie polityczno-spotecznym w 1989 roku. Dostrzezono wowczas
nagle, ze spotecznos$¢ zydowska w Polsce nadal istnieje, choc¢ jej liczebnosé
jest ciagle niewielka i trudna do okreslenia'. Pojawity sie pierwsze proby jej
opisywania, nie tylko w perspektywie historycznej, jak dotad, lecz takze od-
notowywania jej wspolczesnego zycia religijnego, kulturalnego, spotecznego,
a takze opisania i zrozumienia ogromnie ztozonej 1 niejednoznacznej kwestii
tozsamosci zydowskiej.

Zagadnienie tozsamosci spoteczno-kulturowej mtodego pokolenia Zydow
polskich stalo si¢ réwniez jednym z elementéw moich badan, prowadzonych
wsrdd cztonkow wroctawskiego oddziatu Zwiazku Gmin Wyznaniowych
Zydowskich w RP oraz wsrdéd oséb funkcjonujacych na jej obrzezach, niebe-
dacych formalnie cztonkami gminy, ale zaangazowanych w zycie wroctaw-
skiej wspdlnoty zydowskiej, posiadajacych zydowskie pochodzenie i identyfi-
kujacych sig jako Zydzi. Tekst odnosi sie do wstepnych wynikéw tych badan,
opracowanych na podstawie wywiaddw pogtebionych, przeprowadzonych
z dziesigcioma osobami urodzonymi w latach 80. 1 90. XX wieku. Badania te
aktualnie sg kontynuowane.

Wszyscy rozmowcy zwigzani sg z Wroctawiem, ale nie wszyscy si¢ tu
urodzili, cze$¢ pochodzi z innych miast Dolnego Slaska, a jedna osoba przyje-
chata z poinocnej Polski. Z Wroctawiem i funkcjonujacg tu gming przyjezdni
zwigzali si¢ podczas studidw i podjetej pozniej pracy zawodowej, czasem
wykonywanej na rzecz gminy lub innych instytucji zydowskich.

Na poczatku XXI w. liczbe Zydéw w Polsce szacowano na 6-15 tys. Zob. F. Nowak-
Malolepsza, T. Wiodarczyk, Zydzi, [w:] Mniejszosci narodowe i etniczne w Polsce po
11 wojnie swiatowej. Wybrane elementy polityki panstwa, red. S. Dudra, B. Nitschke,
Krakéw 2010, s. 208; zob. tez A. Grabski, Wspolczesne zycie religijne Zydéw w Polsce,
[w:] A. Grabski, M. Pisarski, A. Stankowski, Studia z dziejow i kultury Zydéw w Polsce
po 1945 roku, red. J. Tomaszewski, Warszawa 1997, s. 144.

Zeszyty Etnologii Wroctawskiej nr 2016/1(24), ISSN 2084-560X 53



Ewa Banasiewicz-Ossowska

Jak zauwazyty badaczki zajmujace si¢ problematyka tozsamosci zydow-
skiej, Helena Datner i Matgorzata Melchior, po zmianie ustroju w Polsce roz-
poczat si¢ proces deasymilacji 0sdéb pochodzenia zydowskiego. Obserwowany
jest on przede wszystkim wsrod bardzo mtodych i tych nieco starszych — trzy-
dziestokilkulatkow, dzigki czemu spotecznosé¢ zydowska w Polce bardzo po-
woli si¢ odradza, zwigksza si¢ jej liczebnos¢, powstajg takze nowe instytucje
i organizacje majace zaspokajac potrzeby tej mniejszosci?. Zaréwno badacze
zajmujacy si¢ wspotczesnie tematyka tozsamosci zydowskiej, jak i cztonko-
wie spolecznosci zydowskiej, staja jednak przed nietatwym do rozwigzania
problemem okreslenia tego, kto jest Zydem i jakie kryteria nalezy przyjac,
aby odpowiedzie¢ na tak postawione pytanie.

Jeszcze w latach migdzywojennych, mimo widocznych juz od okresu o§wie-
cenia zydowskiego, czyli haskali, silnych tendencji od$rodkowych, definio-
wanie kategorii ,,Zyd” bylto znacznie prostsze. Woéwczas uznawano bowiem,
ze ,,Zydem byt ten, kto formalnie wyznawat judaizm”, czyli nalezat do wy-
znaniowej gminy zydowskiej, ktorej cztonkami byly zaréwno osoby religijne,
jak 1 niereligijne, poczuwajace si¢ do narodowosci zydowskiej, oraz te, ktore
identyfikowaty sie z narodowoscia polska, ale byly nieochrzczone®.

Jednoznacznie na ten temat wypowiada si¢ zydowskie prawo religijne — ha-
lacha —precyzujac, ze Zydem jest ten, kogo matka byta Zydéwka lub kto prze-
szedl konwersje na judaizm. Holokaust, powojenne alije, a pozniej wydarzenia
marca 1968 1. spowodowaly jednak drastyczne zmniejszenie si¢ w Polsce liczby
Zydoéw halachicznych. Gmina zydowska we Wroctawiu, jako pierwsza w kraju,
w latach 90. XX w. odeszta od halachicznego kryterium przynaleznosci do
narodu zydowskiego, zastepujac je kryterium etnicznym. Zgodnie z definicja
etniczna, pochodzenie zydowskie przypisuje si¢ osobie, ktorej przynajmnie;j
jeden z czworga dziadkow miat takie pochodzenie*. Podobnie jak w przypadku
obowigzujacego w Izraelu Prawa powrotu. Cztonkiem zydowskiej gminy wy-

2 H. Datner, M. Melchior, Zydzi we wspéiczesnej Polsce — nieobecno$é i powroty, [w:]

Mniejszosci narodowe w Polsce, red. Z. Kurcz, Wroctaw 1997, s. 77; zob. tez S. Kra-
jewski, Wyznaczniki tozsamosci zydowskiej w Polsce, ,,Przeglad Powszechny” 2009,
nr 6, s. 45.

I. Nowakowska, Fenomen zydowskiej mniejszosci narodowej w okresie miedzywojen-
nym na przykladzie Polski w latach 1918—1939, , Biuletyn Zydowskiego Instytutu Hi-
storycznego” 1989, nr 1-2, s. 46.

A. Grabski, op. cit., s. 177; zob. tez Gmina zydowska nigdy nie byla organizacjq wy-
znaniowq <www.fzp.net.pl/judaizm/gmina-zydowska-nigdy-nie-byla-organizacja-wy-
znaniowa> (data dostgpu: 29.04.2016).

54



Tozsamos¢ spoteczno-kulturowa mtodych Zydéw wroctawskich

znaniowej moze by¢ wiec dzi$ osoba niebedaca Zydem zgodnie z halachq oraz
niebedaca wyznawca judaizmu. Nie moze by¢ jednak wyznawca innej religii’.
Wymaganym warunkiem jest potwierdzenie i udokumentowanie zydowskiego
pochodzenia zgodnie z definicja etniczna. Poza organizacja gminy funkcjonuje
duza grupa oso6b niebedacych jej cztonkami, czgsto nieposiadajacych formalne-
go potwierdzenia swego pochodzenia, cho¢ mocno zaangazowanych w zycie
spotecznosci 1 uczestniczacych w wielu jej dziataniach.

Analizujac kategorig ,,Zyd”, mozna oczywiscie postuzy¢ si¢ obiektywnymi
kryteriami przypisania do grupy, takimi jak: urodzenie si¢ w rodzinie zydow-
skiej, posiadanie zydowskich przodkéw, wyznawanie judaizmu, postugiwanie
si¢ jezykiem hebrajskim lub jidysz czy uczestniczenie w kulturze zydowskiej.
Wspdtczesnie jednak coraz wigksze znaczenie majq takze subiektywne czyn-
niki przynaleznos$ci grupowej, a wigc poczucie wspolnoty, indywidualna iden-
tyfikacja jednostki, jej samodefinicja, Swiadomy wybor®. Podobne rozrdznienie
kryteriéw przynaleznosci do grupy zaproponowat Berel Lang, piszac o tozsa-
mosci zydowskiej jako o ,.kwestii faktow” oraz tozsamosci zydowskiej, ktora
jest ,.kwestig wyboru™. Fakt postugiwania si¢ kryterium subiektywnej identy-
fikacji z grupa przez mtode osoby pochodzenia zydowskiego w Polsce potwier-
dzita w swoich badaniach kilkanascie lat temu Joanna Cukras. Zauwazyta, ze
wspomnianego kryterium osoby te uzywaty nie tylko wobec siebie, lecz takze
wobec innych cztonkéw grupy. Wedtug nich, Zydem miat by¢ ten, kto czuje sie
Zydem, choé niektérzy jednoczesnie podkreslali, Ze z taka deklaracja powinno
taczy¢ si¢ stosowanie si¢ do tradycji czy zaangazowanie w zycie zydowskie®.

Z przeprowadzonych przeze mnie wywiaddw mozna wywnioskowacd,
ze dla mlodego pokolenia Zydéw wroctawskich kryterium subiektywnej

5 Formalnie cztonkiem gminy zydowskiej moze zosta¢ osoba petnoletnia, posiadajaca

obywatelstwo polskie, zamieszkata na terytorium RP, bedaca wyznania mojzeszowego,
narodowosci zydowskiej lub pochodzenia zydowskiego, zob. Prawo wewnetrzne wy-
znaniowej wspolnoty zydowskiej w Rzeczypospolitej Polskiej, <www.warszawa.jewish.
org.pl/images/Dokumenty/prawo_wewnetrzne 2012.pdf> (data dostgpu: 18.04.2016).
¢ Zob. H. Datner, M. Melchior, op. cit., s. 64—65; G. Babifiski, Metodologiczne proble-
my badar etnicznych, Krakéw 1998, s. 80; J. Cukras-Stelagowska, Zydzi — tozsamosé
wobec zmiany, [w:] Rézni razem. Mlodzi polscy naukowcy o Zydach, red. J. Zyndul,
Warszawa 2008, s. 270-271.
Cyt. za: K. Reszke, Powrét Zyda. Narracje tozsamosciowe trzeciego pokolenia Zydow
w Polsce po Holokauscie, Krakow—Budapeszt 2013, s. 80.
J. Cukras, Mlodzi Zydzi w Polsce. Socjologiczna analiza tozsamosci spoleczno-kultu-
rowej, ,,Etnografia Polski” 2003, z. 1-2, s. 252; J. Cukras-Stelagowska, op. cit., s. 270~
271.

55



Ewa Banasiewicz-Ossowska

przynaleznosci jest nadal istotne i chociaz pochodzenie halachiczne nie jest
dla nich warunkiem koniecznym i niezbednym dla zaistnienia tozsamosci
zydowskiej, to wazne jest posiadanie zydowskich korzeni, choéby tylko po
jednym dziadku: ,,Najwazniejsze jest dla mnie pochodzenie, tak, swiadomos$¢
skad si¢ wywodze ja i moja rodzina™ [K6], ,,Za najwazniejsze ja bym uznat
pochodzenie, ja bym nie byt teraz, nie okreslit si¢ teraz jako Zyd, gdybym nie
mial pochodzenia zydowskiego” [M1]. Tak rozumiane pochodzenie zydow-
skie umozliwia takze uzyskanie akceptacji lokalnej spotecznosci zydowskie;j,
zwlaszcza starszych jej cztonkow, dla ktorych obiektywne kryteria przypisania
do grupy, potwierdzone pochodzenie zydowskie, najlepiej halachiczne, badz
przejscie konwersji na judaizm, ma znaczenie'. Podobnie problem ten widzi
takze wroctawski rabin, Tyson Herberger, piszac, ,,Jednakze [...] nie akceptu-
jemy nowych cztonkow naszej spotecznosci tylko i wylacznie na podstawie
ich deklaracji badz samookres$lenia si¢, ale pomagamy im w catym procesie
konwersji [...]"".

Mtodzi Zydzi wroctawscy to ludzie, choéby z racji urodzenia w mieszanych
rodzinach polsko-zydowskich, zyjacy na styku dwdch kultur, chociaz niekto-
rzy z nich twierdzili, Ze obecnie przebywaja przede wszystkim w srodowisku
zydowskim i wérod ich znajomych przewazaja, badz nawet wszyscy, to Zydzi.
Zdecydowana wigkszo$¢ badanych (dziewigé na dziesie¢ osob) posiadata
podwoijng identyfikacje. Swiadomie podkreslali swoja zydowska tozsamosé
i pochodzenie, ale i zwiazki z Polska oraz polska kultura, w ktérej si¢ wycho-
wali, najczesciej uzywajac okreslen typu: ,,Jestem Polakiem i jestem Zydem”,
,Jestem Polka z pochodzeniem zydowskim”, ,,Jestem przede wszystkim
obywatelem polskim i Zydem”, ,,Jestem Zydowka... i Polka”. Jedna z osob
nie potrafila jednoznacznie okresli¢ swojej identyfikacji, stwierdzajac, ze ten
proces trwa:

Nie wiem jeszcze [...] czy okreslam sie jako Polka, czy jako Zydowka, czy jako
Polka zydowskiego pochodzenia, czy jako Zydéwka mieszkajaca w Polsce, to
jest cos bardzo zazgbiajacego si¢ dla mnie [K6].

® W nawiasach kwadratowych podano oznaczenie rozmowy (K — rozmowa z kobieta,

M — rozmowa z mezczyzng oraz numer wywiadu).

10 7ob. wiccej: E. Banasiewicz-Ossowska, Zycie religijne i jego organizacja w gminie
zydowskiej we Wroctawiu, ,,Roczniki Teologiczne” 2015, 1. 42, z. 9, s. 187—188.

I T. Herberger, Kto jest Zydem, ,,Chidusz” 2014, nr 1, s. 15.

56



Tozsamos¢ spoteczno-kulturowa mtodych Zydéw wroctawskich

Trzy osoby zauwazyty, ze ich identyfikacja ulega pewnym przemianom w za-
leznosci od kontekstu. Kobieta, ktdra w przesztosci byta bardziej zaangazo-
wana religijnie, myslata o sobie woéwczas jako o ,,Polce wyznania mojzeszo-
wego”, dzis okreslita si¢ jako ,,Polka z pochodzeniem zydowskim” [K2]. Inni
rozméwcy stwierdzili, ze polski sktadnik ich tozsamosci przewaza podczas
pobytu w Izraelu, kiedy czuja si¢ zmuszeni broni¢ Polski przed réznymi oskar-
zeniami [M1, M3, M7]. W wigkszosci przypadkow jako pierwszg wymieniano
identyfikacje polska. Warto odwotaé si¢ w tym miejscu do stow brytyjskie-
go antropologa spotecznego, Jonathana Webbera, ktory zauwazyt, ze ,,[...]
w diasporze tym, co definiuje wspotczesny $wiat Zydow, jest zaakceptowanie
przez nich — dobrowolnie lub nie, bierne lub zaangazowane — innych spotecz-
nych i narodowych tozsamosci oprocz wiasnej tozsamosci zydowskiej”'2, co
w przypadku grupy badanych ma oczywiscie uzasadnienie w fakcie zakorze-
nienia w kulturze polskiej takze ich rodzin pochodzenia i czgsto poznego od-
krywania zydowskich korzeni. Tylko w jednym przypadku podczas wywiadu
padta jednoznaczna odpowiedz ,,Jestem Zydowka. .. tylko i wylacznie” [K4],
ktdrej autorka byta osoba o pochodzeniu niehalachicznym. W badanej grupie
dwie osoby mialy pochodzenie halachiczne po matce, osiem nichalachiczne,
ale trzy sposrod nich przeszty konwersje, jedna w rycie ortodoksyjnym, dwie
w konserwatywnym. Jak twierdzity, dokonanie konwersji byto dla nich wazne,
bo stanowito ostateczne potwierdzenie ich zydowskosci.

Dla zdecydowanej wigkszosci tym, co stanowi o ich zydowskiej tozsamo-
$ci, jest wigc fakt posiadania zydowskich przodkéw, dla wielu takze uczest-
niczenie w zydowskiej kulturze i tradycji, poczucie wspolnego losu i odpo-
wiedzialno$ci za utracone dziedzictwo:

My sie z mezem $miejemy, ze jeste$my Zydami folklorystycznymi, ze kiedy s
$wieta, to ubieramy si¢ w takie stroje jak nalezy. Ja uwielbiam by¢ na $§wigtach,
ja znam wszystkie modlitwy, od A do Z. Wiem, jak powinno wszystko prze-
biegac i kiedy jest jakie$ swigto, to ide do synagogi i si¢ modl¢ i sprawia mi
to ogromna przyjemnos¢, ze robi¢ te same rzeczy, mowig te same stowa, ktore
mdéwili moi pradziadkowie [...], tak w ogéle czuj¢ takie dziedzictwo [K2].

Niektorzy z badanych o swoim pochodzeniu wiedzieli ,,od zawsze”, poniewaz
w ich domach nie ukrywano tego faktu przed dzie¢mi, ale tez nie przywiazywano

12 J. Webber, Wspdlczesne tozsamosci zydowskie, [w:] Sytuacja mniejszosciowa i tozsa-
mosé, red. Z. Mach, A.K. Paluch, ,,Zeszyty Naukowe Uniwersytetu Jagiellonskiego.
Prace Socjologiczne” 1992, t. 1029, z. 15, s. 144.

57



Ewa Banasiewicz-Ossowska

do niego szczegdlnej wagi i nie rozmawiano na ten temat. W przypadku jednej
z takich osob zydowskie pochodzenie stanowito jednak na tyle duze obciaze-
nie, ze wyjezdzajac na studia do Wroctawia, postanowita pozosta¢ catkowicie
anonimowa i nie nawigzywac kontaktu z lokalnym srodowiskiem zydowskim
(aktualnie blisko wspotpracuje z gming zydowska). Inni zydowskie korzenie
odkrywali, bedac nastolatkami, i wiedza ta stawata si¢ czyms, co nalezato oswo-
i¢ 1 przepracowad, tym bardziej ze czgsto nie znajdowali oparcia w rodzinach.

Wszyscy moi rozmowcey to ludzie pochodzacy z rodzin zasymilowanych,
niezwiazanych z judaizmem, a czgsto wrecz katolickich, czasem ateistycz-
nych. Ich rodzice zawierali zwiazki matzenskie z nie-Zydami. Dziadkowie,
jesli przezyli Holokaust, ukrywali swoje pochodzenie przed swiatem zewnetrz-
nym, o sprawach zydowskich nie rozmawiali takze z wnukami, by ich chronic,
albo byto to dla nich zbyt trudne. Pozbawieni wzorcow kulturowych i wiedzy
wyniesionych z domu musieli od podstaw uczy¢ sie ,,bycia Zydami”". Tylko
dwie osoby z perspektywy czasu potwierdzity, ze w ich domach rodzinnych
w jakiej$ szczatkowej formie pojawialy si¢ zydowskie zwyczaje, cho¢ czesto
przez nich w dziecinstwie jako takie nieuswiadamiane i pozbawione szersze-
go kontekstu kulturowego, np. fakt niejedzenia wieprzowiny, niespozywania
miegsa z nabialem czy zapalania §wiec w porze rozpoczgcia szabatu:

[...] Kiedy mieszkaliSmy z babcia, z ciocig i rodzicami [...] mysle, Ze teraz
z perspektywy czasu moge to nazwaé¢ domem zydowskim, bo tam byty obcho-
dzone jarcaity, dopiero pdzniej si¢ dowiedziatam, po co si¢ palily te Swieczki,
byly tam $wiece szabatowe zapalane, byla tam gdzie§ mezuza przy jakis jed-
nych drzwiach. Tak, ze teraz, jak na to patrz¢ i te wszystkie, koszerowanie jajek,
tak mysle sobie, Ze to byt zydowski dom [K2].

Tak byto w przypadku osob, ktore posiadaly swiadomos¢ swego pochodze-
nia 1 w dziecinstwie zamieszkiwaly takze z zydowska babcig lub dziadkiem.
Wedlug badanych zwyczaje te nie byly jednak motywowane wzglgdami reli-
gijnymi, raczej wynikaty, jak to ujeta jedna z kobiet, z przyzwyczajenia i sto-
sowane byly intuicyjne [K2].

Odkrywanie tradycji, kultury 1 religii zydowskiej nie odbywato si¢ wigc
w domu, w rodzinie, tym bardziej ze zdarzato sig¢, iz rodzice, takze ci zydow-
scy, nie pochwalali tego, jak to okreslit jeden z informatorow — ,,zachtysnigcia
si¢ kultura zydowska” [M1], obawiajac si¢ dla swoich dzieci przykrych kon-
sekwencji w przysztosci. Niektorzy z nich wykazywali si¢ akceptacja i zro-

13 J. Cukras, op. cit., s. 247.

58



Tozsamos¢ spoteczno-kulturowa mtodych Zydéw wroctawskich

zumieniem dla takich ,,zydowskich poszukiwan”, inni nawet nie pozwalali
poruszac tego tematu w domu. Wiedze na temat szeroko pojmowanej zydow-
skosci respondenci czerpali wige przede wszystkim z literatury. Zdobywali ja
podczas wyjazdow do Izraela, pobytéw na koloniach i zydowskich obozach
edukacyjno-religijnych, organizowanych przez JOINT, poczatkowo jako ich
uczestnicy, pozniej takze jako pracownicy:

Dla mnie bardzo istotng rzecza, ktdra mnie tak ostatecznie przywiazata do pol-
skiej spotecznosci zydowskiej, to byta praca jakby, bo poprzez przekazywanie
tez si¢ duzo nauczytem, bo z domu nie wyniostem, mam bardzo mato tej wie-
dzy i tradycji [M3].

Nabywali ja takze, co podkreslato wielu rozméwcow, na cyklicznych wykta-
dach dla mtodziezy zydowskiej prowadzonych najpierw przez konserwatyw-
nego rabina Ivana Caina, a potem na spotkaniach z ortodoksyjnym rabinem,
Icchakiem Rapoportem. Naturalny kierunek przekazu tradycji zostat jednak
przerwany i dzisiaj czgsto to oni ucza swoich rodzicow kultury zydowskie;j,
zabierajg po raz pierwszy do synagogi, zapraszajg na wspdlne swictowanie
do gminy.

Tym, co w pewnym stopniu r6zni tych mtodych Zydéw, jest stosunek do
judaizmu i do panstwa Izrael. Wigkszo$¢ z nich deklaruje, ze sa Zydami $wiec-
kimi, ,,kulturalnymi”, takze ci, ktorzy przeszli konwersj¢ konserwatywna. Nie
sa wigc religijni, nie modla sig, nie uczestnicza regularnie w Szabatach i tyl-
ko w wazniejszych badz ulubionych swigtach dorocznych, takich jak Rosz
ha-szana, Jom Kipur czy Purim. Staraja si¢ jednak wiedzie¢ wigcej na temat
judaizmu, traktujac go jako wazna czes$¢ zydowskiej spuscizny: ,,Ja nie miatem
nigdy takiego momentu, Ze si¢ zastanawialem, zeby sta¢ si¢ osoba religijna,
ale zawsze czutem potrzebe duzo o tym wiedzie i czuc¢ si¢ naturalnie w tym”
[M3]. Identyfikacja poprzez religi¢ raczej nie ma dla tej grupy osob wigkszego
znaczenia: ,,Nie mam poczucia, ze potrzebna mi jest tak bardzo religia, zeby
odzyskac swoj zwiazek z zydowskoscia, bo... on jest rodzinny jakby bardziej”
[M3]. W swoich domach praktykuja niektére wybrane zwyczaje zydowskie,
np. zapalaja lampe¢ chanukowaq, przywieszaja mezuze na futrynie drzwi, raczej
jednak na zasadzie symbolu, bardziej dla siebie, ze wzgledu na chgc¢ nawiaza-
nia do tradycji zydowskiej, niz z powoddw religijnych [KS5]. Niektorzy mieli
okazj¢ uczestniczy¢é w kolacjach sederowych podczas $wigta Pesach, organi-
zowanych przez znajomych w prywatnych domach. Jedna osoba na wybrane
$wieta zydowskie przygotowuje specjalne, tradycyjne potrawy. Réwniez tylko

59



Ewa Banasiewicz-Ossowska

jedna osoba po konwersji ortodoksyjnej zadeklarowata, iz Swiadomie stara si¢
zachowywac zasady koszernosci pozywienia, pozostate wybieraty wegetaria-
nizm, stosowaly jedynie podstawowe zalecenia, nie jedzac wieprzowiny i nie
mieszajac potraw migsnych z mlecznymi', badz stwierdzaty, ze nie ma to dla
nich znaczenia. Takie wybiorcze stosowanie praktyk religijnych, dowolnos¢
w przestrzeganiu religijnych zasad judaizmu, dostosowywanie ich do wiasnych
potrzeb, $wiadczy raczej o probie nawigzywania do tradycji 1 kultury w celu
potwierdzenia swojej zydowskiej tozsamosci niz o rzeczywistej potrzebie za-
angazowania religijnego'._

Sposréd moich rozmdwceow tylko mezezyzna, ktdry przeszedt ortodoksyjna
konwersje, przyznat, ze codziennie si¢ modli, na zewnatrz zawsze nosi nakry-
cie glowy, w domu jarmutke, a takze stara si¢ jes¢ koszernie. W przysztosci
planuje ozeni¢ sie z halachiczna Zydéwka, najlepiej z Izraela, poniewaz chce,
aby jego dzieci byty prawdziwymi Zydami, bez konfliktéw tozsamos$ciowych.
Sam w dziecinstwie przyjat sakrament chrztu i komunii w Kosciele katolic-
kim, cho¢ nigdy nie czul si¢ zwigzany z ta religia. Z relacji badanych wynika,
iz do$¢ czesto zdarza sie, ze mhodzi Zydzi, wychowywani bez tradyc;ji i reli-
gii zydowskiej, poszukuja swojej drogi, angazujac si¢ w dziatalnos$¢ réznych
wspolnot religijnych. W domach wszystkich uczestnikéw badan praktyko-
wane byty jakies elementy §wiat czy tradycji chrzescijanskich. Dzis tylko
jedna z oso6b, probujac potaczyé swoje dwie tozsamosci, zydowska i polska,
zadeklarowata plany zorganizowania w domu sederu, jednoczesnie chcac
zachowac¢ z przyczyn sentymentalnych zwyczaj malowania jajek w okresie
Wielkanocy. Pozostali unikaja jakichkolwiek nawiazan do chrzescijanskich
swiat w swoich domach.

Wszyscy sposrod tych mtodych ludzi odwiedzili panstwo Izrael, niekto-
rzy w ramach programu 7aglit, wycieczek organizowanych przez zydowskie
i izraelskie organizacje pozarzadowe; inni w celach rodzinnych, turystycz-
nych czy edukacyjnych. Sam Izrael budzi w nich jednak skrajne uczucia.
Cze$¢ osbéb deklarowata, ze panstwo to ma dla nich bardzo duze znaczenie,

4 Wedtug chazana, sposrdd tych cztonkdéw gminy wroctawskiej, ktorzy staraja sie sto-
sowac choc¢by okrojone reguty koszernosci, wigkszo$¢ zachowuje tzw. zasade koszer
friendly, ,,w ogole nie jedza migsa, nie jedza rzeczy ewidentnie nickoszernych, a osoby
bardziej religijne [...] trzymaja si¢ zasady kupowania produktow, ktdre nie sa ewident-
nie niekoszerne, natomiast 0sob, ktore trzymaja kaszrut w pelnym sensie tego stowa,
opierajac si¢ o listy produktow koszernych, to mamy dwie rodziny, moja i rabina” —
E. Banasiewicz-Ossowska, op. cit., s. 187.

5 Ibidem, s. 188.

60



Tozsamos¢ spoteczno-kulturowa mtodych Zydéw wroctawskich

uwazaja je za swoj drugi kraj, jedna osoba otrzymata nawet izraelskie oby-
watelstwo. Podkreslali, iz bardzo si¢ ciesza, ze powstalo, sa z niego dumni
1 przynajmniej przez jakis czas chcieliby tam zamieszka¢, zwlaszcza wtedy,
kiedy juz beda miec dzieci. Jednoczesnie zastrzegali, ze raczej bedzie to nie-
mozliwe ze wzgledu na trudnosci w adaptacji, takze zawodowej i wysokie
koszty utrzymania [M1, K4, MS].

Nie wiem, czy chcialbym by¢ Izraelczykiem, w sensie obywatelstwa, chciat-
bym tam pomieszkac¢, chcialbym wiada¢ ptynnie hebrajskim, chciatbym miesz-
kac tam na tyle dlugo, zeby orientowac si¢ w kontekscie kulturowym [...], ale
w Europie jest si¢ tatwiej urzadzié, jest wigcej mozliwosci, jest bezpieczniej,
i kulturowo jest mi to blizsze [M1].

Jedna z osob stwierdzita jednakze, iz cho¢ Izrael podoba jej si¢ z powodu
walorow turystycznych, to panstwo to nie ma dla niej zadnego znaczenia, nie
chciataby w nim mieszkac i jest zla, kiedy mysli o nim, ze wzgledu na sytu-
acje polityczng i dziatania podejmowane przez jego wtadze [K5]. Chodzito
tu nie tylko o konflikt palestynsko-izraelski, lecz takze o brak zgody migdzy
Izraelczykami i zbyt duze wplywy ortodoks;ji.

Waznym czynnikiem tozsamosci zydowskiej jest rowniez zaangazowanie
w poznawanie jezyka hebrajskiego i jidysz, wlasciwych kiedys dla tej spotecz-
nosci. Tylko jedna z 0s6b badanych zna dobrze jezyk hebrajski. Wigkszos¢
deklarowata jednak che¢ jego nauki, a niektorzy juz uczestniczyli w kursach
organizowanych przez gming. Zaledwie jeden z rozmowcow wyrazit zainte-
resowanie nauka jidysz, traktujac go jako t¢ czgs¢ kultury zydowskiej, ktorg
warto pozna¢, takze jedna osoba zdecydowanie odrzucita takqg mozliwos¢,
argumentujac tym, ze nie lubi tego jezyka.

Momentem zwrotnym w zyciu tych mtodych ludzi byt przyjazd do Wroc-
tawia na studia i zainteresowanie si¢ wroctawska gming zydowska, istotne
takze w przypadku osob zamieszkujacych w tym miescie. To wiasnie kontakt
z gming sprawit, ze zydowska identyfikacja badanych zaczeta wypehiaé si¢
konkretnymi, pozytywnymi tre§ciami i odniesieniami. Cho¢ niektorzy pod-
kreslali, iz pierwszy kontakt z tg instytucja byt dla nich trudny, to ostatecznie
wielu rozméwcow stwierdzato, ze to wtedy wszystko si¢ dla nich zaczgto,
zardwno w zyciu prywatnym — w gminie znajdowali partnerdw, przyjaciot;
spolecznym — znalezli akceptacje 1 poczucie, ze sa wsrdd swoich; jak i czgsto
zawodowym — przedstawiciele mtodego pokolenia zaczynajg pehic istot-
ne funkcje w gminie wroctawskiej, podejmuja tez pracg w jej strukturach

61



Ewa Banasiewicz-Ossowska

i instytucjach zwiazanych ze Zwiazkiem Gmin Wyznaniowych Zydowskich
w RP. ,,Wszystko, co mnie spotkato, spotkalo mnie w tej gminie. Nie pamig-
tam siebie bez ulicy Wtodkowica” [K5].

Poniewaz rodzicom badanych najczesciej towarzyszyta identyfikacja ja-
towa'é, mieli $wiadomos$¢ swego pochodzenia, ale nie miato ono dla nich
zadnego znaczenia, duzg rol¢ w zyciu ich dzieci odegrata wtasnie gmina,
tworzac ramy wspolnoty, z ktora moga si¢ utozsamiac. Co nie znaczy, ze sg
oni bezkrytyczni wobec tej instytucji, zasad, na jakich funkcjonuje czy braku
podejmowanych przez nia kompleksowych dziatan edukacyjnych. Pojawita
si¢ nawet opinia 0 zmgczeniu gming i miejscowa spotecznoscia. Takie za-
strzezenia wysuwano jednak przed wybraniem do zarzadu gminy przedsta-
wicieli mtodego pokolenia.

Wigkszo$¢ z badanych, z racji wieku, blizszy kontakt z gming i sSrodowi-
skiem rozpoczynato poprzez funkcjonujacy na jej terenie Klub Mtodziezowy
(siedem o0s6b), ktory dziata z ramienia JOINT-u. Jedna osoba miata tez okazje
mieszka¢ w istniejacym tu kiedy$ akademiku przeznaczonym dla studentéw
zydowskich, doceniajac istotng rolg, jaka to miejsce odegrato dla integra-
cji mtodziezy rozpoczynajacej odkrywanie swojej tozsamosci [M3]. Czgsé
z rozmowcow udzielata si¢ takze w przesztosci w innych organizacjach zy-
dowskich, np. w Towarzystwie Spoteczno-Kulturalnym Zydéw w Polsce czy
w Zydowskiej Ogolnopolskiej Organizacji Mlodziezowe;.

Mtodzi Zydzi, z ktérymi przeprowadzitam wywiady, to osoby, ktére maja
poczucie, ze moga i chca byé Zydami. Przynaleznos¢ i uczestniczenie we
wspolnocie zydowskiej jest kwestig ich wyboru, a nie przymusu. To wynik
m.in. tego, iz odkrywanie przez nich zydowskich korzeni miato raczej charak-
ter pozytywny, w odréznieniu od pokolenia ich rodzicéw, doswiadczajacego
negatywnej identyfikacji, wymuszonej m.in. wydarzeniami marca 1968 roku.
Sa wsrdd nich osoby o silnej tozsamosci spoteczno-kulturowej, dla ktérych
istotne znaczenie ma poczucie wig¢zi ze spotecznoscia zydowska, wyrazajace
si¢ w aktywnym uczestniczeniu w zyciu wspdlnoty, w §wietach, wydarze-
niach kulturalnych, w pracy na jej rzecz, a takze w dazeniu do poszerzania
swojej wiedzy na temat zydowskiej kultury, tradycji i religii. Ale sq i takie,
ktdre deklarujac wigz ze spotecznoscia zydowska, rzadko uczestnicza w zyciu
wspolnoty, ttumaczac swoj brak zaangazowania brakiem czasu. Dla niewielu
sposréd badanych (dwie osoby) duze znaczenie miat powrdt do zydostwa tak-

16 H. Datner, M. Melchior, op. cit., s. 78.

62



Tozsamos¢ spoteczno-kulturowa mtodych Zydéw wroctawskich

ze poprzez judaizm, choé niekoniecznie w wersji ortodoksyjnej!’. Jest to wige
grupa niejednolita, nie tylko jesli chodzi o stopien zaangazowania w zycie
zydowskie, stosunek do judaizmu, lecz takze do organizacji gminy wyznanio-
wej, czy do Izraela. Jak zauwazyta Cukras, mlodzi Zydzi w Polsce maja wiele
sposobdw utozsamiania si¢ ze Srodowiskiem zydowskim. To, co ich taczy, to
L,afirmujacy charakter identyfikacji z «zydostwem»™'®. Na t¢ wielo$¢ sposobow
utozsamiania si¢ zwrdcit uwage Webber, piszac juz nie o tozsamosci zydow-
skiej, ale o tozsamosciach zydowskich!®.

Nalezy zauwazy¢, ze dla grupy badanej charakterystyczne jest rowniez
silne poczucie polskosci (ten fakt potwierdzito dziewigé sposrod dziesigciu
0sob). Proces deasymilacji odbywa si¢ wige z reguty bez depolonizacji®. Jak
podkresla Stanistaw Krajewski, piszac o odzyskiwaniu tozsamosci zydow-
skiej, ,,[...] polsko$¢ kulturowa i osadzenie w polskiej rzeczywistosci jest
czyms danym i na tyle mocnym, ze nie podlega zagrozeniu — chyba ze w wy-
niku emigracji™?', a takich Zydow, urodzonych w Polsce i tu zamieszkujacych,
ktérzy okreslaja sie jednoczesnie jako Polacy i Zydzi, nazywa ,,polscy polscy
Zydzi”, odrozniajac ich od zamieszkujacych poza granicami naszego kraju
potomkoéw polskich Zydow?2.

Tozsamo$¢ badanych jest otwarta, dynamiczna, nadal poszukujg odpowied-
nich dla siebie form i tresci identyfikacji**. Bywa, iz zmienia si¢ w zaleznosci
od okolicznosci i kontekstu. O takiej tozsamosci w ponowoczesnych cza-
sach: zréznicowanej, elastycznej, ptynnej, pisat Stuart Hall?*, a jak zauwazyta
Reszke, ,,ponowoczesne rozumienie tozsamosci znajduje swoje odzwiercie-
dlenie we wspdlczesnych narracjach tozsamo$ciowych Zydéw mieszkajacych
w Polsce”, w szczegdlnosci w narracjach mtodego pokolenia®.

17 W spotecznosci Zydoéw wroctawskich pojawit si¢ pierwszy kandydat na rabina, studiu-

jacy w seminarium reformowanym — ,,Chidusz” 2013, nr 1, s. 12.
18 J. Cukras, op. cit., s. 264.
19 J. Webber, op. cit.

20 J. Cukras-Stelagowska, op. cit., s. 279; S. Krajewski, Wyznaczniki tozsamosci..., s. 43—
44.

S. Krajewski, Wyznaczniki tozsamosci..., s. 44-45.

2 S. Krajewski, Poland and the Jews. Reflections of a Polish Polish Jew, Krakéw 2010.
J. Cukras-Stelagowska, op. cit., s. 276.

Cyt. za: K. Reszke, op. cit., s. 64; zob. tez W.J. Burszta, Réznorodnosé i tozsamosé.
Antropologia jako kulturowa refleksyjnosé, Poznan 2004, s. 37.

3 K. Reszke, op. cit., s. 64.

63



Ewa Banasiewicz-Ossowska

Summary
The socio-cultural identity of young Wroctaw Jews

The article is based on research conducted among young people of Jewish
origin in Wroclaw.

It highlights the importance of objective criteria to assign to the group, such
as the origin of the Jewish, attitudes toward Judaism, the State of Israel and
Jewish languages: Hebrew and Yiddish. It points to the role of the family and
the Jewish community in the process of identity formation. It also stresses the
importance of subjective factors of group membership, such as a sense of com-
munity and self-identification of the individual.



