
INSTYTUT PSYCHOLOGII
WYDZIAŁ NAUK HISTORYCZNYCH I PEDAGOGICZNYCH

PODSTAWY WSPÓŁCZESNEJ BIBLIOTERAPII
PODRĘCZNIK AKADEMICKI
Wiktor Czernianin, Halina Czernianin, Kiriakos Chatzipentidis

Wrocław 2017

W
ik

to
r C

ze
rn

ia
n

in
, H

a
lin

a
 C

ze
rn

ia
n

in
, K

iria
k
o

s C
h

a
tzip

e
n

tid
is

PODSTAW
Y W

SPÓŁCZESN
EJ BIBLIOTERAPII

ISBN 978-83-65653-18-5 (online)

ISBN 978-83-65653-19-2 (druk)

ZOSTAŃ
BIBLIOTERAPEUTĄ!
www.psychologia.uni.wroc.pl

http://www.uni.wroc.pl/




PODSTAWY WSPÓŁCZESNEJ 
BIBLIOTERAPII

PODRĘCZNIK AKADEMICKI



Dostęp online: http://www.bibliotekacyfrowa.pl/publication/84385

Instytut Psychologii
Wydział Nauk Historycznych i Pedagogicznych
Uniwersytet Wrocławski

Seria monograficzna 
„Przeglądu Biblioterapeutycznego”	 Monografia nr 2

http://www.bibliotekacyfrowa.pl/publication/84385


PODSTAWY WSPÓŁCZESNEJ 
BIBLIOTERAPII

PODRĘCZNIK AKADEMICKI

Wiktor Czernianin
Uniwersytet Wrocławski

Halina Czernianin
Uniwersytet Wrocławski

Kiriakos  Chatzipentidis
Uniwersytet Wrocławski

Wrocław 2017



Redaktorzy naukowi Serii:
Wita Szulc
Wiktor Czernianin

Recenzja wydawnicza: Prof. dr hab. Danuta Borecka-Biernat, 
Prof. dr hab. Bernadeta Szczupał

© Copyright by Instytut Psychologii, Uniwersytet Wrocławski

Korekta: Hanna Czarnecka
Projekt okładki: Marcin Fajfruk
Skład i opracowanie techniczne: Aleksandra Kumaszka

ISBN 978-83-65653-18-5

Wydawnictwo eBooki.com.pl
ul. Obornicka 37/2
51-113 Wrocław
tel.: +48 602 606 508
email: biuro@ebooki.com.pl
WWW: http://www.ebooki.com.pl

mailto:biuro%40ebooki.com.pl?subject=
http://www.ebooki.com.pl/


Spis treści

Przedmowa Danuty Boreckiej-Biernat............................................................ 	13

Część I. Biblioterapia jako nauka
Rozdział 1. Wprowadzenie do biblioterapii  (Wiktor Czernianin)........................ 	17

I.	 Historyczne pojęcia biblioterapii.......................................................................... 	17
II.	 Rodzaje biblioterapii............................................................................................. 	19
III.	Zadania i zastosowania biblioterapii..................................................................... 	21
IV.	Uwagi końcowe..................................................................................................... 	23

Rozdział 2. Biblioterapia jako autonomiczna nauka  (Wiktor Czernianin, 
Halina Czernianin)...........................................................................................................27

I.	 Paradoks metonimicznej nazwy............................................................................ 	27
II.	 Wyznaczniki literaturoznawcze autonomii biblioterapii....................................... 	28

II.1.	Przedmiot badań biblioterapii....................................................................... 	29
II.2.	Metoda jako wyznacznik konstytutywny biblioterapii................................. 	29

III.	Wyznaczniki medyczne autonomii biblioterapii................................................... 	31
III.1. Przedmiot badań biblioterapii klinicznej..................................................... 	32
III.2. Metody jako wyznaczniki konstytutywne biblioterapii klinicznej.............. 	33

IV.	Wyznaczniki pedagogiczne autonomii biblioterapii............................................. 	33
IV.1.	Przedmiot badań biblioterapii wychowawczej............................................. 	34
IV.2.	Metody jako wyznaczniki konstytutywne biblioterapii wychowawczej...... 	35

V.	 Wyznaczniki psychologiczne autonomii biblioterapii.......................................... 	36
V.1.	 Przedmiot badań biblioterapii w świetle psychologii................................... 	36

V.1.1. Zagadnienia przedmiotu badań biblioterapii w świetle psychologii 
związane z uczestnikiem biblioterapii............................................... 	36

V.1.2. Zagadnienia przedmiotu badań biblioterapii w świetle psychologii 
związane z procesem biblioterapeutycznym..................................... 	38

V.1.3. Zagadnienia przedmiotu badań biblioterapii w świetle psychologii 
związane z biblioterapeutą................................................................. 	41

V.2.	 Metody psychoterapeutyczne jako wyznaczniki psychologiczne autono-
mii biblioterapii............................................................................................. 	42

VI.	Wyznaczniki bibliologiczne autonomii biblioterapii............................................ 	44
VI.1. Przedmiot badań biblioterapii w świetle bibliologii.................................... 	44
VI.2. Metody bibliologiczne jako wyznaczniki autonomii biblioterapii.............. 	45

VII. Zakończenie........................................................................................................ 	46

Rozdział 3. Metodologia badań biblioterapeutycznych  (Wiktor Czernianin, 
Halina Czernianin)...........................................................................................................51

Rozdział 4. Przeżycie estetyczne jako kluczowe pojęcie biblioterapii – na 
przykładzie poglądów Romana Ingardena  (Wiktor Czernianin).........................61



8

Podstawy współczesnej biblioterapii

Rozdział 5. Filozofia jako terapia w perspektywie biblioterapii  (Wiktor 
Czernianin, Halina Czernianin).......................................................................................73

I.	 Wprowadzenie, czyli od rad autopsychoterapeutycznych filozofów, przez 
psychoterapię filozoficzną, do filozofii jako terapii.............................................. 	73
I.1.	 Stanisław Siek, Rady autopsychoterapeutyczne filozofów............................ 	73
I.2.	 Lech Ostasz, Psychoterapia filozoficzna....................................................... 	74
I.3.	 Mateusz Stróżyński, Filozofia jako terapia.................................................. 	77
I.4.	 Krótkie podsumowanie................................................................................. 	82

II.	 Ćwiczenia duchowe a terapia................................................................................ 	83
II.1.	Pojęcie ćwiczeń duchowych w tradycji filozoficznej................................... 	84
II.2.	Podsumowanie.............................................................................................. 	88

III.	Fenomenologia jako terapia.................................................................................. 	89
IV.	Zakończenie.......................................................................................................... 	91

Rozdział 6. O terapeutycznym wymiarze wiary religijnej w biblioterapii  
(Wiktor Czernianin)..........................................................................................................95

Rozdział 7. Biblioterapia w świetle psychologii. Zarys problematyki 
(Wiktor Czernianin)..........................................................................................................107

Rozdział 8. Biblioterapia w pedagogice specjalnej. Krótkie repetytorium  
(Wiktor Czernianin)..........................................................................................................117

Rozdział 9. Rola bibliotek w działalności biblioterapeutycznej  (Wiktor 
Czernianin).......................................................................................................................127

Rozdział 10. Biblioterapeuta – kim jest?  (Wiktor Czernianin).............................135

Rozdział 11. Uczestnicy biblioterapii – ogólna charakterystyka  (Wiktor 
Czernianin).......................................................................................................................143

I.	 Uczestnicy biblioterapii z zaburzeniami emocjonalnymi..................................... 	143
II.	 Uczestnicy biblioterapii nieprzystosowani społecznie......................................... 	145
III.	Uczestnicy biblioterapii z poczuciem mniejszej wartości.................................... 	146
IV.	Uczestnicy biblioterapii dotknięci deprywacją czynnościową............................. 	147
V.	 Uczestnicy biblioterapii z upośledzeniem umysłowym w stopniu lekkim........... 	148
VI.	Zakończenie.......................................................................................................... 	149

Rozdział 12. Warsztat podręczny biblioterapeuty  (Wiktor Czernianin)............151

Rozdział 13. Metody i techniki działania biblioterapeutycznego  (Wiktor 
Czernianin).......................................................................................................................159

I.	 I etap działania. Diagnoza uczestnika biblioterapii.............................................. 	159
II.	 II etap działania biblioterapeutycznego................................................................ 	161

II.1.	Konstrukcja scenariuszy zajęć oraz programów biblioterapetycznych na 
podstawie przyjętych modeli postępowania biblioterapeutycznego............. 	165

II.2.	Programy biblioterapeutyczne...................................................................... 	167
III.	III etap postępowania biblioterapeutycznego....................................................... 	167



9

Spis treści

III.1. Dobór grupy................................................................................................. 	168
III.2. Podstawowe techniki biblioterapeutyczne................................................... 	169
III.3.	Dobór środków biblioterapeutycznych. Książki i alternatywne materiały 

czytelnicze.................................................................................................... 	169
IV.	Kartoteki zagadnieniowe....................................................................................... 	171

Rozdział 14. Zastosowanie biblioterapii w leczeniu zaburzeń seksualnych. 
Doniesienie z wybranych badań  (Kiriakos Chatzipentidis)....................................175

I.	 Celowość stosowania narzędzi biblioterapeutycznych w seksuologii.................. 	176
II.	 Biblioterapia a poradniki....................................................................................... 	176
III.	Biblioterapia zaburzeń seksualnych...................................................................... 	177
IV.	Profil osoby najbardziej podatnej na biblioterapię zaburzeń seksualnych............ 	180
V.	 Zalety biblioterapii w leczeniu zaburzeń seksualnych.......................................... 	181
VI.	Zakończenie.......................................................................................................... 	181

Rozdział 15. Studia Podyplomowe Biblioterapii w Instytucie Psychologii 
Uniwersytetu Wrocławskiego  (Wiktor Czernianin, Kiriakos Chatzipentidis)........183

Część II. Literatura i terapia
Rozdział 1. Psychologia literatury w świetle biblioterapii  (Wiktor Czernia-
nin i Halina Czernianin)...................................................................................................189

I.	 Psychologiczne studium pisarza........................................................................... 	191
I.1.	 Istota „pisarskiego daru”............................................................................... 	191
I.2.	 Pisarz jako typ psychologiczny i jednostka.................................................. 	193

II.	 Badanie procesu twórczego.................................................................................. 	203
II.1.	Stosunek podświadomości do świadomości w procesie twórczym.............. 	204
II.2.	Rola warsztatu pisarskiego w procesie twórczym........................................ 	205

III.	Psychologia w utworach literackich..................................................................... 	207
III.1. Psychologizm w literaturze.......................................................................... 	207
III.2. Psychologizm w badaniach literackich........................................................ 	209

III.2.1.	 Psychoanalityczna krytyka............................................................. 	209
III.2.2.	 Tematyczna krytyka....................................................................... 	215
III.2.3.	 Psychokrytyka................................................................................ 	217
III.2.4.	 Archetypowa krytyka..................................................................... 	220

IV.	Problematyka oddziaływania literatury na czytelników (psychologię publicz-
ności literackiej).................................................................................................... 	221
IV.1.	Psychologia odbioru dzieła literackiego....................................................... 	222
IV.2.	Odbiorca dzieła literackiego......................................................................... 	224

V.	 Podsumowanie...................................................................................................... 	226

Rozdział 2. Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii  (Wiktor Czernia-
nin, Halina Czernianin)....................................................................................................231

I.	 Wprowadzenie...................................................................................................... 	231
I.1.	 Jak poezja powstaje....................................................................................... 	231



10

Podstawy współczesnej biblioterapii

I.2.	 Jak poezja leczy – katharsis.......................................................................... 	233
II.	 Katharsis w poezjoterapii nastawionej na efekt terapeutyczny............................ 	234

II.1.	Katharsis w formach twórczości lirycznej nastawionej na efekt terapeu-
tyczny............................................................................................................ 	234

II.2.	Katharsis w poetyckich lekturach nastawionych na efekt terapeutyczny..... 	237
II.2.1.	 Poezja i jej piękno........................................................................... 	239
II.2.2.	 Siła terapeutyczna tkwiąca w poezji................................................ 	242
II.2.3.	 Przeżycie estetyczne........................................................................ 	249
II.2.4.	 Autopsychoterapia........................................................................... 	251

III.	Katharsis w poezjoterapii nastawionej na „oczyszczenie” moralne..................... 	252
III.1...Katharsis w formach twórczości lirycznej nastawionej na „oczyszczenie” 

moralne.......................................................................................................... 	252
III.2. Katharsis w poetyckich lekturach nastawionych na „oczyszczenie” 

moralne.......................................................................................................... 	254
IV.	Katharsis w poezjoterapii nastawionej na doświadczenie mistyczne................... 	257

IV.1.	Katharsis w formach twórczości lirycznej nastawionej na doświadczenie 
mistyczne...................................................................................................... 	257

IV.2.	Katharsis w lekturach nastawionych na doświadczenie mistyczne.............. 	259
V.	 Katharsis w poezjoterapii nastawionej na przeżycie o charakterze czysto 

estetycznym........................................................................................................... 	266
V.1.	 Katharsis w poetyckich lekturach nastawionych na przeżycie o charakte-

rze czysto estetycznym.................................................................................. 	266
VI.	Katharsis w poezjoterapii nastawionej na hedonistyczne zadowolenie................ 	272

VI.1.Katharsis w twórczości poetyckiej nastawionej na hedonistyczne zadowo-
lenie............................................................................................................... 	272

VI.2. Katharsis w poetyckich lekturach nastawionych na hedonistyczne 
zadowolenie.................................................................................................. 	276

VII. Zakończenie........................................................................................................ 	278

Rozdział 3. Maska Saturna - czyli o smutku w poezjoterapii  (Wiktor 
Czernianin, Halina Czernianin).......................................................................................283

I.	 Maska Saturna....................................................................................................... 	283
I.1.	 Co to jest smutek?......................................................................................... 	284
I.2.	 Melancholia i depresja.................................................................................. 	287

II.	 Drogi do smutku.................................................................................................... 	289
II.1.	Pesymizm i cierpienie................................................................................... 	289
II.2.	Choroba i śmierć........................................................................................... 	295

III.	Poetyckie doświadczanie smutku.......................................................................... 	300
III.1. Barwy smutku w poezji terapeutycznej – kolor maski Saturna................... 	301

III.1.1.	 Składniki emocji jako wyznaczniki poetyckiej interpretacji 
smutku............................................................................................ 	302

III.1.1.1.	 Ocena sytuacji........................................................................ 	303
III.1.1.2.	 Zmiany w organizmie............................................................. 	304



11

Spis treści

III.1.1.3.	 Wyrażanie emocji smutku...................................................... 	306
III.1.1.4.	 Umotywowane działanie........................................................ 	307

IV.	Zakończenie.......................................................................................................... 	309

Rozdział 4. O pojmowaniu wychowawczej roli sztuki w biblioterapii – na 
przykładzie rozważań estetycznych Fryderyka Schillera i Herberta 
Spencera oraz książki Poezja w wychowaniu Piotra Chmielowskiego  
(Wiktor Czernianin)..........................................................................................................315

I.	 Schillerowski postulat wychowawczej roli sztuki poprzez zabawę...................... 	315
II.	 Schillera teoria człowieka estetycznego............................................................... 	318
III.	Inspiracje Schillera i Spencera w rozważaniach Chmielowskiego....................... 	322
IV.	Poglądy Spencera.................................................................................................. 	323
V.	 Myśli Chmielowskiego o wychowawczej roli sztuki........................................... 	325
VI.	Chmielowskiego koncepcja poezjoterapii............................................................ 	329
VII. Chmielowski jako prekursor biblioterapii........................................................... 	331

Rozdział 5. Literatura piękna jako środek oddziaływania terapeutyczne-
go w biblioterapii – na przykładzie mitów i baśni  (Wiktor Czernianin)............337

I.	 Dzieło literackie w świetle biblioterapii............................................................... 	338
II.	 Mit w literaturze.................................................................................................... 	339
III.	Terapeutyczne oddziaływanie mitu i baśni........................................................... 	340
IV.	Kulturowo-psychologiczne podstawy mitu.......................................................... 	341
V.	 Mit w kulturze literackiej współczesnego człowieka........................................... 	343
VI.	Poetyka baśni jako środka oddziaływania terapeutycznego................................. 	345
VII. Podsumowanie.................................................................................................... 	347

Rozdział 6. Każdemu odpowiednia literatura – czyli o aspekcie porado-
znawczym w biblioterapii  (Wiktor Czernianin)........................................................349

I.	 Poradoznawstwo w biblioterapii........................................................................... 	349
II.	 Kulturowo-psychologiczne podstawy doboru odpowiedniej literatury................ 	350

II.1.	Zapotrzebowanie na mity wśród uczestników biblioterapii......................... 	351
II.2.	Psychologiczne warunki radzenia sobie w życiu.......................................... 	353
II.3.	Psychologiczna problematyka pomagania wzajemnego............................... 	355

III.	Rola własnej twórczości uczestników biblioterapii.............................................. 	357
IV.	Zakończenie.......................................................................................................... 	358

Rozdział 7. O funkcji terapeutycznej i wychowawczej dzieła literackiego 
w badaniach biblioterapeutycznych – na przykładzie psychoanalitycz-
nych interpretacji baśni Bruno Bettelheima oraz interpretacji Pisma 
Świętego z pozycji psychologii głębi Anzelma Grüna  (Wiktor Czernianin, 
Halina Czernianin)...........................................................................................................361

I.	 Polscy prekursorzy literackich badań biblioterapeutycznych............................... 	361
II.	 Funkcja terapeutyczna i wychowawcza dzieła literackiego................................. 	362

II.1.	Określenia cech dzieła literackiego przenoszących wartości terapeutyczne 
i wychowawcze............................................................................................. 	363



12

Podstawy współczesnej biblioterapii

III.	Metoda badań funkcji terapeutycznej i funkcji wychowawczej utworu literac-
kiego na przykładzie psychoanalitycznej interpretacji baśni................................ 	365
III.1. Sposób działania funkcji terapeutycznej...................................................... 	367
III.2. Sposób działania funkcji wychowawczej.................................................... 	369

IV.	Pismo Święte w interpretacji psychologii głębi o. Anzelma Grüna...................... 	371
IV.1.	Metoda interpretacji...................................................................................... 	373

IV.1.1.	 Funkcja terapeutyczna biblijnych opowieści o uzdrowieniach 
w interpretacji z pozycji psychologii głębi...................................... 	374

IV.1.2.	 Funkcja wychowawcza biblijnych przypowieści w interpretacji 
z pozycji psychologii głębi.............................................................. 	378

V.	 Zakończenie.......................................................................................................... 	380

Rozdział 8. Techniki dramatyczne i gry teatralne jako czynniki terapeu-
tyczne w biblioterapii  (Wiktor Czernianin)...............................................................383

I.	 Techniki dramatyczne. Psychodrama a teatr......................................................... 	383
II.	 Gry teatralne. Inscenizacje i adaptacje.................................................................. 	385

Rozdział 9. Film jako narzędzie terapeutyczne  (Wiktor Czernianin).................393

Rozdział 10. Narracyjne gry fabularne – aspekt terapeutyczny (Kiriakos 
Chatzipentidis)..................................................................................................................403

I.	 Definicja................................................................................................................ 	403
II.	 Aspekty terapeutyczne.......................................................................................... 	405
III.	Cele osiągane dzięki RPG..................................................................................... 	406



13

Przedmowa

Niniejszy podręcznik, pt.: Podstawy współczesnej biblioterapii, tworzący naukowy 
fundament rozwoju biblioterapii jako dyscypliny akademickiej, jest uzupełnionym i po-
szerzonym wznowieniem Teoretycznych podstaw biblioterapii Wiktora Czernianina z 2008 
roku. Tym razem do współautorstwa dr Wiktor Czernianin zaprosił dwoje swoich stałych 
współpracowników, tj. literaturoznawczynię, dr Halinę Czernianin i doktoranta pedago-
ga Kiriakosa Chatzipentidisa, dzięki temu przedstawione problemy zyskały na aktualno-
ści, stąd też zmiana tytułu. Dorobek naukowy tych Autorów z dziedziny biblioterapii był 
uprzednio publikowany na łamach „Przeglądu Biblioterapeutycznego”, rocznika nauko-
wego wydawanego przez Instytut Psychologii Uniwersytetu Wrocławskiego pod znako-
mitą redakcją Wiktora Czernianina, pisma znajdującego się na tzw. liście ministerialnej 
czasopism naukowych. Tym samym kontynuowany jest nurt badań biblioterapeutycznych 
i arteterapeutycznych zainicjowany w Instytucie Psychologii UWr. pracami wybitnego 
psychologa i pedagoga, prof. Zbigniewa Skornego (1926-2012), naszego Mistrza i Wzo-
ru Uczonego.1 Przypomnijmy, że w dziedzinie biblioterapii prof. Skorny współpracował 
w swoim czasie z prof. Janem Trzynadlowskim (1912-1995), teoretykiem literatury, 
mającym swój ważny wkład w rozwój biblioterapii.2

Podręcznik akademicki Wiktora Czernianina, Haliny Czernianin i Kiriakosa Chat-
zipentidisa, tworzący teoretyczne podstawy rozwoju biblioterapii, przedstawia dwa 
nurty badań. Jeden prezentuje ogólne zagadnienia związane z biblioterapią jako nauką, 
w jakże inspirującym i odświeżającym ujęciu; drugi ujawnia wytrwałe i udane poszuki-
wania tego, co stanowi istotę terapii przez literaturę piękną. Wydaje się, że właśnie nurt 
psychoterapii literackiej zaczyna odgrywać coraz większą rolę w kształtowaniu współ-
czesnej biblioterapii, a w opracowaniu Autorów, np. porządkującym ustalenia w dziedzi-
nie poezjoterapii, wartym docenienia.

	 1	D.  Borecka-Biernat, Zbigniew Skorny (1926-1912), „Przegląd Biblioterapeutyczny”, Rocznik II, 
1912, s. 179. Autor wielu prac dotyczących biblioterapii i arteterapii, np.: Emocje a korekcyjna funkcja bi-
blioterapii, w: Zbigniew Skorny, Józef Szocki, Stanisław Zawistowski, Korekcyjna funkcja biblioterapii, 
akceptował: prof. dr Jan Trzynadlowski, Oddział Doskonalenia Nauczycieli. Wrocław. Małe Formy Meto-
dyczne. Bibliotekoznawstwo 1/88, (Wrocław 1988); Arteterapia a zaburzenia emocjonalne, w: „Artetera-
pia”. Zeszyty Naukowe Nr 48 Akademii Muzycznej im. Karola Lipińskiego we Wrocławiu (Wrocław 1989); 
Teorie psychologiczne jako podstawa arteterapii, w: Arteterapia”. Zeszyty Naukowe Nr 52 Akademii Mu-
zycznej im. Karola Lipińskiego we Wrocławiu(Wrocław 1990); Psychospołeczne mechanizmy agresywnego 
zachowania się a arteterapia, w: Arteterapia”. Zeszyty Naukowe Nr 57 Akademii Muzycznej im. Karola 
Lipińskiego we Wrocławiu (Wrocław 1990) i inne.
	 2	Chodzi o następujące publikacje: Trzynadlowski J., Biblioterapia jako problem teoretyczny i prak-
tyczny. Zagadnienia wybrane, w: Sztuka słowa i obrazu. Studia teoretycznoliterackie, Wyd. Ossolineum, 
Wrocław, 1982; Trzynadlowski J., Biblioterapia – złudzenia i nadzieje, „Arteterapia II. Zeszyt Naukowy 
nr 52”, Wyd. Akademia Muzyczna im. Karola Lipińskiego we Wrocławiu, Wrocław, 1990.



14

Podstawy współczesnej biblioterapii

Poznając niektóre zagadnienia pierwszego nurtu, trzeba zauważyć, że istotnymi 
wyznacznikami decydującymi o autonomiczności biblioterapii jako nauki są rzeczywiście 
te przedstawione w sposób panoramiczny przez Autorów. Trudno się też nie zgodzić z ich 
określeniami przedmiotu badań biblioterapii, czy też uściśleniami metodologicznymi. 
Jak obrazowo wykazano, integracja teoretyczna biblioterapii opiera się również na upo-
rządkowanym scaleniu z nią nieco odleglejszych, ale tylko pozornie, dziedzin nauki, jak 
na przykład filozofii czy religioznawstwa. Oczywiście, nie tylko ich badania wykazują, 
że istotnymi czynnikami decydującymi o skuteczności biblioterapii są cechy indywidu-
alne i postawy zarówno jej uczestników, jak i biblioterapeutów. Przedstawiając charak-
terystykę cech jednych i drugich, przybliżyli jednak mocno biblioterapię do psychotera-
pii, także w zakresie różnych składników podejść terapeutycznych.

W drugim nurcie na szczególną uwagę zasługują kulturowe, duchowe i literackie 
konteksty, w których dokonuje się kierunkowe, tj. lecznicze lub/i wychowawcze oddzia-
ływanie utworu literackiego. U podstaw przeprowadzonych przez Autorów analiz leży 
przeświadczenie, że specyficzna wartość terapeutyczna dzieła literackiego jest jego 
istotną cechą. Dzieło takie daje się wówczas określić, jako swoisty rodzaj materiału bi-
blioterapeutycznego, którego odrębność ugruntowana jest na odmienności swoistego 
sposobu oddziaływania na odbiorcę (wgląd, katharsis).

Cechą ogólną podręcznika jest urzekające przenikanie się w niej literackich i du-
chowych refleksji z obszarem racjonalnych praktyk uzdrawiających i profesjonalnej 
teorii biblioterapii. Ukazane w nim z dociekliwością i nowatorstwem pomosty łączące 
biblioterapię z innymi dyscyplinami wiedzy, czynią z niego lekturę inspirującą zarówno 
dla teoretyków, jak i praktyków biblioterapii.

Prof. dr hab. Danuta Borecka-Biernat
Zakład Psychologii Edukacji i Wychowania

Instytut Psychologii
Wydział nauk Historycznych i Pedagogicznych

Uniwersytet Wrocławski



Część I

Biblioterapia jako nauka





17

Rozdział 1.0

Wprowadzenie do biblioterapii
(Wiktor Czernianin)

Etymologia wyrazu „biblioterapia” (greckie biblion = książka, a therapeuo = leczę), 
wskazuje na jego funkcję i treść, tj. oznaczanie zastosowań lektury książek jako środka 
leczniczego chorych. Wobec powyższego, centralnym pojęciem biblioterapii musi być 
proces leczniczego oddziaływania literatury, szerzej sztuki słowa, na jej odbiorcę-pacjen-
ta, stymulowany jednak przez biblioterapeutę. Stąd nieprzypadkowo pojawiają się w uży-
ciu jeszcze dwa inne terminy na oznaczenie biblioterapii, a uważane za tożsame z nią, 
mianowicie: terapia czytelnicza i czytelnictwo chorych. Te ustalenia terminologiczne są 
ważne, także ze względu na fakt, że jeszcze w 1967 roku Słownik wyrazów obcych myl-
nie tłumaczył słowo biblioterapia jako: „konserwację książek polegającą na reperacji 
i restauracji uszkodzonych obiektów”. Trzeba dodać, że po raz pierwszy termin bibliote-
rapia został użyty na oznaczenie stosowania książki w leczeniu chorych w 1916 r. na 
Zachodzie Europy przez Samuela MacChorda Crothersa.

I.	 Historyczne pojęcia biblioterapii

Historia biblioterapii, jak łatwo zauważyć, jest związana z tradycjami czytelniczy-
mi, dlatego jej dzieje słusznie wiąże się z dziejami książki, a te początkami sięgają, co 
wszystkim wiadomo, czasów antycznych. Już w odległej starożytności pojawiły się w na-
szym kręgu kulturowym zjawiska czytelnicze, które - widziane z perspektywy współcze-
snej - uważać można za formy biblioterapii wraz z jej uderzającymi głębią myśli pojęcia-
mi. Jakże frapujący jest bowiem z tego punktu widzenia słynny napis nad wejściem do 
biblioteki Ramzesa II w egipskich Tebach z XIII wieku p.n.e., który brzmiał „lecznica dla 
duszy”. Cytat ten z dzieła bibliologów polskich Karola Głombiowskiego i Heleny Szwej-
kowskiej (s.13) można znaleźć w wielu podręcznikach i artykułach poświęconych biblio-
terapii. Jak i odnotowany przez nich fakt, że w niezbyt odległym terytorialnie Kairze, 
w szpitalu Al-Mansur, w XIII wieku n.e. stosowano czytanie Koranu jako część leczenia. 
Z kolei na terenie Europy w XVIII wieku czytanie chrześcijańskich tekstów religijnych 
należało do programów leczenia pacjentów chorych psychicznie. (W.Szulc, 1994, s. 31). 
W Polsce po raz pierwszy zwrócono uwagę na funkcję książki w XVII wieku, widząc 
w niej narzędzie oświaty i nauki. Podnoszono wagę powszechnej dostępności książek 



18

Podstawy współczesnej biblioterapii

bibliotecznych. Sprawa dostępności zbiorów bibliotecznych znajdowała coraz szersze 
grono zwolenników, do których należeli pijarzy, widzący w książce bardzo ważne narzędzie 
szerzenia postępowych idei. (B.Gerlich-Partel, 1985, s. 245). Teksty świeckie do leczenia 
wprowadzono w XIX wieku w Stanach Zjednoczonych, Angli i Szkocji. W psychiatrii 
obowiązywała wówczas zasada leczenia moralnego, stąd zalecano czytanie chorym odpo-
wiednio dobranych książek. (I.Borecka, 1992, s. 11). Refleksja historyczna nad tymi zja-
wiskami i pojęciami czytelniczymi, pozwala uznać książkę za najważniejszy środek od-
działywania leczniczego w biblioterapii. Czymże zatem, oczywiście z punktu widzenia 
biblioterapii, jest owa książka? Fundamentalnym składnikiem książki jest jej treść, zapisa-
na graficznie w formie powstałej w wyniku ewolucji książki, tj. od kamiennych i glinianych 
tabliczek, poprzez zwoje papirusowe i pergaminowe oraz kodeksy rękopiśmienne, aż po 
współczesną książkę drukowaną. Warto zaznaczyć, że na zawartość współczesnej książki 
składa się obok dzieła piśmienniczego także sztuka edytorska, artystyczna oraz poligraficz-
ne ukształtowanie książki, często aparat krytyczny i bibliograficzny, aneksy i inne elemen-
ty wyposażenia książki. Autor dzieła piśmienniczego jest więc współautorem książki, 
mającej wielu twórców (drukarz, edytor, ilustrator itd). Jedynie w potocznym rozumieniu 
dzieło i książka znaczą to samo. (K.Migoń, 1984, s.14). Paradoksalnie, choć mamy epokę 
elektronicznych mediów, to jednak pozycja tradycyjnej formy książki w procesie bibliote-
rapii wydaje się być niepodważalna. A więc nie dyskietka i CD-ROM, lecz książka druko-
wana stanowi najlepszy środek terapii. Przede wszystkim nie wymaga przy lekturze żadnej 
aparatury, daje się łatwo przenosić, posługiwanie się nią jest proste. Jakże słuszne są reflek-
sje wybitnego ilustratora książek - Józefa Wilkonia - o roli książki w naszym współczesnym 
życiu: „Jeżeli książka w swojej podstawowej warstwie jest tylko zapisem, przekazem, to 
cywilizacja niechybnie zamieni ją w dyskietkę, bo dyskietka to esencja informacji. Ale 
dyskietka to tylko blaszka, a książka to przedmiot o sprawdzonej urodzie. W dodatku dys-
kietka bez aparatury uzupełniającej jest niczym. Książka zaś stanowi wszystko jednocześnie... 
Jest domem z Tajemnicami i zakamarkami, w które możesz wejść, otwierając strony - drzwi. 
Jest przestrzenią, którą trzymasz w ręku, możesz ją wziąć pod pachę, możesz włożyć do 
kieszeni. Możesz do niej sięgać, ale i zostawić ją w spokoju zamkniętą, bo wystarczy jej 
obecność...” (J.Brukwicki, 1999, s. 20). Treść książek zmieniała się w procesie historycznym 
wraz z ewolucją świadomości społecznej, rozwojem literatury, nauki, sztuki, kształtowania 
się indywidualnych i zbiorowych potrzeb czytelników, wraz z postępującą demokratyzacją 
kultury. Treść ta jest także przedmiotem badań biblioterapeutycznych, gdyż decyduje 
o funkcji leczniczej. Na przykład książki o treści religijnej i rozrywkowej dostarczano 
pacjentom szpitali wojskowych podczas I wojny światowej. Akcję prowadziło Brytyjskie 
Towarzystwo Czerwonego Krzyża oraz Zakon św. Jana, tworząc biblioteki szpitalne. Przez 
cały wiek XIX, kiedy w Europie wykształcała się nowoczesna świadomość narodowa, 



19

Wprowadzenie do biblioterapii

w Polsce książka była jednym z cennych narzędzi walki o zachowanie tożsamości naro-
dowej oraz o integrację Polaków rozdzielonych zaborami. Książka, jawna czy konspira-
cyjna, decydowała o życiu duchowym narodu. Stanowiła narzędzie swoistej kulturoterapii 
leczącej Polaków skazanych na niewolę. Ogromnie w związku z tym wzrosła rola biblio-
tek polskich, uporczywie zakładanych i prowadzonych wbrew przeszkodom stawianym 
przez zaborców oraz działalność polskich towarzystw oświatowych. O terapii przez sztu-
kę pisał już w 1881 roku wybitny badacz literatury polskiej Piotr Chmielowski w ksią-
żeczce Poezja w wychowaniu: „To, co się mówi o uszlachetniającym wpływie poezji na 
życie, o przechowaniu najdroższych uczuć i myśli narodowej, o arce przymierza między 
dawnymi a nowymi laty - to wszystko zawiera się już w tym zdaniu: że poezja, jako naj-
popularniejsza wyobrazicielka sztuk pięknych, jest objawem, a zarazem warunkiem nor-
malnego duchowego życia narodów. [...] Jeden z najświetniejszych poetów myślicieli - 
Fryderyk Schiller - pisząc o  estetycznym wychowaniu człowieka pod wrażeniem 
terroryzmu rewolucji francuskiej, chciał uciec z krainy smutnej rzeczywistości, którą 
fantazja jego jeszcze wyolbrzymiała, i szukać schronienia w wiecznie spokojnym i wiecz-
nie pogodnym państwie sztuki”. (s. 25-26).

Przykłady z dziejów czytelnictwa terapeutycznego unaoczniają głębokie zakorze-
nienie biblioterapii w przeszłości. U jej podstaw tkwiło zrazu często intuicyjne przeko-
nanie, że książki mogą przynosić ulgę w cierpieniu. Leczono nie tylko „czytaniami po-
bożnymi” treści religijnych, lecz także literaturą świecką. Zorientowano się wszakże 
z czasem, że książka może zmienić rzeczywistość wychowawczą, znacząco wpływać 
nawet na psychikę człowieka, np. uświadamiając mu to, co w nim nieświadome. Zasta-
nawiająco trafne są w związku z tym - z pozoru tylko idealistyczne - myśli Roberta 
Escarpita o sakralnym charakterze książki. Francuski uczony odważnie zestawił kult 
książki z kultem chleba. Pisał on, że: „książka jest przedmiotem takiego samego cichego 
kultu jak kult chleba, ponieważ była chlebem duchowym, [...] wielkim zwycięstwem 
człowieka [...] nad własną nieświadomością”. (R.Escarpit, 1969, s. 184-185). Chyba ma 
rację prof. R.Escarpit, dopatrując się w chlebie symbolu zwycięstwa człowieka na głodem, 
a ta głęboka metafora pozwala nam z kolei widzieć w książce - chlebie duchowym sym-
bol zwycięstwa nad nieświadomością, szerzej niewiedzą. Właśnie tak piękna metafora 
jest też k l u c z e m  do pojęcia biblioterapii.

II.	 Rodzaje biblioterapii

Powszechnie przyjęta definicja biblioterapii - jak stwierdzają badacze problemu 
- pojawiła się po raz pierwszy na Zachodzie Europy w 1961 r. w drugim wydaniu Ilustro-
wanego Słownika Webstera (Webster,s Third New International Dictionary) w brzmieniu: 



20

Podstawy współczesnej biblioterapii

„użycie wyselekcjonowanych materiałów czytelniczych jako pomocy terapeutycznej 
w medycynie i psychiatrii, także poradnictwo w rozwiązywaniu problemów osobistych 
przez ukierunkowane czytanie”. (W.Szulc, 1994, s. 32). W roku 1966 Amerykańskie 
Stowarzyszenie Bibliotekarzy przyjęło ją jako oficjalną. W latach siedemdziesiątych XX 
wieku na całym świecie prowadzono coraz więcej badań w dziedzinie czytelnictwa ludzi 
chorych. Pojawiały się ciekawe opracowania. Za niezmiernie ważne wydarzenie nauko-
we owego okresu uznano wydanie książki pod redakcją Rhea Joyce Rubin, zatytułowanej 
Bibliotherapy Sourcebook w Londynie w 1978 r. (Materiały źródłowe z zakresu biblio-
terapii). Znalazły się w niej prace amerykańskich psychologów, psychiatrów i zawodowych 
terapeutów napisane w latach 1927-1949. (I.Borecka, 1992, s. 15). Najważniejsze oka-
zały się dwie rozprawy autorstwa Caroline Shrodes, tj. Bibliotherapy: a theoretical and 
clinical experimental study (Teoretyczne i kliniczne eksperymentalne studia z bibliotera-
pii) oraz Psychology trough literature (Psychologia w literaturze). Zainspirowały one 
w Ameryce i Europie dalsze badania nad związkami literatury i psychologii. (I. Borecka, 
1992, s.16). Oryginalność koncepcji C. Shrodes polegała na stwierdzeniu, że istnieją 
liczne powiązania między przeżyciem estetycznym a psychoterapią. Obydwie dziedziny 
poszukują drogi powrotu od marzeń do rzeczywistości. Identyfikacja z postaciami lite-
rackimi może doskonalić proces terapeutyczny. Identyfikując się z bohaterem, czytelnik 
może mówić o swoich uczuciach pod pozorem mówienia o bohaterze. Przeżycia zastęp-
cze podnoszą próg tolerancji na frustrację, pozwalają antycypować cierpienie, co wzma-
ga przystosowanie społeczne. Studium projekcji, którego pacjent dokonuje na bohaterach 
powieściowych, pozwala terapeucie poznać prawdziwą naturę irracjonalnych postaw 
pacjenta, co przyczynia się do postawienia właściwej diagnozy. Terapeutycznym skutkiem 
takiego studium jest zastąpienie tego, co było nieświadome, tym co jest świadome. Bi-
blioterapia zatem pomaga pacjentowi odkryć własne możliwości, sformułować filozofię 
spójną z jego własną naturą, sprzyja wzrostowi wewnętrznemu. (W.Szulc, 1994, s. 34). 
Implikacje tej teorii przejawiły się m.in. w wielości powstałych definicji biblioterapii. 
Próbę ich udanej klasyfikacji rodzajowej podjął F. M. Berry, wprowadzając bardzo waż-
ny i ogólnie przyjęty podział na biblioterapię kliniczną i wychowawczą. Tak więc w pi-
śmiennictwie fachowym nastąpiło wyraźne rozgraniczenie. W pierwszym przypadku 
mamy do czynienia głównie z publikacjami klinicystów (lekarzy psychiatrów i psycho-
logów klinicznych), a w drugim przede wszystkim z pracami pedagogów i zawodowych 
terapeutów. Pierwsza grupa prac dotyczy głównie leczenia psychiatrycznego, zaburzeń 
osobowości, druga - leczenia somatycznego, psychicznego wsparcia osób hospitalizowa-
nych i niepełnosprawnych z zaburzonym zachowaniem, z niewłaściwymi postawami 
wobec siebie i własnej choroby. Typ biblioterapii klinicznej wymaga specjalistycznego 
przygotowania w dziedzinie psychoterapii klinicznej i jest zazwyczaj uprawiany przez 



21

Wprowadzenie do biblioterapii

specjalnie przeszkolonych psychologów klinicznych oraz lekarzy psychiatrów względem 
pacjentów psychiatrycznych. Odmienność biblioterapii wychowawczej, zwanej też roz-
wojową lub humanistyczną, polega na realizacji celów wychowawczych w normalnym 
przebiegu życia („uczenia życia przez życie”), choć także w instytucjach, np. zakładach 
leczniczych, więzieniach itp. Pacjenci dobrowolnie uczestniczą w zajęciach. Mogą się 
one odbywać w instytucji bądź poza nią (w środowisku). Jej celem jest uzyskanie przez 
pacjenta wglądu w siebie, czyli samopoznania (zrozumienia siebie i innych), odkrycia 
i pogłębienia swojego wewnętrznego świata, wzbogacenia uczuć i motywów, które mogą 
zmienić jego zachowanie. Terapia nie jest tu traktowana jako sposób leczenia, lecz jako 
czynność, która wprawdzie może stanowić część programu medycznego, ale głównie ma 
być drogą do samorealizacji człowieka. Ma służyć jego rewalidacji i resocjalizacji, jeże-
li istnieje taka potrzeba, a także jego rozwojowi. Typ biblioterapii wychowawczo-huma-
nistycznej może być zatem realizowany również w działalności pedagogicznej nauczy-
cieli. (E.Tomasik, 1997, s.82).

III.	Zadania i zastosowania biblioterapii

Zadania i zastosowania biblioterapii są różnorodne, mieszczą się jednakże w funk-
cjach, jakie może spełniać książka:

–– pokazuje (wg W.Szulc, 1994, s.36), że czytelnik nie jest pierwszym ani jedynym 
człowiekiem, który ma problem;

–– pozwala czytelnikowi dostrzec, że istnieje więcej niż jedno rozwiązanie jego pro-
blemu;

–– pomaga zrozumieć motywy postępowania ludzi, nie wyłączając siebie samego, 
uwikłanych w szczególne sytuacje;

–– pomaga dostrzec wartość zawartą w ludzkim doświadczeniu;
–– pokazuje czytelnikowi, co jest niezbędne dla rozwiązania jego problemu;
–– zachęca czytelnika do realistycznego spojrzenia na swoją sytuację.

Zadania te zależą od potrzeb, struktury psychicznej i sytuacji pacjenta, jak też 
umiejętności, wiedzy i kompetencji osoby prowadzącej biblioterapię. Biblioterapia jest 
więc formą komunikacji czytelniczej, pociągającą za sobą „odnowienie myśli”. Wska-
zywałoby to na bliskie koneksje zadaniowe biblioterapii i czytelnictwa. Obie dziedziny 
rzeczywiście są sobie bliskie, ale - trzeba to zdecydowanie podkreślić - nie są tożsame. 
Różnica polega - poza intencjonalnym nastawieniem biblioterapii - na różnym korzysta-
niu z książek. Od uczestnika biblioterapii nie wymaga się „oczytania”, które - przynajmniej 
do określonego wieku - jest ważnym elementem oceny poziomu czytelnictwa jako za-
spokajania „kulturalnych, naukowych i rozrywkowych potrzeb ludzi przez przyswojenie 



22

Podstawy współczesnej biblioterapii

sobie przekazywanego w piśmie dorobku myśli i ducha ludzkiego”. Uczestnik bibliote-
rapii może nawet nie umieć czytać, ważna jest tu możliwość wymiany zdań, rozmowy, 
dyskusji, podczas których wiąże się treści „książkowe” z  rozwiązywaniem własnych 
problemów życiowych tegoż uczestnika. To nakierowanie na cel może całkowicie „prze-
kwalifikować” zwykły materiał czytelniczy w materiał biblioterapeutyczny. (E.Tomasik, 
1997, s. 82). Zadaniem takiej terapeutycznej lektury jest np. spowodowanie poprawy 
nastroju, obniżenie niepokoju i napięcia emocjonalnego czy odwrócenie uwagi od trau-
matycznych sytuacji związanych z pobytem w szpitalu. Choroba, a w szczególności 
pobyt w szpitalu, upośledza kontakt ze środowiskiem, zawęża zakres zainteresowań. 
Lektura książek, a zwłaszcza prasy zbliża chorego do rzeczywistego świata, rozbudza 
zainteresowania, dostarcza informacji, skłania do „porzucenia roli chorego” i przyjęcia 
bardziej aktywnej postawy życiowej. (W.Szulc, 1994, s. 38).

Stosując biblioterapię - według ustaleń różnych autorów - można interweniować 
w cztery różne sfery człowieka:

–– w sferze intelektu można pomóc człowiekowi zdobyć wiedzę niezbędną dla zro-
zumienia i rozwiązania własnych problemów;

–– w sferze społecznej biblioterapia pomaga dostrzec socjalne i kulturowe uwarun-
kowania działalności człowieka i związki łączące go z innymi ludźmi;

–– w sferze emocjonalnej umożliwia dokonanie wglądu i identyfikacji oraz powodu-
je kompensację, bez narażania pacjenta na przykre uczucia związane z bezpośred-
nim omawianiem jego osobistych problemów;

–– w odniesieniu do zaburzonego zachowania biblioterapia pomaga w oduczaniu 
zachowań niepożądanych, koncentrując uwagę pacjenta na wzorach zachowań 
społecznie pożądanych.
Oto specjalne grupy osób, wobec których stosuje się biblioterapię (wg W.Szulc, 

1994, s. 38):
–– niewidomi i niedowidzący;
–– osoby niepełnosprawne pod względem fizycznym, wobec których biblioterapia 

spełnia przede wszystkim funkcję kompensacyjną;
–– ludzie w podeszłym wieku;
–– przewlekle chorzy;
–– osoby uzależnione od narkotyków i alkoholu;
–– chorzy psychicznie, zwłaszcza z upośledzeniem lekkim, leczeni w zakładach za-

mkniętych, ewentualnie w przychodniach, grupowo lub indywidualnie;
–– osobną kategorię stanowią dzieci: niepełnosprawne, upośledzone, społecznie nie-

dostosowane, leczone w szpitalach, mające problemy wynikające z alkoholizmu 



23

Wprowadzenie do biblioterapii

lub choroby umysłowej rodziców, także z faktu adopcji lub posiadania macochy 
względnie ojczyma, wreszcie dzieci umierające.
Z tym ostatnim najtragiczniejszym problemem łączy się udzielanie wsparcia psy-

chologicznego przy pomocy literatury rodzicom zmarłych dzieci. W pracy z dziećmi 
niezbędna jest znajomość terapeutycznej wartości literatury dziecięcej oraz kryteriów 
doboru odpowiedniej lektury traktowanej jako środek pomocniczy w rozwiązywaniu ich 
problemów psychologicznych. Jak wiadomo, zajmują się nimi pedagodzy w ramach 
odpowiednich działów pedagogiki specjalnej. W pracy lekarzy pediatrów, pielęgniarek 
pediatrycznych i pielęgniarek środowiskowych pomocą winna być biblioteka w danym 
zakładzie leczniczym dla dzieci, pełniąca funkcję rewalidacyjną, przy znacznym udziale 
odpowiednio przeszkolonych bibliotekarzy szpitalnych.

Z kolei program biblioterapii osób starszych - co zgodnie podkreślają autorzy 
publikacji na ten temat - opiera się na założeniu tzw. biofilii, przez którą Erich Fromm 
rozumiał miłość życia. Człowiek, który kocha życie - w myśl jego teorii - umie czerpać 
z niego radość, jest otwarty na nowe doświadczenia, spontaniczny, zdolny do akceptacji 
i przeżywania piękna oraz harmonii, smutku i dysonansu w otaczającym świecie. Punk-
tem wyjścia jest tu oparcie się na zdrowych dynamicznie stronach osobowości, na tym 
co nie zostało naruszone przez proces choroby. Biblioterapię nastawioną na wzbudzanie 
w pacjencie starszym miłości życia zaczyna się od ćwiczeń zdolności przeżywania pięk-
na. Biblioterapeuta może odwoływać się do wspomnień pacjenta, zwłaszcza do wspomnień 
przyjemnych i radosnych, z dzieciństwa i młodości. Jedna z wersji biblioterapii osób 
w podeszłym wieku polega na tym, że pacjenci nie czytają tekstów sami (często mają 
osłabiony wzrok), a zamiast tego biblioterapeuta opowiada im różne historyjki i anegdo-
ty, które później są dyskutowane. Stanowi to podstawę do wglądu. Zastosowanie biblio-
terapii uzależnione jest zatem przede wszystkim od konkretnej sytuacji w jakiej znajdu-
je się człowiek chory oraz od jego charakterystyki osobowościowej.

IV.	Uwagi końcowe

Najsilniejsze są więzy łączące biblioterapię z  literaturoznawstwem. Wszak jej 
istotą jest literaturoterapia. Stąd obie nauki mają wspólny początek, tj. świat książek. 
Właśnie książek - ponieważ „materiał” literatury - słowo jest czymś niematerialnym, 
potrzebuje więc materializacji, tj. reprodukowania przez pismo. Mniejsze i głównie usłu-
gowe, jak się wydaje, są więzy z bibliotekoznawstwem, jakkolwiek mają one ogromną 
wagę ze względu na wspólną problematykę czytelnictwa. Udział zagadnień psycholo-
gicznych wnosi z kolei problematykę psychoterapii jako dziedziny z pogranicza medy-
cyny i sztuki w przypadku biblioterapii klinicznej, czy też nauki i sztuki w przypadku 



24

Podstawy współczesnej biblioterapii

biblioterapii wychowawczo-rozwojowej. Zaś jednym z zasadniczych celów pedagogiki 
specjalnej w biblioterapii jest kształtowanie postaw przyszłych biblioterapeutów wobec 
osób upośledzonych w każdym zakresie oraz kształcenie i wychowanie tychże osób. 
W Polsce biblioterapia wyraźnie wyrasta na naukę interdyscyplinarną, obejmującą głów-
nie literaturoznawstwo, bibliotekoznawstwo, psychologię i pedagogikę specjalną. Wy-
mienione cztery dyscypliny wiedzy dają podstawy naukowe współczesnej biblioterapii, 
stając się w pewnym zakresie jej częściami składowymi. Zatem zasób wiedzy bibliote-
rapeutycznej powiększa i pogłębia się dzięki temu bardzo wyraźnie. Wiedza ta składa się 
jednak z aparatury pojęciowej i terminologicznej czterech tworzących ją dyscyplin. Po 
prostu, biblioterapia „mówi” tymi czterema „językami naukowymi” naraz, tzn. posługu-
je się aparatem językowym tych nauk, i to zarówno chcąc o sobie coś powiedzieć, jak 
i scharakteryzować swój przedmiot badań czy problemy badawcze. I nie może być inaczej. 
Bowiem kwestia autonomii języka naukowego oraz przedmiotu badań wydaje się być tu 
warunkiem zaistnienia w ogóle niezależności biblioterapii jako osobnej dziedziny wiedzy. 
Niestety te zależności są, gdyż owe główne kategorie nauk ją tworzące i lepiej pojęciowo 
wyposażone, rozwijają się przede wszystkim jako samodzielne nauki teoretyczne i prak-
tyczne. I to w polu ich zainteresowań badawczych jest właśnie biblioterapia jako przed-
miot owych badań. Nauki te niezależnie od siebie budują jej podstawy w ramach swojej 
dyscypliny. Zatem - czy się nam to podoba, czy też nie - biblioterapia rozwija się dwu-
torowo, tj. samodzielnie i w ramach wspomnianych dyscyplin. Stąd też wykładana jest 
(lub była), np. na studiach bibliotekoznawczych, (przede wszystkim w wiodącym ośrod-
ku toruńskim, gdzie na UMK utworzono Zakład Bibliotekoznawstwa, Czytelnictwa 
i Biblioterapii), pedagogicznych (Wyższa Szkoła Pedagogiki Specjalnej w Warszawie), 
medycznych (Akademia Medyczna w Poznaniu), psychologicznych (Uniwersytet Wro-
cławski) czy szkołach pomaturalnych (Państwowe Studium Kształcenia Animatorów 
Kultury i Bibliotekarzy we Wrocławiu). W świetle tego - program działań biblioterapeu-
ty to dosłownie cała encyklopedia wiedzy o człowieku i kulturze. Ale nie powinno to być 
czynnikiem destrukcji dla tej dziedziny - jak pisał prof. Jan Trzynadlowski - lecz impul-
sem kreacyjnym. (J.Trzynadlowski, 1990, s. 53).

Literatura:

Karol Głombiowski, Helena Szwejkowska, Biblioteki w starożytności i średniowieczu, Warszawa 
1979.

(W.  Szulc, 1994). Wita Szulc, Kulturoterapia. Wykorzystanie sztuki i  działalności kulturalno-
-oświatowej w lecznictwie, Poznań 1994.

(B.Gerich-Partel, 1985). Barbara Gerich-Partel, Udostępnianie zbiorów w bibliotekach Rzeczpo-
spolitej XVII-XVIII w., „Roczniki Biblioteczne” 1985, nr 1/2.



25

Wprowadzenie do biblioterapii

(I.Borecka, 1992). Irena Borecka, Biblioterapia - nowa szansa książki, Olsztyn 1992.

(K.Migoń, 1984). Krzysztof Migoń, Nauka o książce. Zarys problematyki, Wrocław 1984.

(J.Brukwicki, 1999). Jerzy Brukwicki, Sztuka książki, „Sycyna. Dwutygodnik kulturalny” 1999, 
nr 6/7.

Piotr Chmielowski, Poezja w wychowaniu, Wilno 1881.

(R.Escarpit, 1969). Robert Escarpit, Rewolucja książki, przeł. J. Pański, Warszawa 1969.

 (E.Tomasik, 1997). Ewa Tomasik, Wybrane zagadnienia z pedagogiki specjalnej, praca zbiorowa 
pod red. Ewy Tomasik, Warszawa 1997.

(J.Trzynadlowski). Jan Trzynadlowski, Biblioterapia - złudzenia i  nadzieje, „Arteterapia” II. 
Zesz. Nauk. Akad. Muzycz. we Wrocławiu, nr 52.

Biblioterapeuta. W  poszukiwaniu tożsamości zawodowej. Materiały z  konferencji zawodowej, 
pod red. Krystyna Hrycyk. Wrocław 1997.

Ewa Tomasik, R. J. Rubin, Bibliotherapy sourcebook. Recenzja, „Szkoła Specjalna” 1987, nr 1.

Encyklopedia współczesnego bibliotekarstwa polskiego. Wrocław 1976.





27

Rozdział 2.

Biblioterapia jako autonomiczna nauka
(Wiktor Czernianin, Halina Czernianin)

Zagadnienie naukowości biblioterapii w Polsce istnieje i nawet fakt naukowego 
charakteru dyscyplin humanistycznych ją współtworzących nie niweluje tego problemu 
(Czerwińska M., 2002, s. 15). Z jednej strony, zmierza ona, wzorem owych dyscyplin, do 
określenia swojego scjentystycznego charakteru poprzez jak największą obiektywizację 
tematyki i matematyzację stosowanych przez siebie metod (Krzyśka S., 2013). Z drugiej 
strony, co trzeba podkreślić, sama terapia przez sztukę boryka się z tym problemem (Szulc 
W., 2013, s. 121) i nieustannie zmierza do tego, ażeby w swej strukturze, problematyce, 
metodach i języku mogła odpowiadać wymogom naukowości narzuconym jej niejako 
przez ośrodki akademickie. Zakłada to przyjmowanie w badaniach określonej metodolo-
gii związanej z daną dyscypliną współtworzącą biblioterapię (Czernianin H., Czernianin 
W., 2013, s. 8), w dalszej konsekwencji również określoną dominantę przedmiotową.

Właśnie ten ogólny rygoryzm metodologiczny, zaostrzenie czy też tylko zacieśnie-
nie wymagań aksjomatyzacji stawianych biblioterapii (również terapii przez sztukę), 
prowadzi do ogromnych trudności w uznaniu jej za naukę. Na skutek tego powstaje 
rozległy zakres rzeczywistości humanistycznej niedostępnej badaniom naukowym, 
a w związku z tym uważanej przez badaczy akademickich za oficjalnie nieistniejącą, choć 
z praktyką biblioterapii (i terapii przez sztukę) stykamy się niemal każdego dnia. W wy-
niku tego pozostaje szeroka gama problemów terapii przez literaturę, interesujących 
wielu ludzi, często młodych, stawiających istotne dla nich życiowe pytania, którymi 
żadna z dyscyplin współtworzących biblioterapię - pedagogika specjalna, psychologia, 
medycyna, bibliotekoznawstwo, literaturoznawstwo - w tak szerokim i kompleksowym 
zakresie się nie zajmuje. Nie chcemy przez to powiedzieć, że nie mogą one, czy wręcz 
nie przyczyniły się - przez swoje badania - do rozwoju biblioterapii.

I.	 Paradoks metonimicznej nazwy

Niestety, pozostawia się biblioterapię na marginesie zainteresowań wymienionych 
wyżej dyscyplin, degradując ją niesłusznie do roli „przyrodniej siostry”, np. bibliologii 
(Wożniczka-Paruzel B., 2010, s. 111). Trudność polega na tym, że już sam termin „bi-
blioterapia” jest mylący, metonimiczny („leczenie książką”). Najwłaściwszy byłby 



28

Podstawy współczesnej biblioterapii

termin: „literaturoterapia”: leczenie literacką zawartością książki (Trzynadlowski J., 
1982, s. 440). Oto podstawowy paradoks biblioterapii – paradoks podwójnej perspek-
tywy. Z jednej perspektywy, tak jak chcą tego bibliotekoznawcy, w procesie terapii 
rzeczywiście poważną rolę odgrywa strona bibliologiczna, elementy książki i – co 
trzeba podkreślić - elementy te faktycznie współpracują z zawartością tekstową. Druga 
perspektywa to literatura, sztuka słowa (Trzynadlowski J., 1982, s. 442). Zatem ogląda-
na z punktu widzenia danej dyscypliny współtworzącej, biblioterapia jest ich „przyrod-
nią siostrą”. Jednak definicyjny sposób w jaki postrzega się biblioterapię z zewnątrz, nie 
potwierdza takiej jej pozycji. Najwyraźniej przesunięcie punktu widzenia ze sfery danej 
dyscypliny współtworzącej do sfery poza nią, ukazuje biblioterapię jako dziedzinę wła-
śnie autonomiczną. Trzeba myśleć odważniej i zauważyć, że biblioterapia jest raczej 
nową dyscypliną humanistyczną, która znalazła zastosowanie w innych dziedzinach 
naukowych: bibliotekoznawstwie, pedagogice specjalnej, medycynie etc.

Należy zatem jasno zdać sobie sprawę z  tego, że w środowiskach naukowych 
uzyskały prawo obywatelstwa poglądy na temat niesamodzielności naukowej bibliotera-
pii, które to poglądy są po prostu nieudowodnione, ale jak dotąd „nienaruszalne”. Nasu-
wają się więc pytania: czy niechęć środowisk akademickich jest słuszna i uzasadniona? 
czy biblioterapii można odmówić rangi naukowości, kierunku studiów, a w konsekwen-
cji prawnego uznania zawodu? czy wszystkie twierdzenia wypowiadane w biblioterapii 
odpowiadają wymogom aksjomatyzacji i czy da się ona sprowadzić do eksperymentalnej 
sprawdzalności? Wreszcie, jeżeli zgodzimy się na to, że biblioterapię pozwala ujednoli-
cić tylko jedna, naczelna metodologia jej badań, to czy rzeczywiście dyscyplina ta jest 
autonomiczna?

II.	 Wyznaczniki literaturoznawcze autonomii biblioterapii

Problem autonomicznego rozwoju biblioterapii polega przede wszystkim na tym, 
że choć potrafi ona przeciwstawić swój przedmiot badań przedmiotowi tworzących ją 
dyscyplin, to jednak nie umie wyraźnie się od nich odgrodzić. Biblioterapia nie potrafi 
– jak dotąd - wziąć na swój warsztat poszczególnych metod dyscyplin, które ją tworzą 
i modyfikując je oraz rozwijając, uczynić swoimi. „Konieczny jest apel do środowiska 
terapeutów – piszą praktycy biblioterapii – o wzmożoną pracę na rzecz ukonstytuowania 
się biblioterapii w Polsce. Z szacunku do ludzi potrzebujących tych szczególnych kon-
taktów z książkami, które leczą, powinniśmy rychło określić naukowe i praktyczne ramy 
biblioterapii, wykorzystując zgromadzony dotychczas potencjał intelektualny, wypraco-
wane standardy i zaangażowanie terapeutów, pedagogów i bibliotekarzy” (Kawoń-Noga D., 



29

Biblioterapia jako autonomiczna nauka

2013, s. 4). Odpowiadamy na ten apel krótkim uporządkowaniem wiedzy o biblioterapii 
jako nauce.

II.1.	Przedmiot badań biblioterapii
Przedmiotem biblioterapii jest leczenie literaturą. Przy czym identyfikacyjny cha-

rakter ma występujący w samym terminie człon „terapia”, określający jego podstawowe 
znaczenie funkcjonalne. Najtrafniej określił to J. Trzynadlowski pisząc: „w pojęciu bi-
blioterapii SŁOWO zdolne jest leczyć duszę i pomóc w leczeniu ciała. Chodzi tu o głęb-
sze oddziaływanie psychologiczne słowa i tekstu, i to w określonych kierunkach oraz 
skutkach częściowo przynajmniej zamierzonych” (Trzynadlowski J., 1990, s. 53). Jest to 
jedna z funkcji literatury, terapeutyczna, występująca w ścisłym związku z innymi funk-
cjami pozaestetycznymi literatury. Trzeba jednak mieć świadomość, że funkcje te nigdy 
nie występują samodzielnie, realizują się zawsze w powiązaniu z naczelną funkcją este-
tyczną literatury, rozumianą jako zdolność do wywoływania przeżyć estetycznych. Przy 
czym, jeżeli przeżycie estetyczne ma być wychowawcze, czy też terapeutyczne, to musi 
powstać na gruncie rozumienia wartości estetycznych utworu. Zgodnie z zasadą, że nie 
można przeżyć tego, czego się nie rozumie.

Przyjmując określoną koncepcję przedmiotu badań i granic jego swoistości, bi-
blioterapia określa tym samym charakter swoich powiązań z innymi dyscyplinami wiedzy, 
które ją współtworzą. Ponadto koncepcja przedmiotu badań, czyli obraz badanej rzeczy-
wistości, implikuje wybór metod i sposobów ich zastosowania.

II.2.	Metoda jako wyznacznik konstytutywny biblioterapii
Właśnie na gruncie metodologicznym dokonuje się proces adaptacji na potrzeby 

biblioterapii zarówno pojęć literaturoznawczych, jak i języka oraz metod badawczych 
ukształtowanych w obrębie wiedzy o literaturze. Przykładem jest doniosłość trzyetapowej 
syntetycznej metody badawczej Caroline Shrodes (Shrodes C., 1978): wgląd (samopo-
znanie), katharsis (przeżycie ulgi), identyfikacja (z bohaterem literackim), polegającej na 
oparciu tejże metody na trzech funkcjach literatury: poznawczej, estetycznej, wychowaw-
czej. To powiązanie z funkcją literatury jako dziełem sztuki i jej psychologicznym od-
działywaniem, przesądziło o powodzeniu metody Caroline Shrodes w badaniach biblio-
terapeutycznych. Potwierdzają to uwagi Trzynadlowskiego, który na postawione przez 
siebie pytanie: co przemawia za ową skutecznością leczniczego działania literatury na 
świadomość, wyobraźnię i postawę czytelnika? - dał jednoznaczną odpowiedź: „wielo-
wiekowa praktyka sugestywnej siły dzieła sztuki, ukształtowania artystycznego, a nawet 
konwencji i szablonu – stereotypu; z praktyki wiadomo, że liczne rzesze odbiorców silniej 
reagują na stereotyp niż na oryginalne arcydzieło.” (Trzynadlowski J., 1982, s. 442).



30

Podstawy współczesnej biblioterapii

Zatem w rozważaniach teoretycznych nad problemem wyznaczników konstytu-
tywnych naczelnej syntetycznej metody biblioterapii, należy stwierdzić, że współtworzą 
je trzy funkcje literatury, tj. poznawcza, estetyczna i wychowawcza. Natomiast swoisto-
ści terapeutycznego oddziaływania utworu literackiego trzeba upatrywać w tym, że jest 
on dziełem sztuki bądź przedmiotem przeżycia estetycznego. Jest to pojęcie stricte lite-
raturoznawcze i wiąże się ściśle z naczelną funkcją estetyczną dzieła literackiego jako 
dzieła sztuki, realizującą się poprzez wywoływanie przeżyć estetycznych odbiorców. 
Wchodzimy tym samym w krąg zagadnień związanych z metodami analitycznymi, któ-
re uzupełniają wspomnianą podstawową metodę syntetyczną. Albowiem już samo sfor-
mułowanie problemu badawczego wymaga uwzględnienia metod i wyników badań innych 
dyscyplin naukowych, tutaj także estetyki i psychoterapii.

Jak wiadomo, przeżycie estetyczne w biblioterapii nie ma charakteru jednorodne-
go (Czernianin W., 2008, s. 61), polegać może na rozmaitym współdziałaniu przyjemno-
ści pojawiających się w kontakcie z książką. Składają się na nie, uporządkowane przez 
R. Barthesa, przyjemności: słuchania lub czytania (kod narracyjny), przyjemność prze-
żywania emocji (kod semantyczny), przyjemność poznawania (kod kulturowy), przyjem-
ność marzenia (kod symboliczny). One to właśnie stanowią potężny motyw sięgania po 
lekturę, albowiem odbiorcy czytają dlatego, że chcą wzruszać się i  lękać, rozpaczać 
i współczuć, oburzać i triumfować, zdumiewać i cieszyć. (Baluch A., 2008, s. 11). Z ce-
lowym oddziaływaniem dzieła literackiego na samopoczucie odbiorcy wiąże się kathar-
sis, jedna z najbardziej podstawowych i swoistych kategorii estetyki w zastosowaniu do 
recepcji literatury (Czernianin W., 2013). Kategorią tą posłużyła się C. Shrodes nadając 
jej sens psychologiczny w swojej metodzie biblioterapii, która to kategoria, jej zdaniem, 
wpływa oczyszczająco na uczestników (odreagowanie), powodując doskonalenie ich 
uczuć (Tomasik E., 1987; Tomasik E., 1988)i właściwie jest istotą terapii.

Terapię z kolei umożliwia etap wglądu związany z funkcją poznawczą literatury, 
w którym uczestnik doznaje samopoznania, odkrywając swój wewnętrzny świat. Nie 
ulega wątpliwości, że za metodologiczną podstawę badań biblioterapeutycznych powin-
na posłużyć tu psychologia literatury, której najważniejszą częścią składową jest psycho-
analiza. Ta metoda analityczna, uzupełnia metodę C. Shrodes, opartą na psychoanalizie 
i teorii Z. Freuda. Ogólnie rzecz biorąc, można stwierdzić, że przedmiotem analiz sta-
wiających sobie cel terapeutyczny, jest w tym przypadku bogata gama zjawisk psychicz-
nych (Fiała E., 1991, s. 9). Równie bogaty i szeroki jest zakres badawczy psychologii 
literatury. Termin „psychologia literatury” według teoretyków literatury obejmuje bowiem: 
psychologiczne studium pisarza, badanie procesu twórczego, analizę typów i praw psy-
chologicznych, które spotykamy w utworach literackich, wreszcie problematykę oddzia-
ływania literatury na czytelników (Wellek R., Warren A., 1970, s. 90).



31

Biblioterapia jako autonomiczna nauka

Z funkcją wychowawczą literatury związany jest etap identyfikacji uczestnika 
biblioterapii z postaciami literackimi. Może on doskonalić proces terapeutyczny dając 
czytelnikowi możliwość mówienia o swoich uczuciach pod pozorem mówienia o boha-
terze literackim. W konsekwencji dzieło literackie kierunkowo oddziaływuje na postawę 
i moralną świadomość odbiorców. Owa dominacja funkcji wychowania nad nauczaniem, 
czyni metodę C. Shrodes głęboko zakorzenioną w pedagogice specjalnej (Tomasik E., 
1997, s. 81), uzupełnianej przez pedagogiczne metody analityczne.

Uznanie za naczelną w biblioterapii syntetycznej metody Caroline Shrodes świad-
czy o tym, że należy ona do nauk praktycznych, w których bardzo często - dla opraco-
wania technik i metod postępowania biblioterapeutycznego - trzeba wykorzystywać za-
równo wyniki teoretycznych badań literaturoznawczych, prowadzonych przy pomocy 
różnych metod analitycznych (proza, dramat, poezja), jak i wyniki kilku dyscyplin na-
ukowych współtworzących biblioterapię. Na interdyscyplinarność biblioterapii kładzie 
się dziś zbyt mały nacisk w badaniach teoretycznych, a przecież dopiero współpraca 
dyscyplin, umożliwiająca badanie tego samego, wspólnego przedmiotu czy zagadnienia 
z różnych punktów widzenia i przy pomocy różnych metod, może przyczynić się do 
rozwoju biblioterapii jako autonomicznej nauki (np. w pracach N. A. Rubakina – twórcy 
bibliopsychologii czy A. Bryana).

III.	Wyznaczniki medyczne autonomii biblioterapii

Wszystko to, co uznawane jest za medyczne, również związki sztuki leczenia 
z innymi rodzajami sztuki, zamyka się w szczególnym trójkącie relacji. Tworzą go: le-
czący, chory i choroba. W kulturze Zachodu u szczytu tego trójkąta, w centralnym punk-
cie relacji, od niemal początku jej dziejów, znajduje się lekarz (Tokarczyk R., 2005, s. 15). 
Mimo eksponowanego miejsca lekarza, jego obecność w trójkącie jest zawsze czymś 
wtórnym w odniesieniu do chorego. Jednakże znaczenie osoby chorej jest słabo podkre-
ślane w medycznej tradycji (Tokarczyk R., 2005, s. 16). Zwracał na to uwagę nawet 
papież Jan Paweł II, gdy jako pacjent przebywał w klinice tuż po zamachu na swoje 
życie. Otóż właśnie w celu wzmocnienia pozycji pacjenta powstała biblioterapia, jako 
sojuszniczka chorego w walce z chorobą, używając w tym celu swoistego lekarstwa, 
jakim jest literatura. Biblioterapia dostrzega i akcentuje podmiotową nadrzędną pozycję 
chorego w trójkącie relacji medycyny, ponieważ najczęściej w takiej roli przedstawia go 
literatura piękna.

Choroba tworzy sytuację wzajemnego komunikowania się chorego z lekarzem. 
W literaturze pięknej owo komunikowanie się jest fundamentalną narracją opisywania 
i odczytywania choroby. Narracja ta przerzuca pomosty porozumienia pomiędzy ludźmi 



32

Podstawy współczesnej biblioterapii

chorymi i ludźmi zdrowymi (Tokarczyk R., 2005, s. 17). Niektórzy lekarze-humaniści od 
lat włączają sztukę słowa do zakresu środków terapeutycznych i analizują jej wpływ 
z tego właśnie punktu widzenia. Za przykład niech posłuży zdanie jednego z nich: „Świa-
domi byliśmy, czym może być odpowiednio ukierunkowany wpływ środowiska i różnych 
form kulturowych – w tym literatury pięknej – na psychikę chorego, jego współodpowie-
dzialności za stosowaną terapię i osiąganie celów leczenia i usprawnienia” (Hulek A., 
1973, s. 4).

III.1.	Przedmiot badań biblioterapii klinicznej
Przedmiotem badań biblioterapii klinicznej jest przede wszystkim pacjent, szcze-

gólnie jego diagnoza, która jest początkiem i warunkiem procesu biblioterapeutycznego. 
Rola medycyny i lekarzy polega tu na określeniu podstawowych jednostek chorobowych 
i sposobu leczenia, w odniesieniu do których ma być stosowana biblioterapia. Nie mniej 
ważne – jak podkreślają lekarze – jest rozpoznanie osobistych problemów pacjenta oraz 
jego zainteresowań (Stańczak T., 1979, nr 23/6, s. 275). I to jest rola biblioterapeuty. Al-
bowiem pomoc choremu w doraźnie trudnej sytuacji stanowi nie mniej ważne zadanie 
niż działanie obliczone na odległe efekty i może wpłynąć na skuteczność leczenia far-
makologicznego, na sukces operacji chirurgicznej, czy uciążliwej rehabilitacji – w kon-
sekwencji może zdecydować o dalszych losach człowieka (Stańczak T., 1979, nr 23/3, 
s. 124). J. Trzynadlowski doprecyzował także przedmiot badań biblioterapii o zakres 
z psychologii klinicznej pisząc, że wówczas „nastawiona jest bezpośrednio na osłabianie 
lub nawet likwidację negatywnych objawów chorobowych typu psychicznego, pośrednio 
zaś na leczenie również i chorobowych przyczyn tych stanów, naturalnie w bardzo róż-
nej skali i stopniu. Owe objawy chorobowe to przede wszystkim stany nerwicowo-lęko-
we, depresje psychiczne, mniej lub bardziej uświadamiane załamania, zniechęcenia 
i niewiara w skuteczność leczenia, obsesje i wyobcowania, bierność, apatia i niechęć do 
współdziałania z lekarzem oraz wiele innych podobnych postaw” (Trzynadlowski J., 
1982, s. 441).

Niewątpliwie biblioterapeuta i lekarz są sojusznikami w walce z chorobą człowie-
ka. Lekarz leczy choroby psychosomatyczne czy psychiczne, natomiast biblioterapeuta 
zajmuje się „chorobami duchowymi”, wykorzystując techniki diagnostyczne i terminy 
medyczne, aby określić stan ducha pacjenta. Lekarz używa środków farmakologicznych 
i wiedzy medycznej, biblioterapeuta – literatury pięknej, ponieważ wypełnia ją kultura 
duchowa człowieka, moc jego ducha. „Literatura – pisał Julian Aleksandrowicz – jako 
odzwierciedlenie kultury, stwarza bodźce psychologiczne, które mogą nadawać kształt 
myśleniu i działaniu człowieka, a więc określa m.in. poziom jego świadomości i wpływa 



33

Biblioterapia jako autonomiczna nauka

na postawę również w dziedzinie zdrowia i w dziedzinie moralności” (Aleksandrowicz J., 
1973, s. 5).

III.2.	Metody jako wyznaczniki konstytutywne biblioterapii klinicznej
Metody biblioterapii klinicznej są dostosowane do różnego typu zaburzeń psy-

chicznych pacjentów, także chorych somatycznie i oparte na zaadaptowanych metodach 
psychoterapii, obejmują przede wszystkim proces biblioterapeutyczny (Borecka, 1991, 
s. 12). Stąd pod wpływem opisanego wyżej trójkąta relacji medycznej powstał trójkąt 
relacji biblioterapeutycznej: uczestnik biblioterapii – proces biblioterapeutyczny – biblio-
terapeuta. Jest on wzorcowy dla wszystkich dyscyplin współtworzących biblioterapię 
i jednocześnie jest wyznacznikiem jej autonomii. Stworzyli go bibliotekarze szpitalni, 
jak i w ogóle biblioterapię, choć do klinik wprowadzili ją lekarze-humaniści, jako że 
rozwój bibliotek szpitalnych był ściśle związany z kierunkiem humanizacji medycyny 
i szpitalnictwa (Kozakiewicz W., Brzózka B., 1984, s. 6).

Opracowano szereg specyficznych metod biblioterapii mających zastosowanie, np. 
w psychiatrii (zarówno u dorosłych, jak i u dzieci), w leczeniu indywidualnym i grupo-
wym, leczeniu nerwic, psychoz, alkoholizmu i zaburzeń zachowania oraz różnego typu 
zaburzeń osobowości (Stańczak T., 1979, nr 23/6, s. 275). Niektóre słowniki psychiatrii 
definiują biblioterapię jako metodę psychoterapii indywidualnej lub grupowej wykorzy-
stującą lekturę książek jako sposób oddziaływania na pacjenta. Z reguły z zachowaniem 
stałej metody postępowania biblioterapeutycznego, tj. diagnozowania, odpowiedniego 
doboru literatury, czytania indywidualnego lub grupowego i refleksji nad przeczytanym 
utworem (Kozakiewicz W., Brzózka B., 1984, s. 56).

IV.	Wyznaczniki pedagogiczne autonomii biblioterapii

Biblioterapia pozostaje w ścisłym związku strukturalnym także z pedagogiką i to 
z określoną jej dziedziną zwaną pedagogiką specjalną. Związek ten wyraża się w kilku 
punktach stycznych.

Po pierwsze, biblioterapia posługuje się w dość szerokim zakresie aparatem poję-
ciowym wypracowanym w ramach pedagogiki i  to zarówno pedagogiki specjalnej, 
opiekuńczo-wychowawczej, jak również pedagogiki ogólnej (Bauszt-Sontag A., 2013).

Po drugie, w ślad za tym posługuje się ona dość szeroko pedagogicznymi sposoba-
mi myślenia, szczególnie myśleniem rewalidacyjnym i resocjalizacyjnym, co oczywiście 
oznacza, że spotykamy się tu często ze stosowaniem określonej metodyki i ortodydaktyki. 
Stąd na gruncie biblioterapii dokonują się liczne transformacje metod pedagogiki ogólnej, 



34

Podstawy współczesnej biblioterapii

dopasowywania tych metod do „specjalnych potrzeb” niepełnosprawnych użytkowników, 
do funkcjonowania „w trudnych warunkach” (Tomasik E., 1997, s. 81).

Po trzecie, nie tylko język i sposób rozumowania, ale także niektóre teorie peda-
gogiczne są przyjmowane w biblioterapii i stosowane przy analizie zagadnień wycho-
wawczo-rozwojowych (Malicki J. Krasoń K., 2005).

Po czwarte, pedagogika wywarła wpływ na charakterystykę uczestników biblio-
terapii, a nawet w jakimś sensie na systematyzację głównych problemów praktycznego 
stosowania biblioterapii: od najbardziej podstawowych, tj. opisów doboru materiałów 
czytelniczych, do sposobów tworzenia scenariuszy zajęć, programów i modeli postępo-
wania biblioterapeutycznego oraz dydaktyki (Konieczna E., 2005).

IV.1.	Przedmiot badań biblioterapii wychowawczej
Przedmiotem badań biblioterapii wychowawczej jest uczeń, człowiek młody, jego 

prawidłowy rozwój, samorealizacja i zdrowie psychiczne. Prekursorka biblioterapii wy-
chowawczo-rozwojowej – R. J. Rubin - uważała, że anachronizmem jest ograniczenie 
biblioterapii tylko do klinicznej, czyli traktowanie jej wyłącznie jako sposobu leczenia, 
podczas gdy głównie powinna być drogą do samorealizacji człowieka (Tomasik E., 1988). 
Przytoczmy zatem to, co ustalił systematyk biblioterapii Franklin M. Berry: owym przed-
miotem mogą być sprawy związane z przystosowaniem, samopoznaniem, samorealizacją, 
rozwojem i osiąganiem dojrzałości emocjonalnej, a także ekspresją, twórczością i rozu-
mieniem innych (Tomasik E., 1987, s. 73).

Widać z tego, że sam podział na biblioterapię kliniczną i wychowawczą nie wy-
starcza, ażeby określić dokładniej przedmiot badań tej ostatniej. Zagadnienia zostały więc 
podzielone na trzy podstawowe związane z: 1) uczestnikami biblioterapii, a więc dzieć-
mi, młodzieżą, niedostosowanymi społecznie, niepełnosprawnymi itd; 2) biblioterapeu-
tami, czyli raczej pedagogami, uprawnionymi dydaktykami; 3) literaturą piękną, ale 
związaną tematycznie z pedagogiką specjalną. Podział ten jest jednak tylko na pozór 
łatwy i przejrzysty, zawiera bowiem bardzo szerokie otwarcie w stosunku do nauk hu-
manistycznych i rzutuje w określony, pedagogiczny sposób na kształtowanie się koncep-
cji biblioterapii jako nauki.

Zagadnienie uczestników biblioterapii jest podstawowym, ujmuje się je także 
według charakterystycznych dla nich problemów, tj. z zaburzeniami emocjonalnymi, 
nieprzystosowaniem społecznym, z poczuciem mniejszej wartości, dotkniętymi depry-
wacją czynnościową (głównie osoby starsze), z upośledzeniem umysłowym w stopniu 
lekkim (Czernianin W., 2002, s. 137). Równie poważnym badaniem obejmuje się biblio-
terapeutów, zwłaszcza ich kształcenie. Problemem jest ustalenie nieodzownych właści-
wości osobowościowych, takich jak wrażliwość, empatia, zdolność słuchania, dojrzałość 



35

Biblioterapia jako autonomiczna nauka

sądów itp., a  także to, czy rzeczywiście biblioterapeutą może być po prostu „każda 
wrażliwa osoba z pewną eksperymentalną wiedzą i podstawowym zrozumieniem proce-
sów grupowych” (Tomasik E., 1988). Z kolei wykorzystanie literatury pięknej i literatu-
ry faktu do celów terapeutycznych przyczynia się do powstania przewodników biblio-
graficznych związanych tematycznie z pedagogiką specjalną, opracowywanych przez 
samych pedagogów (Tomasik E., 1999; Czerwińska M., 2002; Szczupał B., 2009).

IV.2.	Metody jako wyznaczniki konstytutywne biblioterapii wychowawczej
Są one dostosowane do różnego typu problemów wychowawczo-rozwojowych 

uczestników biblioterapii, obejmują przede wszystkim proces biblioterapeutyczny. Jed-
nakże trójkąt relacji biblioterapeutycznej: uczestnik biblioterapii – proces biblioterapeu-
tyczny – biblioterapeuta, ulega zróżnicowaniu w stosunku do biblioterapii klinicznej. 
Różnice dadzą się sprowadzić do następujących zmian: 1) różnica w typie uczestników 
(chorzy, pacjenci – zdrowi, uczniowie, ochotnicy); 2) różnice w celu procesu bibliotera-
peutycznego (leczenie – osiąganie celu wychowawczego, samorealizacja); 3) różnica 
w funkcji i roli biblioterapeuty (terapeuta – prowadzący dyskusję). (Tomasik E., 1987, 73).

Wzorem biblioterapii klinicznej określono, ale nieco inne metody postępowania 
biblioterapeutycznego przy realizacji postawionego celu wychowawczego (rozwojowego), 
zwłaszcza przy doborze uczestników, literatury (materiałów alternatywnych), warunków 
czytania (słuchania, oglądania), przygotowywania scenariuszy zajęć, wreszcie warsztatu 
samego biblioterapeuty (Tomasik E., 1997, s. 84-86). Cele biblioterapii wychowawczo-
-rozwojowej w pedagogice specjalnej mogą wynikać z zadań rozwojowych dla poszcze-
gólnych grup wiekowych, np. u dzieci naśladowanie, rozróżnianie dobra i zła, rozwój 
moralny; w wieku dojrzewania – akceptacja własnego ciała, relacja z płcią odmienną, 
niezależność od rodziców, nabywanie pojęć wartości, etyki; u młodzieży starszej – wybór 
przyjaciół, wybór zawodu i grupy społecznej, zakładanie rodziny.

W biblioterapii wychowawczej przyjmuje się, że proces biblioterapeutyczny prze-
biega przez cztery określone etapy wzorowane na metodzie C. Shrodes. Pierwszym jest 
identyfikacja, która daje uczestnikowi biblioterapii zastępcze przeżycie, pozwala mówić 
o swoich uczuciach z zachowaniem pozorów mówienia o bohaterze. Drugi etap: projek-
cja - jest właśnie tym specyficznym dla pedagogiki specjalnej - dokonywana jest na 
przykładzie bohaterów literackich, pozwala biblioterapeucie poznać prawdziwą naturę 
irracjonalnych postaw uczestnika biblioterapii, co przyczynia się do postawienia właści-
wej diagnozy. W etapie tym może wystąpić projekcja spostrzeżeniowa polegająca na 
interpretacji motywów postępowania bohatera lub relacji między postaciami, a  także 
projekcje poznawcze, czyli wnioski odnoszące się do sensu wyrażonego przez autora, 
narzucanie sensu moralnego utworu. Terapeutycznym skutkiem omawianego procesu jest 



36

Podstawy współczesnej biblioterapii

zastąpienie tego, co było nieświadome, tym, co jest świadome. Z pomocą biblioterapeu-
ty uczestnik biblioterapii odkrywa własne możliwości, formułuje filozofię życiową 
spójną z własna naturą, wzrasta wewnętrznie, odzyskuje radość życia. Trzeci etap to 
oczywiście katharsis, czyli odreagowanie napięcia, doznanie oczyszczającej ulgi, a nawet 
moralnego zachwytu. Natomiast w czwartym – wglądzie – uczestnik biblioterapii dozna-
je samopoznania (zrozumienia siebie i  innych), odkrywa i pogłębia swój wewnętrzny 
świat, wzbogaca uczucia i motywy, które mogą zmienić jego zachowanie (Tomasik E., 
1994, s. 18).

Biblioterapia wychowawcza ma liczne odniesienia do teorii pedagogiki specjalnej. 
Wspólne zasady terapeutyczne można wyodrębnić zwłaszcza w zakresie metod rewalida-
cji i resocjalizacji. Główny cel biblioterapii - w postaci nastawienia na udzielanie pomocy, 
dominacji wychowania nad nauczaniem - czynią z niej naukę głęboko zakorzenioną 
w pedagogice specjalnej, ale wciąż autonomiczną. Wyznacznikiem jej autonomiczności 
jest narzędzie terapeutyczne, czyli literatura.

V.	 Wyznaczniki psychologiczne autonomii biblioterapii

Przynajmniej trzy dziedziny wiedzy psychologicznej wyznaczają podstawy auto-
nomiczne biblioterapii: psychologia sztuki z kluczowym pojęciem znaczenia sztuki dla 
zdrowia psychicznego, psychologia rozwojowa i kliniczna z podstawową umiejętnością 
diagnozowania, wreszcie psychoterapia z metodami leczenia opartymi na podejściu 
humanistyczno-egzystencjalnym, a także z bardzo ważnymi określeniami postawy te-
rapeuty.

V.1.	Przedmiot badań biblioterapii w świetle psychologii
Przedmiotem tym jest literacka psychoterapia (termin J. Trzynadlowskiego, 1982, 

s. 442). Mieści się on w obszarze badawczym zakreślonym przez trójkąt relacji bibliote-
rapeutycznej. Współtworzą go trzy zagadnienia związane z: uczestnikiem biblioterapii, 
następnie procesem biblioterapeutycznym i biblioterapeutą.

V.1.1.	 Zagadnienia przedmiotu badań biblioterapii w świetle psychologii związa-
ne z uczestnikiem biblioterapii

Pierwszym jest znaczenie sztuki dla zdrowia psychicznego uczestników bibliote-
rapii. Jest ona próbą tworzenia form, które sprawiają radość i zaspokajają poczucie 
piękna. Estetyczna wrażliwość człowieka jest bowiem trwałą właściwością psychiczną. 
Wyróżnia się trzy organicznie ze sobą sprzężone komponenty tej właściwości: silną 
dążność do piękna, występującą przy tym intensywną emocjonalność, oraz zdolność do 



37

Biblioterapia jako autonomiczna nauka

bogatych wypowiedzi na rozmaite jakości estetyczne (Janicki, 1990; Tatarkiewicz W., 
1975; Szuman S., 1990). Czynności typu twórczego, które tworzą w następstwie różno-
rodną sztukę, są nierozłącznie związane z psychiką ludzką, tak od strony trwania ich 
w czasie, jak i powszechności występowania. Zaspokojenie przy pomocy środków jakimi 
dysponuje sztuka strefy elementarnych potrzeb wewnętrznych człowieka (uświadomionych 
i nieuświadomionych), stanowi warunek utrzymania odpowiedniej równowagi jego funk-
cji życiowej, ponieważ sztuka zmierza do wytworzenia równowagi między światem wy-
obrażonym a rzeczywistością. Sztuka pokazuje naszą teraźniejszość emocjonalną, jest 
pomostem między przeszłością a przyszłością, między wiedzą a mitem, posiada samoist-
ną strukturę paralelną do naszych dążeń, pragnień i lęków. (Janicki A., 1990, s. 77).

W kręgu zagadnień związanych z uczestnikami biblioterapii przedmiot badań 
stanowi ponadto wiedza psychologiczna o rozwoju człowieka, powiązana ściśle z zacho-
waniem osób, wobec których podejmowane są działania terapeutyczne. Bez wątpienia 
wiedza taka jest jednym z podstawowych warunków skutecznej biblioterapii, zwłaszcza 
wychowawczej. Jej podstawowym założeniem jest postrzeganie człowieka jako jednost-
ki aktywnej. To znaczy, że człowiek jest dla niej podmiotem działającym w swoim śro-
dowisku, a więc podejmującym zadania, realizującym je, odpowiednio wykorzystującym 
informacje, nawiązującym trwałe relacje z otoczeniem, które następnie określają jego 
miejsce w otoczeniu społecznym. Podstawą rozwoju tak ujmowanego człowieka są jego 
doświadczenia wynoszone z działań, poprzez które uczestniczy w swoim środowisku 
(Porębska M., 1990).

Ważne dla biblioterapii jest to, jak w tej koncepcji rozwoju rozumie się tzw. uwa-
runkowania zewnętrzne i wewnętrzne. Otóż warunki wewnętrzne to początkowo wro-
dzone właściwości organizmu, a następnie – w miarę postępowania rozwoju – nabywanie 
umiejętności i sprawności, które określają możliwości podmiotu, w tym jego ustosunko-
wanie do otoczenia i siebie samego. Natomiast zetknięcie się człowieka z zewnętrznymi 
warunkami, tj. ludźmi, ich postępowaniem, przedmiotami i zjawiskami – prowadzi do 
powstania określonej sytuacji. Kształtuje ją percepcja podmiotu ograniczona jego moż-
liwościami (Porębska M., 1990).

Podobnie rzecz ma się z przedmiotowością w biblioterapii psychologii klinicznej 
stosowanej głównie wobec uczestników biblioterapii z zaburzeniami psychicznymi, 
w kryzysach psychicznych, z upośledzeniem umysłowym w stopniu lekkim, pacjentów 
szpitali itd, a więc zorientowanej medycznie. Z szerokiego zakresu praktyk klinicznych, 
do których, jak wiadomo, należą: diagnoza, ewaluacja, klasyfikacja, leczenie, prewencja 
i badania, wydaje się, że ta pierwsza stanowi najsilniejszą podstawę biblioterapii klinicz-
nej. Tym bardziej, jeśli zawęzi się dla jej potrzeb definicję psychologii klinicznej, ogra-
niczając ją do koncepcji psychologicznego badania chorobowych zaburzeń psychicznych. 



38

Podstawy współczesnej biblioterapii

Choć diagnoza, czyli rozpoznanie choroby, zaburzenia, zespołu chorobowego, stanu 
zdrowia itp. jest dla biblioterapeuty niezwykle trudnym zadaniem, to jednak, jeśli np. 
diagnostyczny wywiad z pacjentem jest dobrze przeprowadzony i opisany wraz z wnio-
skowaniem na temat natury jego zaburzeń, to wówczas może służyć dużą pomocą leka-
rzowi w postawieniu diagnozy i w terapii. Aby poradzić sobie z tym problemem trzeba 
przyjąć założenie, że diagnoza nie zawsze musi opierać się na modelu medycznym. 
Trzeba położyć nacisk na zachowanie, myśli i emocje, a konkretnie na te aspekty tego, 
co robimy, myślimy i czujemy, które odbiegają od norm społecznych lub przeszkadzają 
w prowadzeniu normalnego życia. Drugą podstawę biblioterapii klinicznej z omawiane-
go zakresu jest leczenie (Czernianin, 2008, s. 97).

V.1.2.	 Zagadnienia przedmiotu badań biblioterapii w świetle psychologii związa-
ne z procesem biblioterapeutycznym

Przedmiot badań biblioterapii w świetle psychologii związany z procesem biblio-
terapeutycznym mieści się w obszarze zakreślonym przez metodę C. Shrodes opartą na 
teorii dynamiki doświadczeń estetycznych i psychoanalizie, tj. identyfikacji, katharsis, 
wglądzie.

Doświadczenie identyfikacji z bohaterem literackim wiąże się z pojęciem przeży-
cia estetycznego, kluczowym dla tego procesu (Czernianin W., 2008, s. 61). Początkiem 
przeżycia jest „emocja wstępna” mająca charakter wzruszenia. Wzruszenie to nie ma nic 
wspólnego z tzw. podobaniem się, jakkolwiek ma wiele wspólnego z oczarowaniem. 
Pierwszą cechą omawianego doznania stanowi przeżycie intensywnej przyjemności, 
czerpanej z patrzenia i słuchania lub czytania; przyjemność ta jest tak intensywna, że 
człowiekowi trudno jest się od niej oderwać. Najogólniej rzecz ujmując – przeżycie es-
tetyczne zaczyna się od wzruszenia w postaci oczarowania spostrzeżonym pięknem 
przedmiotu (Tatarkiewicz W., 1975, s. 365-366).

Drugi etap przeżycia estetycznego następuje, gdy pod wpływem tego wzruszenia, 
całą naszą świadomość zwracamy ku przedmiotowi estetycznemu-utworowi literackiemu, 
który je wywołał; powoduje to zahamowanie zwykłego przebiegu świadomości, zacieśnia 
się jej pole, zainteresowanie skupia się na spostrzeżonej jakości piękna. W następstwie 
bezpośrednio nawiązująca do tego nastawienia postawa jest aktywnym, skupionym oglą-
daniem jakości z początku tylko nas poruszającej. Tę silniej lub słabiej odczuwaną fazę 
aktywno-twórczego tworzenia przedmiotu estetycznego jako ustrukturowanej całości 
jakościowej można zilustrować przebiegiem procesu konkretyzacji dzieła literackiego, 
gdyż stanowi ona aktywną odpowiedź odbiorcy na inicjatywę komunikacyjną pisarza, 
nadto jest zjawiskiem jednostkowym, jednakże społecznie uwarunkowanym.



39

Biblioterapia jako autonomiczna nauka

W przeciwieństwie do tego w ostatnim - trzecim - swym etapie przeżycie estetycz-
ne wkracza w fazę pewnego rodzaju uspokojenia. Dokonuje się bierne, kontemplacyjne, 
przesycone emocją intencjonalne odczuwanie ukonstytuowanego już przedmiotu este-
tycznego-dzieła literackiego. Tym sposobem etap trzeci, ze względu na zawartą w niej 
teorię kontemplacji, stanowi przeciwieństwo etapu drugiego z obecną w nim teorią ak-
tywnej natury przeżyć estetycznych (Ingarden R., 1966, s. 14).

Zatem przeżycie estetyczne jest złożone, wielofazowe. Rozwijając się w czasie, 
przechodzi przez trzy etapy o różnym charakterze. W przeżyciu estetycznym występują 
więc kolejno: (1) czyste wzruszenie podmiotu-czytelnika, (2) formowanie przedmiotu-
-utworu literackiego przez podmiot, (3) odbiorcze przeżywanie tego przedmiotu. Na 
wcześniejszych etapach przeżycie to ma charakter uczuciowy i dynamiczny, który w koń-
cowym etapie traci na rzecz kontemplacji.

Proces identyfikacji z bohaterem literackim w sposób psychoanalityczny przedsta-
wia znany badacz baśni, Bruno Bettelheim, opisując oddziaływanie baśniowych bohate-
rów na dziecko. Wyjaśniając na przykład, że „nie dlatego baśń zachęca do powinności 
moralnych, że cnota na koniec zwycięża, ale dlatego, że bohater jest dla dziecka postacią 
bardziej pociągającą niż inne osoby występujące w baśni i że identyfikuje się ono z nim, 
gdy toczy on wszystkie swe walki. W procesie owej identyfikacji dziecko wyobraża sobie, 
że wraz z bohaterem przechodzi jego próby i cierpienia, i że tryumfuje wraz z nim, gdy 
cnota odnosi zwycięstwo. Dziecko dokonuje tej identyfikacji całkowicie samodzielnie, 
a utożsamiając się z bohaterem w jego wewnętrznych i zewnętrznych zmaganiach, przej-
muje tym samym sens moralny baśni” (Bettelheim B., 1996, s. 30-31).

Koresponduje to z ustaleniami C. Shrodes, która uważała, że w fazie identyfikacji 
z postaciami literackimi powinny wystąpić kolejno: ekspresja afektu do bohatera, wyra-
żenie zgody bądź niezgody z jego opiniami, obawa o jego los, ekspresja homoniczności 
(współjedności), przyjemność bycia podobnym do bohatera (Tomasik E., 1997, s. 84).

Katharsis uczestnika biblioterapii to odreagowanie napięcia, doznanie oczyszcza-
jącej ulgi, a nawet moralnego zachwytu (Tomasik E., 1997, s. 84).

Działanie „katharsis” w literaturze określił Arystoteles, wprowadzając to pojęcie 
w swojej słynnej definicji tragedii (w dziele pt.: Poetyka, rozdział VI), przedstawiając 
działanie akcji tragicznej na widza jako wzbudzanie doznań litości i trwogi a zarazem 
„oczyszczanie” takich doznań. Oto jego słowa: „przez litość (éleos) i trwogę (phóbos) 
sprowadza oczyszczenie (kátharsis) takich afektów” (Sinko, 2006, s. XIX). To lapidarne 
i przez to zagadkowe sformułowanie Arystotelesa stało się w późniejszych czasach przed-
miotem wielorakich interpretacji. Wydaje się, że w jego ujęciu katharsis była najpraw-
dopodobniej rozumiana nie jako uszlachetnienie uczuć widza, lecz jako wyzwolenie go 
od nich: losy bohatera tragicznego pobudzając odbiorcę do niezmiernie intensywnego 



40

Podstawy współczesnej biblioterapii

przeżycia litości i trwogi, pozwalały mu się od nich oswobodzić i osiągnąć spokój we-
wnętrzny; pojęcie katharsis nabierało tu sensu psychologicznego, zapewne nie bez inspi-
racji greckich teorii medycznych (Sławiński J., 1976, s. 185). Właśnie tę korzyść Arysto-
teles określa wyrazem katharsis, do którego objaśnienia przyczyniają się też słowa 
Platona o słuchaczach poezji wypowiedziane ustami Gorgiasza, bohatera dialogu pt.: 
Gorgiasz: „Ogarnia ich trwoga i litość, a przez powodzenie i niepowodzenie w obcych 
sprawach i osobach, dusza przeżywa coś własnego”. Ten wpływ poezji, w ogóle słowa 
(logos) na duszę porównał Gorgiasz z działaniem lekarstw oczyszczających ciało (Sinko 
T, 2006, s. XX). Późniejsi interpretatorzy, np. z XIX i XX wieku, objaśniali oczyszcza-
jące działanie tragedii leczniczo-terapeutycznie, uważając katharsis za metaforę lekarską, 
która oznacza działanie tragedii, a nie cel (bo za cel uważał Arystoteles swoistą przyjem-
ność estetyczną) i tak to objaśnienie formułowali: „w każdej duszy drzemią dyspozycje 
czy skłonności do rozmaitych afektów. Pod wpływem wrażeń scenicznych uaktywniają 
się one i wydobywają na wierzch, np. w formie litości i trwogi, a przez to przeżycie ich 
w iluzji estetycznej przestają nas niepokoić wewnętrznie.” (Sinko, 2006, s. XXI). Kathar-
sis oznacza więc uwolnienie od czegoś, w danym razie od afektów, usunięcie ich - jak 
przeczyszczającym lekarstwem - z duszy, choć nie na zawsze, tylko do najbliższego 
zaburzenia wewnętrznej harmonii (Czernianin W., Czernianin H., 2012, s. 47; Szczeklik 
A., 2003, s. 79).

Wgląd w biblioterapii to odkrywanie i pogłębianie wewnętrznego świata czytelni-
ka w trakcie kontaktu z dziełem literackim, a także wzbogacanie uczuć i motywów, 
które mogą zmienić jego myślenie i zachowanie (Tomasik E., 1997, s. 84). Na przykładzie 
literatury można więc pokazać uczestnikowi biblioterapii jego skomplikowane i czasem 
wstydliwe uczucia, dostaje on jak gdyby przyzwolenie na czucie i myślenie dotychczas 
nieakceptowane. Wgląd, jaki występuje na przykład u dziecka czytającego baśń, psycho-
analitycznie wyjaśnił Bettelheim posługując się kategoriami nieświadomości i świado-
mości wziętych z koncepcji Zygmunta Freuda. Oto obszerny fragment z  jego dzieła 
(Bettelheim B., 1996, s. 26-28): „Jeśli dziecko ma sobie poradzić z psychologicznymi 
problemami wzrastania […], musi mieć możność rozumienia tego, co dzieje się w świa-
domej sferze jego psychiki, tak aby mogło radzić sobie również z tym co dzieje się w jego 
nieświadomości. Może ono to uzyskać nie w ten sposób, że dzięki racjonalnym wyja-
śnieniom pojmie, jak jest natura i  treść jego nieświadomości, ale oswajając się z nią 
w fantazjach na jawie – przez przetrawianie, przekształcanie i wzbogacanie imaginacyj-
ne elementów opowieści, na które zareagowało w sferze nieświadomej. Tym samym 
umieszcza ono treści nieświadome w świadome fantazje, co umożliwia mu uporanie się 
z owymi treściami. Tu właśnie baśnie okazują swą nieocenioną wartość, bo ofiarowują 
dziecku takie obszary wyobraźniowe, których nie odkryłoby samo. A jeszcze ważniejszą 



41

Biblioterapia jako autonomiczna nauka

rzeczą jest, że forma i struktura baśni poddaje dziecku obrazy, z których może korzystać, 
kształtując własne fantazje na jawie, przez co może też nadawać lepszy kierunek swemu 
życiu.

Nieświadomość to czynnik, który zarówno u dziecka, jak u dorosłego w potężny 
sposób wpływa na zachowanie. Jeśli jest ona tłumiona i treści nieświadome nie mają 
dostępu do świadomości, wówczas albo określone obszary świadomości zostają opano-
wane przez elementy pochodne wobec owych treści nieświadomych, albo dana jednost-
ka zmuszona jest utrzymywać tak silną kontrolę nad nimi, mającą charakter wewnętrz-
nego przymusu, że osobowość jej doznać może okaleczenia. Jeśli jednak treści 
nieświadome dopuszczone są w pewnej mierze do świadomości i mogą znajdować wyraz 
w dziedzinie wyobraźni, wówczas możliwości wyrządzania przez nie szkody – nam sa-
mym czy innym – są znacznie ograniczone; część siły, z jaką treści te oddziaływują, może 
wówczas zostać wprzęgnięta do celów pozytywnych. […].

W dominującej obecnie kulturze pragnie się stwarzać pozór, zwłaszcza jeśli idzie 
o dzieci, że ciemna strona człowieka nie istnieje, i wyznaje się optymistyczną wiarę 
w coraz-lepszość. Również psychoanaliza uważana jest za coś, co ma uczynić życie 
lekkim – ale nie takie były intencje jej twórcy. Celem psychoanalizy jest pomaganie 
człowiekowi, by mógł zyskać możność zaakceptowania problematycznej natury życia, 
nie dając się pokonać przez nią ani przed nią nie uciekając. Recepta Freuda brzmi, że 
tylko wówczas, gdy człowiek podejmie odważnie walkę, która sprawia przemożne wra-
żenie nie dającej żadnych szans, może on wymóc na swym istnieniu sens.

To właśnie w najróżnorodniejszy sposób przekazują dziecku baśnie: walka z po-
ważnymi trudnościami jest w życiu nieunikniona, jest ona nieodłączną częścią istnienia 
ludzkiego – ale jeśli się nie ucieka przed nią, lecz niewzruszenie stawia czoło niespodzia-
nym i często niesprawiedliwym ciosom, pokonuje się wszelkie przeszkody i w końcu 
odnosi zwycięstwo” (Bettelheim B., 1996, s. 29).

V.1.3.	 Zagadnienia przedmiotu badań biblioterapii w świetle psychologii związa-
ne z biblioterapeutą

W świetle psychologii wysunięciu na pierwszy plan badawczy podlegają składniki 
osobowościowe biblioterapeuty (Matras-Mastalerz W., 2012, s. 48). Najważniejszym 
wydaje się wrażliwość, czyli, w sensie psychologicznym, zdolność syntonii i empatii, 
charakteryzująca się łatwością w nawiązywaniu kontaktów, umiejętnością wczuwania się 
w sytuację osoby potrzebującej pomocy. Ujawnienie i urzeczywistnienie tych zdolności 
umożliwia pewna specyficzna, bo terapeutyczna, relacja z drugim człowiekiem. Według 
Carla R. Rogersa polega ona na tym, że terapeuta (lub inna osoba udzielająca pomocy, np. 
biblioterapeuta) doświadcza siebie takim, jakim rzeczywiście jest, że wykazuje głęboką 



42

Podstawy współczesnej biblioterapii

wrażliwość i nieoceniające zrozumienie dla drugiej osoby, że troszczy się o nią i komuni-
kuje jej wszystkie te uczucia. Jakość tej relacji jest decydującym elementem całego pro-
cesu terapeutycznego (Rogers C. R., 1991, s. 6). Konsekwentnie Rogers uważa, że powo-
dzenie terapii zależy nie tyle od kwalifikacji czy umiejętności technicznych, ile od 
określonych postaw terapeuty. Czy potrafi on okazywać je tak, aby pacjent (uczestnik 
terapii) je dostrzegł – ten właśnie czynnik decyduje o postępach terapii i konstruktywnych 
zmianach osobowości. Podejście nastawione na pacjenta charakteryzuje się jednakowym 
postępowaniem niezależnie od tego, do jakiej kategorii diagnostycznej został zaliczony 
uczestnik terapii. Pod tym względem różni się ono zasadniczo od wielu innych orientacji 
terapeutycznych. Jego ustalenia o postawie terapeuty są z całaa pewnością inspirującym 
wzorem dla postawy biblioterapeutów. Rogers wskazał na trzy czynniki w tej postawie, 
od których zależy powodzenie terapii: 1) autentyczności, czy też kongruencji (przystający, 
zgodny) terapeuty, 2) pełnej akceptacji, albo bezwarunkowo pozytywnego nastawienia 
wobec uczestnika terapii, 3) wrażliwego, precyzyjnego i empatycznego zrozumienia tego, 
co uczestnik terapii odczuwa i tego, o co mu naprawdę chodzi (Rogers C. R., 1991, s. 8). 

Uważa się (chociaż nie ma na to dotychczas wystarczających dowodów empirycznych), 
że podana wyżej kolejność warunków powodzenia terapii odpowiada hierarchii ich waż-
ności. Najważniejsza wydaje się autentyczność; dwa pozostałe warunki, choć równie 
istotne, mają chyba mniejsze znaczenie. Terapia jest najbardziej skuteczna, gdy terapeuta 
posiada wszystkie wymienione cechy w możliwie dużym stopniu (Czernianin W., 2008, 
s. 100).

V.2.	Metody psychoterapeutyczne jako wyznaczniki psychologiczne 
autonomii biblioterapii
Podejście humanistyczno-egzystencjalne określa niewątpliwie psychologiczny 

charakter stosowanych w biblioterapii metod i technik. W biblioterapii szczególnie przy-
datną jest metoda zwana katarktyczną. Najważniejszą zasadą tej metody psychoterapeu-
tycznej stanowi wypowiedź. Wszyscy wiemy jak cenną jest możliwość „wyrzucenia 
czegoś z duszy”. W biblioterapii ma to kapitalne znaczenie, gdyż taka wypowiedź, zain-
spirowana przeczytanym utworem literackim, praktycznie przesądza o powodzeniu tera-
pii. Przy czym tekst literacki działa tu jak katalizator, „pokazując” użytkownikowi bi-
blioterapii jego problem (etap identyfikacji), tzn. nieświadome czyni świadomym (etap 
wglądu). Biblioterapeuta może być już potem jedynie pełnym zrozumienia i otwartym 
słuchaczem takiej wypowiedzi (etap katharsis). Wie on, że rzeczy niewypowiedziane 
(także z powodu nieuświadomienia ich sobie), rzeczy nieprzetworzone – gromadzą się 
w ludzkiej duszy powodując w ten sposób przygnębienie, a niekiedy nawet ją przytła-
czają (Ringel E., 1992, s. 141). Metody katarktyczne usiłują zatem przez nieskrępowane 



43

Biblioterapia jako autonomiczna nauka

wypowiedzenie się uczestnika terapii osiągnąć pewną ulgę, być może nawet uwolnienie 
od cierpień.

Następną metodą psychoterapeutyczną stosowaną po części w biblioterapii (zwłasz-
cza klinicznej) jest tzw. metoda analityczna. Chodzi tu o specyficzną technikę służącą 
uświadomieniu rzeczy dotąd nieuświadomionych. Technika ta wywodzi się od Z. Freuda 
i jest niezwykle przydatna, albowiem w przypadku rzeczy wypartych - z reguły nieprzy-
jemnych i bolesnych – wgląd w siebie bywa dla uczestników biblioterapii dręczącym, 
przykrym przeżyciem, którego, co zrozumiałe, chcieliby uniknąć. Zwykle pozostają oni 
jednak ambiwalentni: z  jednej strony pragną uświadomienia i uwolnienia od ciężaru 
cierpień, co stymuluje terapię; z drugiej strony, mogą się po prostu bać tego uświadomie-
nia, co stanowi element hamujący terapię. W tej sytuacji bardzio ważne jest „przechy-
trzenie” tego oporu, czemu w dużej mierze służy technika właśnie Freuda (w bibliotera-
pii tylko niektóre jej elementy). Zwłaszcza chodzi tu o  tzw. swobodne kojarzenie, 
w którym treść estetycznych przeżyć związanych z odbiorem utworu artystycznego po-
winna wywołać u uczestnika biblioterapii łańcuchy skojarzeń podobnych z przeżyciami 
bohatera literackiego. Mimowolnie prowadzą one uczestnika biblioterapii uczestnika 
biblioterapii dalej, tj. wydają się przyczyniać do samouświadomienia i ujawnienia wy-
partych przez niego przeżyć traumatyzujących, a nawet oczyszczenia z nich. Metoda 
analityczna wraz z techniką swobodnych skojarzeń stanowią w dużej mierze uzasadnie-
nie teorii dynamiki doświadczeń estetycznych C. Shrodes.

W pracy biblioterapeuty na uwagę zasługuje również metoda substytucyjna. Istot-
ne cechy tej metody należy upatrywać w tym, że terapeuta aktywnie przejmuje, przynaj-
mniej na pewien czas, sterowanie uczestnikiem biblioterapii. Warunkiem skutecznego 
stosowania tej metody jest nieograniczone zaufanie pacjenta do prowadzącego terapię. 
Terapeuta prowadzi pacjenta i doradza mu, dlatego też technika ta bywa określana jako 
sugestywna (Ringel E., 1992, s. 141). Substytucja (zastąpienie) może odbywać się w róż-
norakiej formie. W biblioterapii indywidualnej (wychowawczej i klinicznej) chodzi 
o zainicjowanie pozytywnego rozwoju, o pobudzenie wyobraźni w pozytywnym kierun-
ku, zachęcanie do doznawania sukcesu. Zachęta taka może, np. wywołać pewną dyna-
mikę własnych przeżyć uczestnika biblioterapii: jedno pozytywne przeżycie staje się 
podstawą i warunkiem następnego, prowadzącego już o krok dalej. Celem terapii jest 
stawianie przed jej uczestnikiem zadań wykonalnych i wspomaganie w osiąganiu tego 
celu.

W biblioterapii zastosowanie mają głównie formy psychoterapii, które charakte-
ryzuje podejście humanistyczno-egzystencjalne. Przede wszystkim ze względu na to, iż 
traktują one zaburzenia w kategoriach niedostatków rozwoju osobowości, powstałych na 
skutek niezaspokojenia ważnych psychologicznych potrzeb jednostki takich jak miłość, 



44

Podstawy współczesnej biblioterapii

akceptacja, autonomia, realizacja znaczących indywidualnych wartości. Celem terapii 
jest tu stworzenie warunków do przeżycia korektywnych doświadczeń emocjonalnych 
(problem ten akcentują szkoły humanistyczne) oraz pobudzenie do refleksji nad ważny-
mi wartościami i wyborami życiowymi (wątek pierwszoplanowy w podejściu egzysten-
cjalnym).

Należy stwierdzić, że nie można identyfikować metod biblioterapii z wszystkimi 
metodami psychoterapeutycznymi, lecz jedynie z wybranymi technikami, bądź ich ele-
mentami. Z tych też powodów nie można całkowicie utożsamiać biblioterapii z psycho-
terapią. Jednakże znaczna część ustaleń psychologicznych jest niezbędnym fundamentem 
myślenia i działania w biblioterapii. (Czernianin W., 2008, s.100-101).

VI.	Wyznaczniki bibliologiczne autonomii biblioterapii

Ogólne stwierdzenie, że przedmiotem bibliologii jest książka, a biblioterapii – le-
czenie książką, jest frapujące. Z tego skrótu myślowego łatwo wywnioskować, że gdy 
mowa o książce, w grę siłą rzeczy wchodzi również jej słowna lub obrazowa zawartość, 
przy czym związek ten, organiczny i naturalny, nie jest wcale prosty i  jednoznaczny 
(J. Trzynadlowski, 1982, s. 439). Jakkolwiek posługiwanie się książką w relacji – osoba 
pielęgnująca, opiekująca się a osoba niedomagająca (chora) nie jest czymś nowym. 
Świadczą o tym choćby pamiętniki i wspomnienia niejednokrotnie relacjonują sytuację 
wypełniania czasu „zyskanego” przez chorobę lekturą dostępnej książki (J. Trzynadlow-
ski, 1982, s. 440; Wichowa M., 2013). Faktycznie jednak sformułowanie zjawiska trój-
kąta relacji biblioterapeutycznej zwróciło baczniejszą uwagę na związki zachodzące 
w procesie terapii między lekturą a stanem psychicznym czytającego. I właśnie ta moż-
liwość przenikania treści psychologicznych i pedagogicznych w trójkącie relacji biblio-
terapeutycznej jest ważkim uzasadnieniem wyodrębniania biblioterapii, jako jednej 
z autonomicznych dziedzin bibliologii.

VI.1.	Przedmiot badań biblioterapii w świetle bibliologii
W świetle bibliologii przedmiotem badań biblioterapeutycznych jest terapia czy-

telnicza. Narzędziem terapeutycznym dla uczestnika biblioterapii jest praktycznie rzecz 
biorąc, zawartość książki, niemniej jednak poważną rolę odgrywa też strona czysto bi-
bliologiczna. Nie obojętne są zwłaszcza dla młodego uczestnika biblioterapii też elemen-
ty składowe książki, jej bibliologiczny wystrój (J. Trzynadlowski, 1982, s. 442). Obie 
dziedziny, tj. terapia czytelnicza i czytelnictwo w ogóle, rzeczywiście są sobie bliskie, 
ale – co trzeba zdecydowanie podkreślić – nie są tożsame. Różnica polega – poza inten-
cjonalnym nastawieniem biblioterapii – na różnym korzystaniu z książek (Tomasik E., 



45

Biblioterapia jako autonomiczna nauka

1997, s. 82). Przedmiot badawczy wyznacza zatem ujęcie biblioterapii z perspektywy 
nauki o książce. Mieści się on jednak w problematyce zakreślonej przez trójkąt relacji 
biblioterapeutycznej, ze szczególnym akcentem na narzędzie terapeutyczne, które, na-
kierowanie na cel terapeutyczny, może całkowicie „przekwalifikować” zwykły materiał 
czytelniczy w materiał biblioterapeutyczny (Tomasik E., 1997, s. 82).

W tym miejscu trzeba wyjaśnić , że procesy asymilacji wartości, jakie niosą ze 
sobą lektury zarówno w trakcie działań biblioterapeutycznych, jak też czytelnictwa „stan-
dardowego”, przebiegają w sposób zbliżony, przy czym – poza koniecznością dostoso-
wania formy materiałów czytelniczych do możliwości percepcyjnych odbiorców (Fedo-
rowicz M., 2002, s.  5) – materiały te muszą być dostosowane również do ich 
indywidualnych potrzeb i upodobań, które z pewnością warto i należy badać, posługując 
się metodami wypracowanymi na gruncie wiedzy o czytelnictwie (Woźniczka-Paruzel B., 
2010, s. 116). Dodać należy, że obecnie, ze względu na pojawienie się nowych form, 
coraz częściej materiały czytelnicze wykorzystywane w biblioterapii obejmują także 
formaty alternatywne (elektroniczne) wobec piśmiennictwa wydawanego tradycyjnie. 
W tym kontekście ciekawe jest spostrzeżenie J. Trzynadlowskiego: „Wyraźnym złudze-
nie wielu zainteresowanych biblioterapią jest identyfikacja tej dziedziny z problematyką 
czytelnictwa. A jest to złudzenie oparte na niewątpliwych sukcesach. Zjawisko to stanie 
się jasne, gdy się stwierdzi pracę biblioterapeuty z chorymi o bardzo nikłych lub żadnych 
kontaktach z książką” (Trzynadlowski J., 1990, s. 53).

VI.2.	Metody bibliologiczne jako wyznaczniki autonomii biblioterapii
Mają one głównie charakter biblioteczno-praktyczny. Nie może to dziwić, gdy 

pamięta się o tym, że biblioterapia rodziła się w bibliotekach szpitalnych i sanatoryjnych, 
korzystając z osiągnięć medycyny, zwłaszcza psychiatrii, które „godziła” z metodyką 
pracy bibliotecznej, a z biegiem czasu również z metodami wypracowanymi na gruncie 
nauki o książce, zwłaszcza czytelnictwa (Woźniczka-Paruzel B., 2010, s. 112). Tym 
bardziej, że jak wiadomo, naczelnym zadaniem społecznym bibliotek jest upowszech-
nianie książki i rozwijanie czytelnictwa. Zatem biblioteki zakresem swych ogólnych 
zadań obejmują także czytelnictwo chorych, związane z działalnością biblioterapeutycz-
ną. Człowiek chory dzięki książkom uczy się rozumieć siebie i drugiego człowieka. 
Czytanie odpowiedniej literatury pomaga nabrać niezbędnego dystansu do własnego 
nieszczęścia, choroby, kalectwa. Człowiek osamotniony, pragnie kontaktu z  innymi 
ludźmi, choćby poprzez sztukę i tę potrzebę powinien mieć możliwość zrealizować w bi-
bliotece. Słuszny zatem jest pogląd, że biblioteka stanowić może pracownię terapeutycz-
ną, zwłaszcza jeżeli jest przeznaczona dla specjalnych czytelników. Jest wówczas biblio-
teką szczególnego typu: szpitalną, sanatoryjną, domu opieki społecznej, więzienną, 



46

Podstawy współczesnej biblioterapii

szkolną, a nawet publiczną – pod warunkiem, że te ostatnia jest przygotowana do spo-
tkania ze specjalnymi czytelnikami. W tych bibliotekach pracownicy są odpowiednio 
przeszkoleni w zakresie nie tylko obsługi bibliotecznej i informacyjnej, ale też szeroko 
pojmowanego poradnictwa czytelniczego. Dlatego dość powszechnie traktuje się biblio-
terapię jedynie jako szczególną formę aktywności zakorzenionej w praktyce bibliotekar-
stwa specjalnego, a więc nie jako naukę.

To właśnie wpływ bibliotekarstwa praktycznego na metodologię biblioterapii oraz 
zacieśnianie jej definicji do systemu umiejętności (Woźniczka-Paruzel B., 2010, s. 121), 
wywołały dyskusję na temat naukowego charakteru biblioterapii. Biorąc pod uwagę 
rozwój biblioterapii, zwłaszcza w Polsce, uznaliśmy za zasadne poddanie krytycznemu 
przeglądowi koncepcję autonomii biblioterapii jako nauki w świetle jej przedmiotu badań 
oraz metod badawczych.

VII.	Zakończenie

Wydaje się, że istotą impasu rozwojowego polskiej biblioterapii w ostatnim dzie-
sięcioleciu (Hrycyk K., Surniak G., 2012, s. 9), było właśnie to, że zagubiono jej teore-
tyczny charakter i stracono z oczu jej przedmiot badań, a stała się ona głównie praktyko-
waniem, w którego dowolności się zagubiła i z którego nie może się wyzwolić. Choć już 
w 1990 roku J. Trzynadlowski pisał: „Ale, jak na razie, sytuacja w tej dziedzinie nie 
tylko w Polsce jest szczególna: biblioterapią zajmuje się wielu, ale zawsze fragmenta-
rycznie, w następstwie czego nie wiadomo dokładnie, czy taka dziedzina badań i działań 
istnieje, i czy możemy mówić o wykształceniu (profesji?) biblioterapeuty. A może jest to 
przysposobienie – bibliotekarzy, pielęgniarek, psychologów – do pracy w zakładach 
leczniczych w ścisłej konsultacji z lekarzem? Brak odpowiedniego kierunku studiów, nie 
ma zgodności co do (dość rozległego!) programu kształcenia biblioterapeutów” (Trzy-
nadlowski J., 1990, s. 53).

Stąd potrzeba ponownego odnalezienia właściwego dla biblioterapii przedmiotu 
badań, a co za tym idzie - wypracowanie dla niej naczelnej metody badawczej, wreszcie 
ukształtowanie dla niej odpowiedniego oblicza metodologicznego dyscyplin naukowych, 
które ją współtworzą. Jest to jedno z najważniejszych zadań stojących przed współczesną 
biblioterapią.

Przeprowadzona poniżej klasyfikacja wyznaczników autonomii biblioterapii jako 
nauki ukazuje z jednej strony wielkie bogactwo rzeczywistości humanistycznej, z drugiej 
zaś różnorodne możliwości jej traktowania. Według nas głównymi wyznacznikami au-
tonomiczności biblioterapii są:



47

Biblioterapia jako autonomiczna nauka

1)	 trójkąt relacji biblioterapeutycznej (uczestnik biblioterapii - proces biblioterapeu-
tyczny – biblioterapeuta), jako przedmiot badań,

2)	 literatura piękna, jako narzędzie terapeutyczne,
3)	 naczelna metoda badawcza biblioterapii autorstwa Caroline Shrodes (identyfikacja 

– katharsis – wgląd).
W każdym z tych trzech wyznaczników chodzi w gruncie rzeczy o różne badania 

i na innych podstawach teoretycznych powinien opierać się ich plan oraz sposób opra-
cowania uzyskanych rezultatów. Wynika z tego, że nie można prowadzić badań bez od-
powiedniego przygotowania, nie tylko metodologicznego, ale i teoretycznego. Metodo-
logia i teoria wzajemnie się tu zresztą przenikają. Badania empiryczne, zmierzające do 
weryfikacji określonej autonomiczności biblioterapii jako nauki, opierać się więc muszą 
na jej założeniach teoretycznych, mają mieć odniesienie do systemu teoretycznego, 
w który ma być niejako wkomponowany uzyskany wynik. Nie mogą więc być prowa-
dzone w oderwaniu od teorii biblioterapii, ale muszą się nią posłużyć i mają jej ostatecz-
nie służyć.

Bibliografia:

Aleksandrowicz J., (1973), Literatura a zdrowie społeczeństwa, PWN, Warszawa-Kraków.

Bauszt-Sontag A., 2013, Literatura w terapii dzieci, Wyd. Uniwersytet Śląski, Katowice.

Baluch A., (2008), Propozycje metodologiczne w  badaniach literatury dla dzieci i  młodzieży, 
w: Po potopie. Dziecko, książka i biblioteka w XXI wieku. Diagnozy i postulaty, praca 
zbiorowa pod red. naukową D. Świerczyńskiej-Jelonek, G. Leszczyńskiego i M. Zająca, 
Wyd. SBP, Warszawa 2008.

Bettelheim B., (1996), Cudowne i  pożyteczne. O  znaczeniach i  wartościach baśni, przekł., 
wprow., objaś., posłowie Danuta Danek, Wyd. W. A. B., Warszawa.

Borecka I., (1991), Metody pracy z czytelnikiem chorym i niepełnosprawnym. Wstęp do bibliote-
rapii, Wyd. WSP, Olsztyn.

Czernianin W., (2002), Użytkownicy biblioterapii – psychologiczna charakterystyka typów i me-
tod leczenia, w: Nauki pedagogiczne we współczesnej humanistyce, pod red. M. Prokosz, 
Wyd. Marszałek, Toruń.

Czernianin W., (2008), Teoretyczne podstawy biblioterapii, Wyd. ATUT, Wrocław.

Czernianin W., (2013), Catharsis in Poetry Therapy, “Polish Journal of Applied Psychology”, 
Wrocław, Vol. 12, No.2, s. 25-38.

Czernianin W., Czernianin H., (2012), Literatura i terapia, Seria Monografie „Przeglądu Biblio-
terapeutycznego”, pod. red. W. Szulc i W. Czernianina, Monografia nr 1, Wyd. Smak Sło-
wa, Wrocław-Sopot.



48

Podstawy współczesnej biblioterapii

Czernianin H., Czernianin W., (2013), Metodologia badań biblioterapeutycznych. Rekonesans, 
„Przegląd Biblioterapeutyczny” R. III, 2013, Wyd. Smak Słowa, Wrocław-Sopot.

Czerwińska M., (2002), Niepełnosprawność i osoba niepełnosprawna w polskojęzycznej literatu-
rze pięknej i naukowej. Bibliograficzny warsztat biblioterapeuty, Zakład Nagrań i Wydaw-
nictw Związku Niewidomych, Warszawa.

Fedorowicz M., (2002), Specjalne materiały czytelnicze dla osób niepełnosprawnych. Zarys dzie-
jów – formy – obieg społeczny, Wyd. Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, Toruń.

Fiała E., (1991), Modele freudowskiej metody badania dzieła literackiego, Wyd. Tow. Nauk. 
KUL, Lublin.

Hrycyk K., Surniak G., (2012), „Biblioterapia […] to nic nowego”, w: O potrzebie biblioterapii, 
praca zbiorowa pod red. K. Hrycyk, Wyd. SKIBA, Wrocław.

Hulek A., (1973), Przedmowa, do: Wanda Krzemińska, Literatura a zdrowie psychiczne, PZWL, 
Warszawa.

Ingarden R., (1966), Przeżycie, dzieło, wartość, PWN, Kraków.

Janicki A., (1990), Znaczenie sztuki dla zdrowia psychicznego, „Arteterapia II”. Zeszyty Nauko-
we Akademii Muzycznej we Wrocławiu, Wrocław, nr 52.

Kawoń-Noga D., (2013), Działania biblioterapeutyczne a zadania bibliotek pedagogicznych – 
wybrane zagadnienia, Modelowe Nauczanie. Opolski Przegląd Edukacyjny. Kwartalnik”, 
Opole 2013, nr 1.

Konieczna E., (2005), Biblioterapia w praktyce. Poradnik dla nauczycieli, wychowawców i tera-
peutów, pod. red. E. J. Koniecznej, Kraków.

Kozakiewicz W., Brzózka B., (1984), Biblioteka szpitalna dla pacjentów. Poradnik, Wyd. SBP, 
Warszawa.

Krzyśka S., (2013), Aksjologiczne i terapeutyczne konteksty recepcji poezji dla dzieci. Przykład 
modelowania matematycznego wierszy dla dzieci w wieku wczesnoszkolnym, Wydawnic-
two Naukowe Wydziału Nauk Społecznych UAM, Poznań 2013.

Malicki J. Krasoń K., (2005), Miejsce literatury i teatru w przestrzeniach terapeutycznych. Wer-
balne i niewerbalne aspekty wsparcia rozwoju, pod red. j. Malickiego i K. Krasoń, Wyd. 
Biblioteka Śląska, Katowice.

Matras-Mastalerz W., (2012), Biblioterapeuta i jego warsztat biblioterapeutyczny, w: O potrzebie 
biblioterapii, praca zbiorowa pod red. K. Hrycyk, Wyd. SKIBA, Wrocław.

Porębska M., (1990), Warunki skutecznej arteterapii z punktu widzenia wiedzy o rozwoju psy-
chicznym człowieka, „Arteterapia II”. Zeszyty Naukowe Akademii Muzycznej we Wro-
cławiu, Wrocław, nr 52.

Ringel E.,( 1992), Nerwica a samozniszczenie, tłum. S. Lachowski, Warszawa.

Rogers C. R., (1991), Terapia nastawiona na klienta. Grupy spotkaniowe, tłum. Anna Dodziuk, 
Elżbieta Knoll, Wrocław.



49

Biblioterapia jako autonomiczna nauka

Shrodes C., (1978), Bibliotherapy: A theoretical and clinical experimental study; oraz: Psychol-
ogy trough literature, w: Rubin R. J., Using bibliotherapy. A guide to theory and practice, 
Wyd. Ory Press, Mansell, London.

Sinko T., (2006), Trzy poetyki klasyczne. Arystoteles. Horacy. Pseudo-Longinos, przełożył, wstę-
pem i objaśnieniami opatrzył Tadeusz Sinko, Wyd. Ossolineum, Wrocław.

Sławiński J., (1976), M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, 
Słownik terminów literackich, pod red. J. Sławińskiego, hasło: Katharsis, Wyd. Ossoli-
neum, Wrocław.

Stańczak T., (1979, nr 23/3), Lecznicza rola literatury, „Szpitalnictwo Polskie”, nr 23, (3), War-
szawa.

Stańczak T., (1979, nr 23/6), Metody biblioterapii, „Szpitalnictwo Polskie”, nr 23, (6), Warszawa.

Szczeklik A., (2003), Katharsis. O uzdrowicielskiej mocy natury i sztuki, Wyd. Znak, Kraków.

Szczupał B., (2009), O literaturze dla dzieci i młodzieży z niepełnosprawnością. Recepcja – edu-
kacja – terapia – wsparcie – twórczość, Dom Wydawniczy ELIPSA, Warszawa.

Szulc W., (2013), W dążeniu do uznania terapii przez sztukę za naukę. Czego biblioterapeuci 
mogą nauczyć się od muzykoterapeutów? Wnioski z  4. Międzynarodowego Kongresu 
z cyklu Mozart&Science poświęconego interdyscyplinarnym badaniom nad zastosowa-
niem muzyki w medycynie i  terapii. 4th International Conference on Interdisciplinary 
Research into the Effects of Music. Music in Medicine and Therapy. 8 – 10 November 
2012. Krems (Austria), „Przegląd Biblioterapeutyczny” R. III, 2013, Wyd. Smak Słowa, 
Wrocław-Sopot.

Szuman S., (1990), O sztuce i wychowaniu estetycznym, PWN, Warszawa.

Tatarkiewicz W., (1975), Dzieje sześciu pojęć. Sztuka, piękno, forma twórcza, odtwórczość, prze-
życie estetyczne, PWN, Warszawa.

Tokarczyk R., (2005), Związki sztuki leczenia z  innymi rodzajami sztuki, w: Między literaturą 
a medycyną. Literackie i pozaliterackie działania środowisk medycznych a problemy eg-
zystencjalne człowieka XIX i XX wieku, Red. nauk. E. Łoch, G. Wallner, Wyd. UMCS, 
Lublin.

Tomasik E., (1987), R.  J.  Rubin, „Bibliotherapy Sourcebook”. Recenzja, “Szkoła Specjalna” 
1987, nr 1.

Tomasik E., (1988), Rhea Joyce Rubin, Using bibliotherapy. A guide to theory and practice (Za-
stosowanie biblioterapii. Przewodnik po teorii i praktyce. Oryx Press, Mansell, London 
1978, s.245, „Szkoła Specjalna” 1988, nr 1.

Tomasik E., (1994), Czytelnictwo i  biblioterapia w  pedagogice specjalnej, WSPS, Warszawa 
1994.



50

Podstawy współczesnej biblioterapii

Tomasik E., (1997), Biblioterapia jako jedna z metod pedagogiki specjalnej, w: Wybrane zagad-
nienia z pedagogiki specjalnej, praca zbiorowa pod red. E. Tomasik, Wyd. Wyższa Szkoła 
Pedagogiki Specjalnej im. Marii Grzegorzewskiej, Warszawa.

Tomasik E., (1999), Zagadnienia pedagogiki specjalnej w literaturze. Przewodnik bibliograficz-
ny. Część I-III, Wyd. Wyższej Szkoły Pedagogiki Specjalnej, im. Marii Grzegorzewskiej, 
Warszawa.

Trzynadlowski J., (1982), Biblioterapia jako problem teoretyczny i praktyczny. Zagadnienia 
wybrane, w: Sztuka słowa i  obrazu. Studia teoretycznoliterackie, Wyd. Ossolineum, 
Wrocław.

Trzynadlowski J., (1990), Biblioterapia – złudzenia i nadzieje, „Arteterapia” II, Zeszyty Nauko-
we Akademii Muzycznej we Wrocławiu, nr 52, Wrocław 1990.

Wellek R., Warren A., (1970), Teoria literatury, przekład pod redakcją i z posłowiem M. Żurow-
skiego, PWN, Warszawa.

Wichowa M., (2013), Elementy biblioterapii w literaturze polskiej epok dawnych. Rekonesans 
historyczno-literacki, „Acta Universitatis Lodziensis. Folia Librorum”, nr 17/2013, Łódź.

Woźniczka-Paruzel B., (2010), Pogranicza bibliologii – o metodologicznych problemach z bi-
blioterapią, w: Książka zawsze obecna. Prace ofiarowane profesorowi Krzysztofowi Mi-
goniowi, pod red. B. Bieńkowskiej, Wyd. Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław 2010.



51

Rozdział 3.

Metodologia badań biblioterapeutycznych 
(Wiktor Czernianin, Halina Czernianin)

Uzasadnienie intencji, które wpłynęły na powstanie tego artykułu wiąże się z ob-
serwacją współczesnej literatury biblioterapeutycznej, w której refleksja nad praktycznym 
stosowaniem biblioterapii rozwija się wprawdzie dość dobrze i z całą świadomością 
własnej użyteczności, niemniej jednak brakuje w niej większych i osobnych publikacji 
na temat metodologii.1 Zapewne bierze się to z niejednoznaczności, niestabilności i otwar-
tości przedmiotu badań samej biblioterapii. Artykuł jest także rezultatem doświadczeń 
dydaktycznych. W pracy ze studentami i uczestnikami studiów podyplomowych biblio-
terapii potrzeba odpowiedzi na pytanie o uporządkowanie problematyki metodologicznej, 
o określenie czynności badawczych jako powtarzającego się normatywnego wzorca 
i wzajemnie powiązanych sposobów wykonywania tych czynności prowadzących do 
wyników naukowych, okazuje się niezwykle ważna. Paradoks biblioterapii polega na 
tym, że rodziła się ona i kształtuje do dzisiaj na pograniczach innych dyscyplin. Stąd 
opisując jej zakres i kierunki badań, zajmujemy się innymi naukami o tyle, o ile pomogły 
biblioterapii wyemancypować się i zbliżyć do autonomiczności.

Zarówno termin „biblioterapia”, jak i jego pojęcie, jako pewien jednolity kompleks 
zagadnień, są stosunkowo nowe. Odległą natomiast genealogię posiadają niektóre jego 
części składowe, np. wiedza o książce. W kompleksie tym poza bibliografią literatury 
biblioterapeutycznej2 wyróżnić można takie działy zasadnicze jak: historia biblioterapii3, 
teoria biblioterapii4, zastosowanie biblioterapii5. Wszystkie te zakresy badawcze trakto-
wane są w literaturze przedmiotu bądź w ujęciu dziejowym, historycznym, bądź też 

	 1	Np.: B. Woźniczka-Paruzel, Kierunki badań z zakresu biblioterapii w Polsce i zagranicą – porów-
nania i refleksje, w: O potrzebie biblioterapii, pod red. K. Hrycyk, Wyd. Skiba, Wrocław 2012, tejże: Po-
granicza bibliologii – o metodologicznych problemach z biblioterapią, w: Książka zawsze obecna. Prace 
ofiarowane profesorowi Krzysztofowi Migoniowi, pod red. B. Bieńkowskiej, Wyd. Uniwersytetu Wrocław-
skiego, Wrocław 2010.
	 2	Np.: E. Tomasik, G. Kornet, Zagadnienia pedagogiki specjalnej w literaturze. Przewodnik biblio-
graficzny, Warszawa 1986; M. Czerwińska, Niepełnosprawność i osoba niepełnosprawna w polskojęzycznej 
literaturze pięknej i naukowej. Bibliograficzny warsztat biblioterapeuty, Warszawa 2002.
	 3	Np.: W. Szulc, Biblioterapia. Powrót do źródeł, w: „Przegląd Biblioterapeutyczny”, R.I. 2011.
	 4	Np.: W. Czernianin, Teoretyczne podstawy biblioterapii, Wyd. ATUT, Wrocław 2008.
	 5	Np.: B. Woźniczka-Paruzel, Biblioterapia w środowisku współuzależnionych z grup rodzinnych Al.-
-Anon, Wyd. Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, Toruń 2002.



52

Podstawy współczesnej biblioterapii

w sposób opisowo-teoretyczny, najczęściej jednak metodyczno-instruktażowy6. Położy-
my akcent na termin „badania”, zmierzając do ukazania metodologicznej specyfiki bi-
blioterapii, jako nauki o leczeniu sztuką słowa i określenia jej funkcji zarówno jako ca-
łości, jak i  tworzących ją poszczególnych dyscyplin. Chodzi w pierwszym rzędzie 
o kierunki współczesnych badań w biblioterapii jako nauki, o jej charakter i funkcje nie 
tylko terapeutyczne, ale także czytelniczo-poznawcze. Pytamy więc o funkcje bibliote-
rapii jako czynnika kształtowania kultury czytelniczej w najszerszym tego słowa znacze-
niu, tzn. w zakresie poznawczo-estetycznym, jak i w dziedzinie terapeutycznej, a więc 
głęboko wewnętrznego życia człowieka. Na gruncie współczesnych badań biblioterapeu-
tycznych dokonuje się proces adaptacji na potrzeby biblioterapii zarówno pojęć, jak 
i metod badawczych ukształtowanych w obrębie dyscyplin wiedzy ją współtworzących, 
a więc głównie literaturoznawstwa7, pedagogiki specjalnej8, psychologii9, biblioteko-
znawstwa i medycyny10. Przyjmując określoną koncepcję przedmiotu badań bibliotera-
peutycznych i charakter powiązań dyscyplin wiedzy współtworzących biblioterapię, 
metodologia badań przynosi zwykle interesujące rezultaty dociekań z pogranicza wspól-
nych zainteresowań11. Wobec tak rozległych prób badań – jak scharakteryzować refleksję 
nad postulatami i założeniami dotyczącymi celów i swoistych metod biblioterapii?

Terapeutyczne funkcje książki znane były już w czasach antycznych - czego ilu-
stracją może być powiedzenie Demokryta12: „książki są lekarstwem dla umysłu” (cytuje-
my z pamięci). Jednakże późniejszym badaczom biblioterapii chodziło nie tylko o zbliże-
nie do siebie tych dwóch źródeł poznania, jakimi są literatura i rozum, ani o uzasadnienie 
wiarygodności literatury, ale o pełne zaangażowanie intelektu w jej funkcję terapeutyczną. 
Znana formuła wychowania estetycznego Fryderyka Schillera (1795 r.)13 została później 
odczytana przez bezwiednego prekursora biblioterapii w Polsce, Piotra Chmielowskiego 
(1881 r.),14 jako postulat racjonalizacji wychowania przez literaturę, szczególnie poezję. 

	 6	Np.: w „Biblioterapeucie – kwartalniku Polskiego Towarzystwa Biblioterapeutycznego”, Wrocław, 
pod red. K. Hrycyk.
	 7	Np.: Problemy metodologiczne współczesnego literaturoznawstwa, pod red. H.  Markiewicza 
i J. Sławińskiego, Wyd. Literackie, Kraków 1976.
	 8	Np.: T.  Pilch, Zasady badań pedagogicznych (wydanie drugie poprawione i  rozszerzone), Wyd. 
„Żak”, Warszawa 1995.
	 9	Np.: J. Brzeziński, Metodologia badań psychologicznych, Wyd. PWN, Warszawa 1996.
	 10	Np.: J. Aleksandrowicz, Literatura a zdrowie społeczeństwa, Warszawa-Kraków 1973; W. Kozakie-
wicz, B. Brzózka, Biblioteka szpitalna dla pacjenta. Poradnik, Warszawa 1984.
	 11	Np.: Pogranicza - literatura, teatr i psychiatra. Polsko-niemiecki bilans badań naukowych i do-
świadczenia praktycznego, pod red. Anny Radzik. Wyd. Naukowe Akademii Pedagogicznej, Kraków 2001.
	 12	Demokryt z Abdery (ok. 460 – ok. 370 p.n.e.) – grecki filozof, twórca atomizmu.
	 13	F. Schiller, Listy o estetycznym wychowaniu człowieka i inne rozprawy, tłum. I. Krońska, J. Proko-
piuk, wstępem opatrzył J. Prokopiuk, Wyd. Czytelnik, Warszawa 1972,
	 14	P. Chmielowski, Poezya w wychowaniu, Wydawnictwo E. Orzeszkowej i S-ki, Wilno 1881. Zob. 
W. Czernianin, O pojmowaniu wychowawczej roli sztuki w biblioterapii – na przykładzie książki „Poezja 
w  wychowaniu” Piotra Chmielowskiego oraz rozważań estetycznych Fryderyka Schillera i  Herberta 



53

Metodologia badań biblioterapeutycznych

W sensie nie tylko ujęcia treści wychowawczych w ścisłe zasady pedagogiczne, ale także 
poszukiwania uzasadnień psychologicznych. W 1916 roku Samuel McChord Crothers15 
nazwał rzecz po imieniu, właśnie biblioterapią, ale podstawy metodologiczne w roku 1949 
opracowała Caroline Shroders16. Zainspirowały one - w Ameryce i Europie - dalsze bada-
nia nad związkami literatury i psychologii. Oryginalność koncepcji Caroline Shrodes 
polegała na stwierdzeniu, że istnieją liczne powiązania między przeżyciem estetycznym 
a psychoterapią. W jej ujęciu przejawiła się tendencja do racjonalizacji metody badawczej 
biblioterapii, która wyraziła się także w dążeniu do trzyetapowego - identyfikacja, kathar-
sis, wgląd - ujednolicenia. Metoda ta zmierzała do nadania badaniom biblioterapeutycznym 
całkowitej jednoznaczności, nie tylko treściowej, ale i językowej. Cechujący ją optymizm 
poznawczy spowodował zastosowanie tej metody (z niewielkimi modyfikacjami) w wie-
lu naukowych badaniach poświęconych biblioterapii, zwłaszcza w pedagogice specjalnej.17 
Ale pomimo oczywistych zalet, nie można było ich zamknąć w tej jednej formule.18 Szyb-
ko zorientowano się, że spojrzenie na ten sam przedmiot badań z różnych punktów widze-
nia może uplastycznić i dopełnić jego obraz.

Na tym właśnie etapie zostają dowartościowane w biblioterapii takie nauki jak 
psychoanaliza i literaturoznawstwo. Szczególnie problematyka baśni wkroczyła w wielu 
punktach w samą treść rozważań psychoanalitycznych, warunkując w ten sposób proble-
matykę badań biblioterapeutycznych oraz sposób ich stawiania. Przyczyniły się do tego 
prace słynnego psychoanalityka, Bruno Bettelheima poświęcone baśni (1975 r.).19 To on 
wymyślił powiedzenie, że dziecko głodne szuka pokarmu, a dziecko z problemami - baj-
ki. Twierdził, że dziecko nie dostrzega swoich problemów w sobie, ale zobaczy je, kiedy 
„staną” one przed nim, na przykład, gdy wciela się w bajkowych bohaterów. Procesy 
nieświadome mogą stawać się dla dziecka jaśniejsze jedynie dzięki obrazom, które prze-
mawiają bezpośrednio do jego nieświadomości. Wynika to z faktu, że problem emocjo-
nalny dziecka, nie może być ukazany wprost. Trzeba ten problem ubrać w magiczne 
szaty. Magia więc staje na pograniczu świata fizycznego i psychicznego, jako zespół 

Spencera, w: Terapia w służbie sztuki, sztuka w służbie terapii, pod red. A. Kuczyńskiej i M. Czuba, Wy-
dawnictwo ATUT, Wrocław 2011.
	 15	R. J. Rubin, Bibliotherapy Sourcebook, Londyn 1978 r. Przedmowa, (Materiały źródłowe z zakresu 
biblioterapii). Zob. W.  Szulc, Biblioterapia. Powrót do źródeł, w: „Przegląd Biblioterapeutyczny”, R.I. 
2011, s. 8.
	 16	C. Shrodes, Bibliotherapy: a theoretical and clinical experimental study (Teoretyczne u kliniczne 
eksperymentalne studia z  biblioterapii) oraz Psychology trough literature (Psychologia w  literaturze), 
w: książce pod redakcją Rhea Joyce Rubin, Bibliotherapy Sourcebook, Londyn 1978 r. (Materiały źródłowe 
z zakresu biblioterapii), Londyn 1978.
	 17	Wybrane zagadnienia z pedagogiki specjalnej, pod red. E. Tomasik, Wyd. WSPS, Warszawa 1997.
	 18	A. Wasilewska, Mistyfikacje biblioterapii w edukacji, „Przegląd Biblioterapeutyczny”, R.II, 2013, 
s. 43 i n.
	 19	B. Bettelheim, Cudowne i pożyteczne. O znaczeniach i wartościach baśni, przekł., wprow., objaś., 
posłowie Danuta Danek, Warszawa 1996.



54

Podstawy współczesnej biblioterapii

działań pozarozumowych, szybkich i skutecznych. Tak właśnie oddziaływują obrazy 
baśniowe. Bajki mogą zatem rozwiązywać problemy emocjonalne w sposób łagodny 
i przyjemny. Psychoanaliza ukazała doniosły wpływ, jaki treści nieświadome mogą wy-
wrzeć na nasze życie psychiczne. Rola, jaką odegrała i odgrywa psychoanaliza w rozwo-
ju bajkoterapii, rzutuje więc wtórnie na całą biblioterapię, lecz nie powoduje obawy, że 
zagraża jej niebezpieczeństwo psychologizmu. Wysuwana przez niektórych badaczy 
propozycja zbliżenia biblioterapii i narracji psychologicznej,20 nie tylko nie stanowi od-
wrotu od tendencji psychoanalitycznej, ale nawet posuwa ją naprzód, gdyż w gruncie 
rzeczy stanowi już pewien nowy rodzaj interpretacji w badaniach biblioterapeutycznych.

Na tym etapie rozwoju współczesnej biblioterapii wyłania się jednak z powrotem 
jej nurt główny i  istotny: nurt poznawczo-estetyczny, którego zadaniem jest nie tylko 
ukierunkowane czytanie pobudzające rozwój, ale przede wszystkim pogłębiona i zarazem 
uaktualniona wiedza o wychowaniu przez sztukę słowa. Stąd troska o dokładniejsze 
wyznaczenie pola badań biblioterapeutycznych, która spowodowała wyodrębnienie bi-
blioterapii wychowawczej i klinicznej dokonane przez F. M. Berry,ego (1978 r.)21 – uwa-
żane, w zależności od stanowiska praktycznego, za wewnętrzne, graniczne lub zewnętrz-
ne w stosunku do wiedzy ogólnej o biblioterapii. Kiedy mówi się o wychowawczej 
i terapeutycznej funkcji literatury, zwykle towarzyszy temu chwila zastanowienia się nad 
możliwościami zastosowania jej w rewalidacji osób z różnego rodzaju dysfunkcjami, 
przede wszystkim dzieci i młodzieży.22 W świadomości wielu pedagogów i bibliotekarzy 
funkcjonuje koncepcja praktycznej biblioterapii, za swe główne zadanie mająca opano-
wanie warsztatu biblioterapeuty i sposobów postępowania. Drogą do tego ma być racjo-
nalizacja działań i empiryczne poznanie, o czym świadczą liczne publikacje poświęcone 
problemom instruktażowym biblioterapii, z różnymi modelami, programami i scenariu-
szami postępowania biblioterapeutycznego.23 Łączy się z tym, dyskutowany również na 
konferencjach naukowych, problem warunków, jakie powinien spełniać sam bibliotera-
peuta.24 Z dyskusji wynika, że funkcja biblioterapeuty jest najpierw powołaniem, dopie-
ro potem zawodem, że ważna jest osobowość i otwartość na innych.

	 20	M. Molicka, Biblioterapia i bajkoterapia: rola literatury w procesie zmiany rozumienia świata spo-
łecznego i siebie, Wyd. Media Rodzina, Poznań 2011.
	 21	F.M. Barry, Contemporary Bibliotherapy. Systematizing the Field, w: R.  J. Rubin, Bibliotherapy 
Sourcebook, Londyn 1978 r., op. cit. Zob. W. Szulc, Biblioterapia. Powrót do źródeł, w: „Przegląd Biblio-
terapeutyczny”, R.I. 2011, s. 10.
	 22	B. Szczupał, O literaturze dla dzieci i młodzieży z niepełnosprawnością. Recepcja – edukacja – te-
rapia – wsparcie – twórczość, Dom Wydawniczy ELIPSA, Warszawa 2009; W. Krzemińska, Literatura 
piękna a zdrowie psychiczne, Wyd. PZWL, Warszawa 1973.
	 23	Np.: Biblioterapia w  praktyce. Poradnik dla nauczycieli, wychowawców i  terapeutów, pod red. 
E. J. Koniecznej, Kraków 2005.
	 24	Biblioterapeuta. W poszukiwaniu tożsamości zawodowej. Materiały z konferencji 18 kwietnia 1997 
roku, red. K. Hrycyk, Wyd. Skiba, Wrocław 1997.



55

Metodologia badań biblioterapeutycznych

Rzutuje to w określony sposób na kształtowanie się bibliotekarstwa specjalistycz-
nego i roli bibliotek jako ośrodków czytelnictwa chorych i niepełnosprawnych, a także 
realizujących założenia dydaktyczno-wychowawcze.25 Stosunkowo wiele miejsca po-
święca się w pracach biblioterepeutycznych bibliotekoznawstwu, zwłaszcza czytelnictwu, 
rezerwując dla nich oraz dla ich stosunku do biblioterapii osobne rozdziały.26 Nie jest to 
oczywiście tylko skutek osobistych zainteresowań i kwalifikacji autorów, lecz także waga 
i aktualność zagadnienia, zwłaszcza trudnej do przecenienia roli bibliotekarzy i bibliotek 
w praktycznym rozwoju biblioterapii. Ponadto wydaje się, że weszliśmy w Polsce w taki 
okres rozwoju biblioterapii, w którym po długich latach izolacji ma ona szanse powrócić 
do wielkiego kręgu nauk humanistycznych właśnie poprzez fakt stałego już wykładania 
przede wszystkim na studiach bibliotekoznawczych, gdzie nadaje się jej nową interpre-
tację i rozszerza punkt widzenia, otwierając niejako na inne, tj. społeczne nauki (peda-
gogikę i psychologię). Potwierdzają to liczne artykuły na ten temat publikowane w cza-
sopismach bibliotekarskich, np. „Poradniku Bibliotekarza”, „Bibliotekarzu”, „Bibliotece 
w szkole”. To otwarcie się bibliotekoznawstwa na biblioterapię jest jednak potrzebne 
zarówno jemu samemu, jak i wszystkim dyscyplinom tworzącym biblioterapię, jest nade 
wszystko potrzebne każdemu biblioterapeucie27.

Z kolei w rozważaniach nad metodologicznymi wyznacznikami biblioterapii za-
rysowuje się kilka problemów, które spróbujemy tu jedynie poruszyć. Choć zaintereso-
wanie nimi jest dawne, to jednak refleksje teoretyczne w tym zakresie, wzmogły się 
najwyraźniej w czasach ostatnich w związku z dążeniem do definicyjnego ustalenia czym 
jest biblioterapia. Wynika z nich twierdzenie, że biblioterapia jest nauką interdyscypli-
narną, także empiryczną.28 Implikacje tego są oczywiste, zarówno dla biblioterapii jako 
nauki, jak i dla badaczy chcących ją twórczo uprawiać, tj. rozwijać tworząc nowe pod-
stawy teoretyczne i systemy twierdzeń, jak i rozbudowywać jej instrumentarium empi-
ryczne, np. proponując różnorakie metody i systemy interpretacyjne wyników badawczych. 
Biblioterapia jako nauka rozumiana w powyższy dwojaki sposób, tj. praktyki badawczej 
i poprawności procedur, musi być i jest przedmiotem zainteresowań metodologii. Jednak 
jej ujęcie może być różne. Narzuca się najprostszy podział na metodologię: 1) szczegó-
łową (bo dotyczącą jednej dyscypliny lub grup dyscyplin, jaką jest biblioterapia); 2) nauk 
empirycznych (bo biblioterapia jest nauką empiryczną); 3) normatywną (kształtującą 

	 25	Ośrodek czytelnictwa chorych i niepełnosprawnych WBP – Książnicy Kopernikańskiej. Publikacja 
jubileuszowa w 20-lecie istnienia, red. M. Gogulska, Wyd. Wojewódzka Biblioteka Publiczna – Książnica 
Kopernikańska, Druk: P.H.U. „SALUS”, Toruń 2003.
	 26	E. Tomasik, Czytelnictwo i biblioterapia w pedagogice specjalnej, , Wyd. WSPS, Warszawa 1994.
	 27	Np.: W. Matras-Masztalerz, Biblioterapeuta i jego warsztat biblioterapeutyczny, w: O potrzebie bi-
blioterapii…, op. cit., s. 43 i n.
	 28	Np.: I. Borecka, Biblioterapia. Teoria i praktyka. Poradnik, Wyd. SBP, Warszawa 2001.



56

Podstawy współczesnej biblioterapii

świadomość metodologiczną badaczy biblioterapii, czyli wskazującą wzorcowe rozwią-
zania warsztatowe).29

Najogólniej rzecz ujmując centrum badawczym dla biblioterapii jest jej uczestnik 
i jego specyficzne problemy zachowawcze oraz terapeutyczne.30 W strukturze procesu 
badawczego w biblioterapii tak określony przedmiot nadaje specyficzny sens przyjętym 
założeniom metodologicznym, według których stawiane są problemy i formułowane ich 
prawdopodobne rozwiązania. Trzeba przyznać, że ogólne opisy praktyki badawczej bi-
blioterapii, jej klasyfikowanie, definiowanie, wyjaśnianie, mieszczą się w zakresie me-
todologii szczegółowej. Niemniej jednak procedury badawcze muszą uwzględnić fakt, 
iż przedmiotem badania nie jest tylko uczestnik, ale także narzędzie terapeutyczne. 
Dlatego centralne miejsce w schematach metodologii empirycznej zajmują: książka lite-
racka (utwór) jako materiał biblioterapeutyczny oraz dialog, jaki zachodzi pomiędzy 
tekstem (autorem) a uczestnikiem, dalej rozmowa z biblioterapeutą na ten temat (czyli 
cały proces biblioterapeutyczny). Robert Escarpit pisał, że: „książka może mieć intencje 
i ambicje literackie, to znaczy zmierzać do wywołania dialogu, nie jest jednak pewne, 
czy go uzyska. […] Jako cechę charakterystyczną dla faktu literackiego przyjmujemy 
więc istnienie świadomego sądu estetycznego ze strony czytelnika”.31 Zatem kluczowym 
pojęciem empirycznym w biblioterapii jest przeżycie estetyczne.32 W przypadku najbar-
dziej korzystnym przeżycie to jest znane uczestnikowi dzięki lekturze osobistej, może 
takim być również dzięki pośrednictwu biblioterapeuty. Przeżycie estetyczne w ogóle 
warunkuje zaistnienie terapii, tj. wglądu i katharsis. Biblioterapia upatruje więc swoistą 
przydatność terapeutyczną materiału biblioterapeutycznego w tym, że jest on przedmio-
tem przeżycia estetycznego dla jej uczestników. Wreszcie trzeba uznać, że kompetencje 
metodologiczne są ważne i musi je posiąść każdy badacz biblioterapii chcący w sposób 
samodzielny zaprojektować badanie empiryczne, samodzielnie je przeprowadzić oraz 
samodzielnie zinterpretować i uogólnić uzyskane wyniki. Ich trafność warunkować może 
powstanie wzorcowych rozwiązań warsztatowych, których akceptacja pozwoli na unik-
nięcie błędów w prowadzonych badaniach. Tak należy rozumieć uprawianie metodologii 
normatywnej.

	 29	Inspiracje pochodzą z książki J. Brzezińskiego, Metodologia badań psychologicznych…, op. cit., 
s. 15-17.
	 30	Np.: W. Czernianin, Uczestnicy biblioterapii – ogólna charakterystyka, w: W. Czernianin, H. Czer-
nianin, Literatura i  terapia, Seria Monografie „Przeglądu Biblioterapeutycznego”, pod. red. W.  Szulc 
i W. Czernianina, Monografia nr 1, Wyd. Smak Słowa, Wrocław-Sopot 2012, s. 137 i n.
	 31	R.  Escarpit, Funkcje książki, w: Antropologia twórczości słownej. Zagadnienia i  wybór tekstów, 
wstęp i red. A. Karpowicz, Wyd. WUW, Warszawa 2012, s. 364.
	 32	Np.: W. Czernianin, Przeżycie estetyczne jako kluczowe pojęcie biblioterapii – na przykładzie po-
glądów Romana Ingardena, w: tegoż: Teoretyczne podstawy biblioterapii…, op. cit., s. 61 i n.



57

Metodologia badań biblioterapeutycznych

Wobec powyższego jest pilna konieczność opracowania metodologii badań biblio-
terapeutycznych, także po to, aby rozpowszechnić znajomość korzystania z wiedzy 
metodologicznej dotyczącej standardów prowadzenia badań biblioterapeutycznych, 
zwłaszcza empirycznych. Ponieważ, jak zauważył to Tadeusz Pilch, „literatura metodo-
logiczna ratuje młodego badacza przed zakosztowaniem bardzo owocnej dydaktycznie, 
ale czasochłonnej i pracochłonnej metody nauki na drodze własnych prób i błędów”33. 
Można by zacząć od opracowania wyboru prac z metodologii badań biblioterapeutycznych 
(i pokrewnych dyscyplin naukowych34), albowiem biblioterapia posługuje się wieloma 
metodami badania. Wobec sporej ich liczby i różnorodności trudno jest zorientować się 
w specyficznych właściwościach poszczególnych metod, trudno zdać sobie sprawę z ich 
ewentualnych zalet bądź braków. Daje się więc odczuwać potrzeba podręcznika, który 
by podawał przejrzystą ich klasyfikację i omawiał wyczerpująco dodatnie i ujemne cechy 
każdej z nich.

Bibliografia (według kolejności cytowań):

B. Woźniczka-Paruzel, Kierunki badań z zakresu biblioterapii w Polsce i zagranicą – porówna-
nia i refleksje, w: O potrzebie biblioterapii, pod red. K. Hrycyk, Wyd. Skiba, Wrocław 
2012; tejże: Pogranicza bibliologii – o  metodologicznych problemach z  biblioterapią, 
w: Książka zawsze obecna. Prace ofiarowane profesorowi Krzysztofowi Migoniowi, pod 
red. B. Bieńkowskiej, Wyd. Uniwersytetu Wrocławskiego, Wrocław 2010.

E. Tomasik, G. Kornet, Zagadnienia pedagogiki specjalnej w literaturze. Przewodnik bibliogra-
ficzny, Warszawa 1986.

M. Czerwińska, Niepełnosprawność i osoba niepełnosprawna w polskojęzycznej literaturze pięk-
nej i naukowej. Bibliograficzny warsztat biblioterapeuty, Warszawa 2002.

W. Szulc, Biblioterapia. Powrót do źródeł, w: „Przegląd Biblioterapeutyczny”, R.I. 2011.

W. Czernianin, Teoretyczne podstawy biblioterapii, Wyd. ATUT, Wrocław 2008.

Woźniczka-Paruzel, Biblioterapia w  środowisku współuzależnionych z  grup rodzinnych Al.-
-Anon, Wyd. Uniwersytetu Mikołaja Kopernika, Toruń 2002.

„Biblioterapeuta – kwartalnik Polskiego Towarzystwa Biblioterapeutycznego”, Wrocław, pod 
red. K. Hrycyk.

Problemy metodologiczne współczesnego literaturoznawstwa, pod red. H. Markiewicza i J. Sła-
wińskiego, Wyd. Literackie, Kraków 1976.

T. Pilch, Zasady badań pedagogicznych (wydanie drugie poprawione i rozszerzone), Wyd. „Żak”, 
Warszawa 1995.

	 33	T. Pilch…, op. cit., s. 1.
	 34	Np.: Metodologia badań psychologicznych. Wybór tekstów, redakcja naukowa J. Brzeziński, Wyd. 
PWN, Warszawa 2004.



58

Podstawy współczesnej biblioterapii

J. Brzeziński, Metodologia badań psychologicznych, Wyd. PWN, Warszawa 1996.

J. Aleksandrowicz, Literatura a zdrowie społeczeństwa, Warszawa-Kraków 1973.

W. Kozakiewicz, B. Brzózka, Biblioteka szpitalna dla pacjenta. Poradnik, Warszawa 1984.

Pogranicza - literatura, teatr i psychiatra. Polsko-niemiecki bilans badań naukowych i doświad-
czenia praktycznego, pod red. Anny Radzik. Wyd. Naukowe Akademii Pedagogicznej, 
Kraków 2001.

F. Schiller, Listy o estetycznym wychowaniu człowieka i inne rozprawy, tłum. I. Krońska, J. Pro-
kopiuk, wstępem opatrzył J. Prokopiuk, Wyd. Czytelnik, Warszawa 1972.

P. Chmielowski, Poezya w wychowaniu, Wydawnictwo E. Orzeszkowej i S-ki, Wilno 1881.

W. Czernianin, O pojmowaniu wychowawczej roli sztuki w biblioterapii – na przykładzie książki 
„Poezja w wychowaniu” Piotra Chmielowskiego oraz rozważań estetycznych Fryderyka 
Schillera i Herberta Spencera, w: Terapia w służbie sztuki, sztuka w służbie terapii, pod 
red. A. Kuczyńskiej i M. Czuba, Wydawnictwo ATUT, Wrocław 2011.

R. J. Rubin, Bibliotherapy Sourcebook, Londyn 1978.

C. Shrodes, Bibliotherapy: a theoretical and clinical experimental study (Teoretyczne u kliniczne 
eksperymentalne studia z biblioterapii) oraz Psychology trough literature (Psychologia 
w  literaturze), w: książce pod redakcją Rhea Joyce Rubin, Bibliotherapy Sourcebook, 
Londyn 1978 r. (Materiały źródłowe z zakresu biblioterapii), Londyn 1978.

I. Borecka, Biblioterapia - nowa szansa książki, Wyd. SBP, Olsztyn 1992.

Wybrane zagadnienia z  pedagogiki specjalnej, pod red. E.  Tomasik, Wyd. WSPS, Warszawa 
1997.

A.  Wasilewska, Mistyfikacje biblioterapii w  edukacji, „Przegląd Biblioterapeutyczny”, R.II, 
2013.

B. Bettelheim, Cudowne i pożyteczne. O znaczeniach i wartościach baśni, przekł., wprow., ob-
jaś., posłowie Danuta Danek, Warszawa 1996.

M. Molicka, Biblioterapia i bajkoterapia: rola literatury w procesie zmiany rozumienia świata 
społecznego i siebie, Wyd. Media Rodzina, Poznań 2011.

F.M. Barry, Contemporary Bibliotherapy. Systematizing the Field, w: R. J. Rubin, Bibliotherapy 
Sourcebook, Londyn 1978.

B. Szczupał, O literaturze dla dzieci i młodzieży z niepełnosprawnością. Recepcja – edukacja – 
terapia – wsparcie – twórczość, Dom Wydawniczy ELIPSA, Warszawa 2009.

W. Krzemińska, Literatura piękna a zdrowie psychiczne, Wyd. PZWL, Warszawa 1973.

Biblioterapia w  praktyce. Poradnik dla nauczycieli, wychowawców i  terapeutów, pod red. 
E. J. Koniecznej, Kraków 2005.

Biblioterapeuta. W  poszukiwaniu tożsamości zawodowej. Materiały z  konferencji 18 kwietnia 
1997 roku, red. K. Hrycyk, Wyd. Skiba, Wrocław 1997.



59

Metodologia badań biblioterapeutycznych

Ośrodek czytelnictwa chorych i niepełnosprawnych WBP – Książnicy Kopernikańskiej. Publika-
cja jubileuszowa w 20-lecie istnienia, red. M. Gogulska, Wyd. Wojewódzka Biblioteka 
Publiczna – Książnica Kopernikańska, Druk: P.H.U. „SALUS”, Toruń 2003.

E. Tomasik, Czytelnictwo i biblioterapia w pedagogice specjalnej, Wyd. WSPS, Warszawa 1994.

W. Matras-Masztalerz, Biblioterapeuta i  jego warsztat biblioterapeutyczny, w: O potrzebie bi-
blioterapii, pod red. K. Hrycyk, Wyd. SKIBA, Wrocław 2012.

O potrzebie biblioterapii, pod red. K. Hrycyk, Wyd. SKIBA, Wrocław 2012.

I. Borecka, Biblioterapia. Teoria i praktyka. Poradnik, Wyd. SBP, Warszawa 2001.

W. Czernianin, Uczestnicy biblioterapii – ogólna charakterystyka, w: W. Czernianin, H. Czernia-
nin, Literatura i terapia, Seria Monografie „Przeglądu Biblioterapeutycznego”, pod. red. 
W. Szulc i W. Czernianina, Monografia nr 1, Wyd. Smak Słowa, Wrocław-Sopot 2012.

R. Escarpit, Funkcje książki, w: Antropologia twórczości słownej. Zagadnienia i wybór tekstów, 
wstęp i red. A. Karpowicz, Wyd. WUW, Warszawa 2012.

W. Czernianin, Przeżycie estetyczne jako kluczowe pojęcie biblioterapii – na przykładzie poglą-
dów Romana Ingardena, w: tegoż: Teoretyczne podstawy biblioterapii, Wyd. Atut, Wro-
cław 2008.

Metodologia badań psychologicznych. Wybór tekstów, redakcja naukowa J.  Brzeziński, Wyd. 
PWN, Warszawa 2004.





61

Rozdział 4.

Przeżycie estetyczne jako kluczowe pojęcie 
biblioterapii – na przykładzie poglądów  

Romana Ingardena
(Wiktor Czernianin)

Przeżycie estetyczne zostało kluczowym pojęciem w biblioterapii – jak wiadomo 
– za sprawą dwóch artykułów Caroline Shrodes, tj. Bibliotherapy a theoretical and cli-
nical experimental study (Teoretyczne i kliniczne eksperymentalne studia z biblioterapii) 
oraz Psychology thourgh literature (Psychologia w literaturze), zamieszczonych w kla-
sycznej już książce pod redakcją Rhea Joyce Rubin, zatytułowanej Bibliotherapy Sour-
cebook (Materiały źródłowe z zakresu biblioterapii), Londyn 1978 r. Otóż zdaniem Ca-
roline Shrodes istnieją liczne powiązania między przeżyciem estetycznym 
a psychoterapią. Obydwie dziedziny poszukują drogi powrotu od marzeń do rzeczywi-
stości. Identyfikacja z postaciami literackimi może doskonalić proces terapeutyczny. 
(E. Tomasik, 1987, s. 72). Warto zauważyć, że obydwa procesy, tj. terapeutyczny i prze-
życia estetycznego, są niezwykle złożone, trudne i wymagające odmiennych ujęć, gdyż 
przeżycie estetyczne jest głównie zagadnieniem estetyki. Z tego też punktu widzenia 
postaram się przybliżyć jego rozumienie, przytaczając poglądy Romana Ingardena (1893-
1970), filozofa i estetyka, który m.in. rozwinął własną teorię literatury i podstaw estety-
ki opisowej. W artykule niniejszym stawiam sobie za cel nie tylko pomoc w pracy facho-
wym biblioterapeutom, ale zachęcenie do niezbędnych refleksji i badań teoretycznych 
w tej dziedzinie.

Pojęcie przeżycia estetycznego obok problematyki wartości dzieła należy do głów-
nych zagadnień estetyki Romana Ingardena. Wypowiedzi na ten temat znajdziemy przede 
wszystkim w książce pt. Przeżycie, dzieło, wartość (Kraków 1966) oraz w wielotomowych 
Studiach z estetyki (tom 1, 2, Warszawa 1957-1958, tom 3, 1970), w których rozwinął 
własną teorię estetyki opisowej. Trudno o przykład pojęcia przeżycia estetycznego bardziej 
sprzyjającego uzgodnieniu tradycyjnych przeciwieństw poglądowych niż koncepcja 
Romana Ingardena. Głosi ona, że przeżycie estetyczne jest złożone i wielofazowe, a roz-
wijając się w czasie, przechodzi szereg etapów o różnym charakterze, tj. w jednym 
sprawdza się teoria postawy aktywnej, emocjonalnej, a w innym biernej kontemplacji.

Początkiem przeżycia jest „emocja wstępna”, mająca charakter wzruszenia. „Pro-
wadzi ona – według słów Ingardena (R. Ingarden, 1966) - do aktywnego zwrócenia się 



62

Podstawy współczesnej biblioterapii

podmiotu ku jakości, która go poruszyła, [...], sama zaś ta jakość staje się ośrodkiem 
krystalizacji przedmiotu estetycznego [s.12], odgrywa wtedy rolę regulatora przebiegu 
tego przeżycia, zwłaszcza jeżeli jest w tym celu stworzonym dziełem sztuki” [s.11]. 
Zatem pojęciem zasadniczym jest szczególna jakość przedmiotu – zazwyczaj jest to jakość 
postaciowa, która nie pozwala podmiotowi przeżywającemu pozostać „zimnym”, lecz 
wprawia go w szczególny stan wzruszenia [s.12]. Wzruszenie to nie ma nic wspólnego 
z tzw. podobaniem się, jakkolwiek wiele z oczarowaniem.

Taka koncepcja stanowiła punkt wyjścia antycznego poglądu na przeżycie este-
tyczne utożsamiający je z przeżyciami widza (i słuchacza) przedstawionego w sposób 
dojrzały, np. przez Arystotelesa. Jeżeli Ingardenowskie emocjonalne wzruszenie nazwie-
my za Stagirytą intensywną przyjemnością, a jakością postaciową krystalizującą przedmiot 
estetyczny – jego pięknem, to jest tak, jak powiada Arystoteles w Etyce eudemejskiej, że 
pierwszą cechą omawianego doznania stanowi przeżycie intensywnej przyjemności, 
czerpanej z patrzenia i słuchania; przyjemność ta jest tak intensywna, że człowiekowi 
trudno jest się od niej oderwać (W. Tatarkiewicz, 1975, s. 365-366). Zarówno wypowiedź 
Arystotelesa, jak i Ingardena, odpowiadają poglądowi, który wydaje się być naturalnym, 
że – najogólniej rzecz ujmując – przeżycie estetyczne zaczyna się od wzruszenia w po-
staci oczarowania spostrzeżonym pięknem przedmiotu.

Drugi etap przeżycia estetycznego następuje, gdy pod wpływem tego wzruszenia, 
całą naszą świadomość zwracamy ku przedmiotowi, który je wywołał. Powoduje to za-
hamowanie zwykłego przebiegu świadomości, zacieśnia się jej pole, zainteresowanie 
skupia się na spostrzeżonej jakości. Ingarden pisze, że „dochodzi do zmiany zasadnicze-
go nastawienia podmiotu, który doznał emocji wstępnej: z naturalnego nastawienia 
właściwego życiu praktycznemu w nastawienie specyficznie >>estetyczne<<. [...] Pogłos 
przeżyć wcześniejszych i praktycznych zainteresowań, zjawiający się normalnie w każ-
dym konkretnym >>teraz<< człowieka, zostaje w sposób istotny osłabiony lub nawet 
wygaszony. Wskutek tego przeżycie estetyczne tworzy całość odcinającą się od natural-
nego biegu życia codziennego, całość, która dopiero ex post włącza się jakby automa-
tycznie w tok naszego życia.” (R. Ingarden, 1966, s. 12-13). Innymi słowy jest to posta-
wa „bezinteresowności”, a więc – najogólniej mówiąc – niezależności tego przeżycia od 
względów osobistych, praktycznych i bytowych podmiotu oraz jego nastawień celowo-
ściowych, obliczonych na jakiś przyszły rezultat.

Koncepcja bezinteresowności jest postrzegana jako najbardziej charakterystyczny 
wyróżnik przeżycia estetycznego. Sformułował ją w XVIII wieku Immanuel Kant w dzie-
le pt. Krytyka władzy sądzenia (1790 r.). Kant bowiem nie używał wyrazu „estetyka” 
w tym znaczeniu, nazywał tę dyscyplinę właśnie „krytyką władzy sądzenia”, bo w XVIII 
wieku terminy „sądzenie”, „sąd” oznaczały ocenę estetyczną, szczególnie sąd smaku. 



63

Przeżycie estetyczne jako kluczowe pojęcie biblioterapii – na przykładzie poglądów Romana Ingardena

Według ustaleń Władysława Tatarkiewicza Kantowską „pierwszą cechą wyodrębniającą 
przeżycia estetyczne jest ich bezinteresowność”. Kant rozumiał przez to, że przeżycie 
estetyczne jest niezależne od realnego istnienia podobającego się przedmiotu, że podoba 
się samo jego wyobrażenie. Cecha ta stanowi podstawę oddzielenia przeżycia estetycz-
nego od innego rodzaju przeżyć. (W. Tatarkiewicz 1970, s.178).

Niewątpliwie taką postawę wymusza przedmiot, ściślej jego jakość. Dzięki niemu 
– pisze Ingarden – pierwotne przekonanie o istnieniu świata realnego zawarte w nasta-
wieniu naturalnym, usuwa się niejako na peryferie pola świadomości, a równocześnie 
zainteresowanie podmiotu przeżywającego skierowuje się już nie na realne rzeczy i ich 
stan faktyczny, lecz na to, co czysto jakościowe. Nie realny fakt, lecz „co” i „jakie”, twór 
czysto jakościowy, jest tym, do czego ukonstytuowania się prowadzi przeżycie estetycz-
ne i na co, jako na przedmiot estetycznego uchwycenia, nastawiony jest podmiot prze-
żywający.

W następstwie bezpośrednio nawiązująca do tego nastawienia postawa jest aktyw-
nym, skupionym oglądaniem jakości z początku tylko nas poruszającej. Jakość ta wysu-
wa się teraz nie tylko na pierwszy plan w polu widzenia („wybija się”), lecz zaczyna 
zarazem odcinać i wyróżniać od pierwotnego pola tak teraz zneutralizowanego spostrze-
żenia i kształtuje pewną całość. Jeżeli jako jakość jest autonomiczna, tzn. nie domaga się 
już żadnego jakościowego uzupełnienia, to proces konstytuowania aktywnego (skupio-
nego oglądania jakości), dobiega końca [s.13]. Ukonstytuowanie ustrukturowanych, sa-
mowystarczalnych całości jakościowych stanowi ostateczny cel wszystkich twórczych 
faz przeżycia estetycznego. (R. Ingarden 1966, s.15).

Tę silniej lub słabiej odczutą fazę aktywno-twórczego tworzenia przedmiotu este-
tycznego jako ustrukturowanej całości jakościowej można zilustrować przebiegiem 
procesu konkretyzacji dzieła literackiego, gdyż stanowi ona aktywną odpowiedź odbior-
cy na inicjatywę komunikacyjną pisarza, nadto jest zjawiskiem jednostkowym, jednakże 
społecznie uwarunkowanym. Zdaniem Ingardena „w tym procesie estetycznego tworze-
nia nowej [w tym przypadku literackiej] całości jakościowej i  jej uchwytania przez 
podmiot dokonują się dwojakiego rodzaju formowania pojawiających się jakości: a) w struk-
tury kategorialne, b) w strukturę polifonicznego zestroju jakościowego.” (R. Ingarden, 
1966, s. 14). W struktury kategorialne doskonale wpisują się jakości związane z budową 
dzieła, tj. warstwowy układ i schematyczność; natomiast w strukturę polifonicznego 
zestroju jakościowego - proces konkretyzacji. Jedną z jego podstawowych jakości stano-
wi więc warstwowy układ dzieła literackiego, co – rzecz znana - Ingarden wyjaśniał tak: 
„dzieło literackie jest tworem wielowarstwowym, w którym należy odróżnić cztery 
warstwy:



64

Podstawy współczesnej biblioterapii

1.	 warstwę brzmień słownych jako też tworów i charakterów językowo-brzmieniowych 
wyższego rzędu;

2.	 warstwę znaczeniową, zbudowaną z sensów zdań wchodzących w skład dzieła;
3.	 warstwę uschematyzowanych wyglądów, przez które przejawiają się przedmioty 

w dziele przedstawione;
4.	 warstwę przedmiotów przedstawianych, a mianowicie przedstawianych przez 

czysto intencjonalne stany rzeczy, które są wyznaczone przez sensy zdań wcho-
dzących w skład dzieła.” (R. Ingarden, 1957, s. 6-7).
O ile dzieło literackie jest wartościowym dziełem sztuki to - według filozofa – 

każda z jego warstw zawiera (w stanie potencjalnym) jakości wartości estetycznych, 
które – współwystępując w dziele w takim lub innym doborze – wytwarzają szczególną 
harmonię polifoniczną estetycznych jakości [s. 7]. Typ tej harmonii decyduje o ostatecz-
nej wartości danego dzieła jako dzieła sztuki. Bez względu jednak na to, jaka jest harmo-
nia w danym dziele, o tym, czy pewne dzieło „piśmiennicze” jest dziełem literackim 
w używanym tu znaczeniu, rozstrzyga właśnie to, iż budowa jego jest – jeżeli tak wolno 
powiedzieć – „obliczona” na to, przystosowana do tego, by doprowadzić do ukonstytu-
owania się takiej harmonii jakości estetycznych. (R. Ingarden, 1957, s. 7).

Jak wspomniano do „struktur kategorialnych” formowania się pojawiających ja-
kości przedmiotu estetycznego należy „schematyczność dzieła literackiego”, wynikająca 
z jego natury językowej i wyrażająca się m.in. w jednym z czynników decydujących o tej 
schematyczności, tj. obecności miejsc niedookreślenia. Jest to właściwość pojawiająca 
w warstwie przedmiotów przedstawionych, polegająca na tym, że przedmioty owe nie 
wskazują na wszystkie swe cechy, pojawiają się w ich charakterystyce puste miejsca, 
które czytelnik musi wypełnić w procesie konkretyzacji, w którym to dzieło traci swój 
schematyczny charakter.

Ingarden podkreśla, że powyższe jakości w procesie estetycznego tworzenia cało-
ści jakościowej dzieła literackiego i jej uchwycenia przez podmiot zostają uformowane 
w tym sensie, że oznaczony przez nie utwór-dzieło sztuki uobecnia się w tych jakościach 
i nabiera charakteru pozornie samoistnej „rzeczywistości”.

Innymi słowy, podmiot-odbiorca dzieła literackiego przede wszystkim rekonstru-
uje porządek w obrębie składników utworu, zarówno składników językowych, jak też 
w świecie przedstawionym i w sferze zawartości ideowej dzieła. Wszystko to, w ten 
sposób ukształtowane, zostaje potem uchwycone samo dla siebie przez podmiot przeży-
wający, który nie pozostaje obojętny na to, co uchwycił, lecz niejako odpowiada na to 
rozmaitymi emocjami [s. 14]. Dochodzi w ten sposób do emocjonalnego obcowania 
podmiotu przeżywającego z obiektami przedstawionymi w przedmiocie estetycznym 
(szczególnie z osobami przedstawionymi w ich losach). (R. Ingarden, 1957, s. 14-15). 



65

Przeżycie estetyczne jako kluczowe pojęcie biblioterapii – na przykładzie poglądów Romana Ingardena

Oczywiście nie należy tego rozumieć w ten sposób, że czytelnik traktuje obraz prezen-
towany przez dzieło jako coś równorzędnego względem rzeczywistości. Jednakże, mając 
nawet wyostrzoną świadomość fikcyjności tego obrazu, odbiorca nie jest po prostu 
w stanie inaczej wyobrazić go sobie, jak tylko w przyrównaniu do określonych elemen-
tów świata realnego. Zatem elementy dzieła i ich układy zostają tu odniesione do zjawisk 
rzeczywistych.

Koresponduje to z formowaniem się pojawiających się jakości w „strukturze po-
lifonicznego zestroju jakościowego”, mające miejsce wtedy, gdy podmiotowi przeżywa-
jącemu estetycznie ujawnia się nie jedna prosta jakość, lecz wiele różnych jakości, nie 
występują one zazwyczaj luźno obok siebie, ale organizują się w wewnętrznie spoistą 
całość. (R. Ingarden, 1957, s. 15). To znaczy: przy tej samej liczbie jakości struktura 
przedmiotu estetycznego może się – zależnie od przebiegu procesu estetycznego formo-
wania – inaczej ukształtować. Ilustruje to końcowa faza procesu konkretyzacji dzieła 
literackiego, w której odbywa się proces „uzupełniania” dzieła przez czytelnika o  te 
wszystkie dodatkowe jakości estetyczne, jak przeżycia, wzruszenia i osądy, które wywo-
łuje lektura utworu. Wszystkie one mają charakter złożony, tzn. na przykład wzruszenia 
estetyczne mogą łączyć się ze wzruszeniami innego rodzaju: religijnymi, patriotycznymi, 
erotycznymi itp. Czytelnik nie tylko poddaje się sugestiom czytanego dzieła, ale niejako 
dopełnia je w lekturze własnymi treściami uczuciowymi, nasyca je pobudzonymi przez 
lekturę doznaniami, wprowadza jak gdyby w jego obręb świat własnych przeżyć. Dzieło 
traci w ten sposób swój schematyczny charakter. Dany obraz, np. staw w wierszu Tetma-
jera Melodia mgieł nocnych (Nad Czarnym Stawem Gąsienicowym), przedstawiony jest 
jedynie w najogólniejszych zarysach, w trakcie konkretyzacji czytelnik uzupełnia obraz 
elementami, które w tworzonym przez dzieło obrazie przedmiotu nie zostały bezpośred-
nio wykazane.

Wskutek tego – podsumujmy ten fragment – drugi etap przeżycia estetycznego 
odznacza się charakterystyczną dynamiką, aktywnym poszukiwaniem i odnajdywaniem 
całości jakościowych, czyli formowaniem przedmiotu estetycznego.

Jak pisze Tatarkiewicz, początki „teorii aktywnej natury przeżyć estetycznych” 
pod nazwą „empatii” można znaleźć u osiemnastowiecznego Herdera i romantyka No-
valisa, ale rozwinęła się ona dopiero na przełomie wieków XIX i XX (Rozwinął ją 
Th. Lipps, niemiecki profesor - Asthetik, 1903). Według tej teorii: przeżycie estetyczne 
dochodzi do skutku tylko wtedy, gdy podmiot własną aktywność przerzuca na przedmiot; 
przez to przypisuje przedmiotowi estetycznemu własności, których ten sam przez się 
nie posiada. (W. Tatarkiewicz 1975, s. 381). Jest to (jak wywodzi Lipps) źródło szcze-
gólnej przyjemności; odnajdywanie siebie w różnym od siebie przedmiocie. Na tym 
drugim etapie w wyniku intelektualnej postawy przeżycie charakteryzuje się też pewnym 



66

Podstawy współczesnej biblioterapii

rodzajem poznania, oświecenia umysłu, wynikającego z  jego zdolności postrzegania 
i rozumowania.

W przeciwieństwie do tego w ostatnim trzecim swym etapie przeżycie estetyczne 
– według Ingardena – wkracza w fazę pewnego rodzaju uspokojenia. (R. Ingarden, 1966, 
s. 16). Dokonuje się bierne, kontemplacyjne, emocją przesycone intencjonalne odczuwa-
nie ukonstytuowanego już przedmiotu estetycznego. Właśnie estetyczne odczucie inten-
cjonalne wiedzie zarazem do pierwotnej estetycznej odpowiedzi na wartość przedmiotu 
estetycznego, którą da się osiągnąć dopiero w poznaniu estetycznym nadbudowanym nad 
przeżyciem estetycznym. Pozytywna, subiektywna odpowiedź na wartość przybiera 
postać emocjonalnego uznania, jakim obdarzamy przedmiot estetyczny; negatywna na-
tomiast jest odrzuceniem, potępieniem chybionego, bezwartościowego przedmiotu este-
tycznego. (R. Ingarden, 1966, s.16). Tym sposobem etap trzeci, ze względu na zawartą 
w niej teorię kontemplacji, stanowi przeciwieństwo etapu drugiego z obecną w nim 
teorią aktywnej natury przeżyć estetycznych.

Oczywiście również teoria kontemplacji nie była nowością, lecz najbardziej roz-
powszechnionym poglądem estetycznym. Częstokroć uważana była za pogląd tak oczy-
wisty, że nie warto się było nad nim rozwodzić. Niemniej na samym początku XIX 
wieku klasycznie sformułował ją i nazwał Artur Schopenhauer w dziele Świat jako wola 
i wyobrażenie, (1819 r.). Cechą kontemplacji jest bierność, skupienie na zewnętrznych 
rzeczach, poddanie się im, niewybieganie poza nie myślą; tym różni się zarówno od 
postawy praktycznej, jak od badawczej. Jest postrzeganiem pełnym, biernym, skupionym, 
które, jak mówił Schopenhauer, „zagłębia się” w przedmiot, „wypełnia się nim”, „staje 
się jego zwierciadłem”. (W. Tatarkiewicz, 1975, s. 382-383). Proces kontemplacji w li-
teraturze przebiega podobnie jak w muzyce i sztukach plastycznych: jest łączeniem po-
szczególnych części utworu i ich pamiętaniem [s. 383]. Kontemplacja utworu literackie-
go czy muzycznego jest procesem dokonującym się w czasie, stopniowo, tak samo jak 
kontemplacja posągu czy obrazu.

Czas na końcowe podsumowanie powyższych analiz teorii Romana Ingardena. 
Jego podstawową myślą było to, że przeżycie estetyczne jest złożone, wielofazowe. 
Rozwijając się w czasie, przechodzi przez trzy etapy o różnym charakterze. W przeżyciu 
estetycznym występują więc kolejno: (1) czyste wzruszenie podmiotu, (2) formowanie 
przedmiotu przez podmiot i (3) odbiorcze przeżywanie tego przedmiotu. Na wcześniej-
szych etapach przeżycie to ma charakter uczuciowy i dynamiczny, który w końcowym 
etapie traci na rzecz kontemplacji. (A. Szczepańska, 1989, s. 145). W pierwszych etapach 
– sprawdza się teoria postawy aktywnej, wczuwania, empatii, gdy podmiot własną ak-
tywność przerzuca na przedmiot, przez to przypisuje przedmiotowi estetycznemu wła-
sności, których ten sam przez się nie posiada; a w końcowym etapie – postawy biernej, 



67

Przeżycie estetyczne jako kluczowe pojęcie biblioterapii – na przykładzie poglądów Romana Ingardena

gdzie zadowolenia bynajmniej nie czerpiemy z siebie, z podmiotu, lecz właśnie z przed-
miotu, z rzeczy oglądanych, przez poddanie się im i wchłonięcie ich piękna, biernego 
poddania się pięknu. Początkiem przeżycia jest więc „emocja wstępna” mająca charakter 
wzruszenia. Drugi etap przeżycia następuje, gdy pod wpływem tego wzruszenia całą 
naszą świadomość zwracamy ku przedmiotowi, który je wywołał. Powoduje to zahamo-
wanie zwykłego przebiegu świadomości, zacieśnia jej pole, zainteresowanie skupia się 
na spostrzeżonej jakości. W ten intelektualny sposób podmiot ma już przed sobą ukształ-
towany przez siebie przedmiot i obcuje z nim, reagując wzruszeniem na to, co sam zrobił. 
Zaczyna się wówczas trzeci etap: „skupione oglądanie” tej jakości.

Do Ingardena we wszystkich koncepcjach, nawet w tych, w których przeżycie 
estetyczne ujmowane było jako coś więcej niż tylko bierny, kontemplacyjny kontakt 
z przedmiotem (jako pozbawione elementów aktywności „gapienie się”), uznawano 
przedmiot przeżycia estetycznego za przedmiot gotowy, zastany. Refleksja Ingardena 
ujawniła wytwórczy charakter przeżycia, fakt konstytuowania właśnie dopiero w ramach 
tego przeżycia przedmiotu estetycznego. Przedmiot estetyczny staje się „obiektem” kon-
templacyjnego oglądu dopiero w ostatniej fazie przeżycia, przedtem musi zostać w tym 
przeżyciu ukonstytuowany – nigdy więc nie jest on przedmiotem, który po prostu zasta-
jemy. (A. Szczepańska, 1989, s. 145-146). Właśnie to ma kluczowe znaczenie w procesie 
biblioterapii.

Przyjrzyjmy się teraz głównym problemom wartości dzieła literackiego. Podsta-
wowym pojęciem aksjologii literackiej jest wartość dzieła. Oznacza ona – mówiąc naj-
ogólniej – wszystko to, co w nim jest cenne i dobre z estetycznego punktu widzenia, 
w tym zdolności do zaspokajania potrzeb doznawania przeżyć estetycznych oraz poza-
estetycznych oczekiwań odbiorców. Chcąc tak orzec o danym dziele, przechodzimy od 
zainteresowania do aktu sądzenia w procesie jego poznawania. W konsekwencji do 
wydania oceny, stanowiącej wypadkową zastosowania określonych interpretacji i pewnych 
kryteriów. Trudność może do końca zgodzić się z tym, że przedmiotem oceny powinno 
być dzieło literackie jako utwór niezależny od przeżyć odbiorcy. W praktyce bowiem 
możemy wartościować dzieło literackie tylko pośrednio, poprzez własną jego konkrety-
zację, co najwyżej starając się uwzględnić również znane nam konkretyzacje innych 
odbiorców. Wartościowanie jest więc nieodłącznym składnikiem wszelkiej konkretyzacji 
dzieła, stąd problematyka główna musi się skupiać przede wszystkim wokół zagadnień 
jego wartości, osądu oraz oceny.

Wartość dzieła, jak wiadomo, jest terminem najeżonym wieloznacznościami. Dla-
tego uwypuklimy tylko jego wyraźne komponenty opisowe obecne w obrębie refleksji 
literaturoznawczej. Pierwsze zarysowują się, kiedy weźmiemy pod uwagę dwa rodzaje 



68

Podstawy współczesnej biblioterapii

wartości: estetyczną i pozaestetyczną – występujące zresztą w ścisłym powiązaniu – wy-
dobywane zależnie od kryteriów stosowanych przez oceniającego.

Wartość estetyczna dzieła, to przede wszystkim jego zdolność do wywołania prze-
żyć estetycznych, których zaistnienie warunkowane jest wszakże odpowiednią postawą 
odbiorcy-czytelnika, rozpoznającego w nim cenne właściwości z estetycznego punktu 
widzenia, przysługujące dziełu subiektywnie lub obiektywnie. Owe „cenne właściwości” 
istnieją w dziele jako cechy pierwszoplanowe i zarazem trwale mu przysługujące, są więc 
jego jakościami, czyli – jak pisze Roman Ingarden – takimi momentami dzieła, które 
nacechowane są szczególną „aktywnością” estetyczną. (A. Szczepańska, 1989, s. 210). 
Właśnie jakościom przypisuje się doniosłe znaczenie estetyczne, rozstrzygające o war-
tości dzieła. Albowiem dotyczą one wewnętrznej budowy utworu i stanowią o jej zwar-
tości. Oczywiście, w wewnętrznej jakościowej strukturze dzieła zachodzą konieczne 
związki między występującymi zespołami jakości (np. formalnymi, stylistycznymi), 
które tworzą hierarchiczny system jakości i wspomnianą zwartą „organiczną” budowę 
dzieła. Typ tej zwartości – rodzaj zachodzących związków i sposób przynależenia do 
siebie jakości, np. gatunkowych – ma decydujący wpływ na sposób ugruntowania w dzie-
le jego estetycznej wartości. Trzeba uwzględnić możliwość istnienia dzieł o bardzo 
różnych stopniach i bardzo różnych typach tej zwartości – większa „luźność” związków 
jakościowych w obrębie struktury dzieła dopuszczałaby znacznie większy udział odbior-
cy-czytelnika w konstruowaniu wartości estetycznie „aktywnych” w utworze. Takie 
związki jakościowe tworzy np. oryginalność zastosowanego układu utworu, wysoki 
stopień artyzmu, piękno dzieła. Jakości nacechowane szczególną „aktywnością” este-
tyczną (pozytywne i negatywne), które nie są obojętne, neutralne wartościowo, próbował 
zebrać Roman Ingarden, nazywając je zresztą zamiennie momentami dzieł sztuki. Znacz-
na liczba terminów (około 200) używanych do określenia tych jakości tworzy rozbudo-
wany i podzielony na grupy tzw. system jakości estetycznie doniosłych. Tytułem przy-
kładu, przytoczymy tutaj niektóre jakości występujące w Odmianie „nowości: nowy, 
stary, oryginalny, nieoryginalny, modny, nowoczesny, staromodny, przestarzały, wyjąt-
kowy, nadzwyczajny, szablonowy, przeciętny itd. (R. Ingarden, 1966, s. 167). We wszyst-
kich rozumieniach jakościom, a co za tym idzie również wartości estetycznej, przypisu-
je się cechy stopniowalności: są większe lub mniejsze w różnych dziełach należących do 
tej samej kategorii (np. gatunkowej), ponadto mogą być przypisywane w różnej mierze 
temu samemu dziełu przez różnych odbiorców. Oczywiście, wartość estetyczna wystę-
puje w dziele w ścisłym powiązaniu z wartościami pozaestetycznymi, tj. głównie ideowo-
-poznawczymi i sprowadzają się one również do określonych zespołów jakości ocenianych 
jako właśnie wartość dzieła przez mniejszą lub większą zbiorowość czytelniczą. Nadbu-
dowują się one na podłożu jakości estetycznych, występując również w pewnym doborze, 



69

Przeżycie estetyczne jako kluczowe pojęcie biblioterapii – na przykładzie poglądów Romana Ingardena

wyznaczającym intelektualną wartość ukonkretyzowanego dzieła. Oddaje to np. próba 
nazwania tych jakości przez Romana Ingardena, tj. w punkcie jakości „intelektualnych”: 
dowcipny, pomysłowy, bystry, wnikliwy, ciekawy, pełen humoru, głęboki – nudny, tępy, 
„ciężki”, banalny, płytki, lekki... (R. Ingarden, 1966, s.165). Jak widać z zacytowanych 
przykładów również same sposoby występowania jakości w dziele mogą być różne, tj. 
np. łagodne lub ostre. Według koncepcji Mieczysława Wallisa – łagodne wywołują u od-
biorców doznanie harmonii, spokoju, rozładowania konfliktów i napięć; są głównie ja-
kościami estetycznymi obejmowanymi przez kategorię piękna (M.Wallis, 1968). Natomiast 
ostre, wywołują zdumienie, zadziwienie, grozę, czy nawet przerażenie lub przykrość, 
będące jednak czasem – w ostatecznym rezultacie – źródłem satysfakcji estetycznej; są 
właściwe, jak się wydaje, jakościami pozaestetycznymi, podpadającymi pod kategorię 
groteski, tragizmu, wzniosłości, brzydoty, czasem komizmu.

Podsumowując ten fragment trzeba stwierdzić, że wartość dzieła może być uwa-
runkowana przez różne dobory jakości (estetyczny i pozaestetyczny), a więc nie istnieje 
jeden zespół jakościowy podbudowujący daną wartość danego dzieła, lecz raczej pewna 
ich mnogość. Muszą zatem współwystępować w nim jakości z różnych rodzajów, aby na 
ich podłożu mogła pojawić się w miarę ściśle określona ogólna wartość dzieła.

Sąd estetyczny to stwierdzenie występowania w dziele literackim wspomnianych 
wartości, czyli jego wartościowanie (ocenianie). Według Kazimierza Wyki na powstanie 
sądu składają się trzy ogniwa: 1) zrozumienie dzieła, 2) jego przeżycie osobiste, 3) ujęcie 
intelektualne aktu zrozumienia i aktu przeżycia. Rzecz oczywista, że granice pomiędzy 
tymi ogniwami są płynne (K. Wyka, 1965, s. 236). Również Ingarden podkreślał, że 
naoczne ujęcie wartości dzieła i emocjonalna odpowiedź na tę wartość dokonuje się 
w końcowej fazie przeżycia estetycznego. Jego zdaniem tylko takie dokonujące się 
w przeżyciu estetycznym „bezpośrednie widzenie” i emocjonalne uchwycenie wartości 
może stanowić podstawę uzasadnienia prawdziwości sądu oceniającego. Zależy on 
wszakże od zastosowanych kryteriów.

Pojęcie „kryterium” to, za Marią Gołaszewską: właściwość przedmiotu pozwala-
jąca na ujęcie wartości danego przedmiotu, uzasadniająca ocenę. (M. Gołaszewska, 1984, 
s. 166). Kryteria mogą być wyprowadzane zarówno z samego dzieła, które podlega 
ocenie, jak i poprzez jego odniesienie do np. historycznego, społeczno-kulturalnego czy 
literackiego pola wartości. Również z przyjmowanych jego ocen przez odbiorców różnych 
epok i środowisk, ujawnianych w rekonstrukcjach recepcji danego dzieła literackiego. 
Ogólnie rzecz ujmując, kryteria dzielą się na prywatne i wyznawane zbiorowo. W pierw-
szym przypadku mają one charakter subiektywny, reprezentują gust, wrażliwość, ideały 
i przekonania tego, kto dokonuje sądu wartościującego; postawą przyjmowaną może tu 
być osobiste przeżycie dzieła, np. w krytyce impresjonistycznej. W drugim – kryteria 



70

Podstawy współczesnej biblioterapii

mają charakter obiektywny, przyjmowaną są przez grupę społeczną, której przedstawi-
cielem jest krytyk lub historyk literatury. Zwykle są to normy estetyczne, którym przy-
pisuje się doniosłość ponadhistoryczną. Zasadniczymi wyróżnikami tego typu kryteriów 
są miary, które dla dokonującego oceny są czymś zobiektyzowanym, mieszczącym się 
podobnie jak samo dzieło w ramach rzeczywistości badawczej, nie zaś wykładnikiem 
jego osobistych upodobań, przekonań czy ideałów. Oczywiście sąd wartościujący aktu-
alizuje równocześnie obydwa typy kryteriów, mieszając je w rozmaitych proporcjach. 
Proces wartościowania dzieła spleciony jest więc najściślej zarówno z przebiegiem sa-
mego przeżycia estetycznego, jak i z postępowaniem badawczo-estetycznym, nastawio-
nym na analizę tego przeżycia i konstytuującego się w nim przedmiotu.

Sąd, a także oceny estetyczne (o których zaraz będzie mowa) stanowią pojęciowy 
wyraz tego poznania, przy założeniu optymalnego dostosowania ich treści do wyników 
doświadczenia estetycznego, stanowiącego – zdaniem Ingardena – ostateczną drogę do 
uzasadniania prawdziwości sądu oceniającego (A.Szczepańska, 1989, s. 182). Oceny 
oddają zwykle dwa sposoby relatywizacji dzieła, tj. z jednej strony określają jego poło-
żenie w jakimś zbiorze dzieł pokrewnych; z drugiej zaś strony wyznaczają jego odległość 
od akceptowanej normy, choć w konkretnym akcie oceniania nacisk może padać na te 
dwa aspekty. Podstawowym zagadnieniem jest tu tzw. powszechna ważność ocen este-
tycznych (A.Szczepańska, 1989, s. 184). Pytanie wysunięte przez Ingardena w związku 
z tą kwestią brzmi: kto i pod jakimi warunkami ma prawo do uznawania lub nie danej 
oceny konkretyzacji estetycznej? Odpowiadając na nie, filozof wskazuje, iż w pewnych 
przypadkach prawo do nieuznawania oceny nie przysługuje, mianowicie wówczas, jeśli: 
1) dana ocena jest trafna i uzasadniona przez odpowiednie przeżycie i bezpośrednie po-
znanie estetyczne, spełniające określone warunki (tj. adekwatności, sprawności i oddania 
dziełu sprawiedliwości), zaś treść oceny jest dostosowana do wyników tego poznania, 
i 2) jeżeli odbiorca nie wiedząc, czy dana ocena jest słuszna, nie zdołał sam uzyskać ani 
przeżycia estetycznego (o podanych własnościach), ani odpowiedniego poznania este-
tycznego. Ingarden, wypowiadając się na ten temat, twierdził: „Wszyscy tedy czytelnicy, 
którzy albo nie są w ogóle zdolni do spełnienia odpowiednio ukwalifikowanego przeży-
cia estetycznego i przynależnego doń poznania estetycznego, albo którzy przynajmniej 
do chwili, w której stawiają pod znakiem zapytania pewną ocenę, nie byli w stanie prze-
prowadzić tych operacji, nie mają prawa po prostu nie uznać ustalonej oceny. Uprawnie-
ni do tego są oni dopiero po spełnieniu tych obydwu warunków. Z drugiej strony, także 
prawo do ustalania estetycznej oceny mają jedynie ci, którzy ją wypowiadają na podsta-
wie udatnego spełnienia wymienionych operacji. Jeżeli zrobią to nie spełniwszy tych 
warunków, to ocena wydana przez nich jest nieuzasadniona – chociażby nawet – przy-
padkiem była słuszna.” (R. Ingarden, 1957, s. 405-406).



71

Przeżycie estetyczne jako kluczowe pojęcie biblioterapii – na przykładzie poglądów Romana Ingardena

W zakończeniu należy jeszcze wspomnieć o  literackiej aksjologii historycznej. 
Michał Głowiński słusznie uważa, że „nie stanowi ona osobnej dziedziny dociekań, 
w jakiejś postaci jednak istnieje, albowiem rekonstruując przeszłość, poddaje się analizie 
w takim czy innym uwikłaniu skale wartości, jakie w danej epoce funkcjonowały (czy 
obowiązywały), skupia się uwagę na metodach wartościowania i – niekiedy – sposobach 
mówienia o nich. [...] Nie jest obojętne także to, jak kształtowały się style oceniania 
w danej epoce, czy traktowano je jak oczywisty i nie wymagający uzasadnień element 
dyskursu, czy też starano się je w pewien sposób motywować i wyjaśniać, a więc stworzyć 
dające się zracjonalizować przesłanki dla tego typu działań. Zatem problematyka aksjo-
logii historycznej niesie wiedzę o tym, jak dane zjawisko, proces, czy dzieło wartościo-
wano, na jakich podstawach to czyniono i w jakiej mierze świadomie, w jakiej zaś – bez-
refleksyjnie. Stąd nie możne być obojętną dla historyka literatury” (M.Głowiński, 1997, 
s. 193). Problematyka aksjologii historycznej nie może być obojętna również dla biblio-
terapeuty, chociażby ze względu na system wartości w jakim powstało dane dzieło.

Bibliografia:

(E. Tomasik, 1987) – Ewa Tomasik [rec.], R. J. Rubin „Bibliotherapy sourcebook”, „Szkoła Spe-
cjalna” 1987, nr 1.

(R. Ingarden, 1966) – Roman Ingarden, Przeżycie, dzieło, wartość, Kraków 1966.

(W. Tatarkiewicz, 1975) - Władysław Tatarkiewicz, Dzieje sześciu pojęć. Sztuka, piękno, forma 
twórcza, odtwórczość, przeżycie estetyczne, Warszawa 1975.

(W. Tatarkiewicz, 1970) - Władysław Tatarkiewicz, Historia filozofii. Tom 2. Historia nowożytna 
do roku 1830, Warszawa 1970.

(R. Ingarden, 1957) – Roman Ingarden, Studia z estetyki, Warszawa, Tom 1, 1957.

(A. Szczepańska, 1989) – Anita Szczepańska, Estetyka Romana Ingardena, Warszawa 1989.

(M. Wallis, 1968) – Mieczysław Wallis, Przeżycie i wartość. Pisma z estetyki i nauki o sztuce, 
Warszawa 1968.

(K. Wyka, 1965) - Kazimierz Wyka, Łowy na kryteria, Warszawa 1965.

(M. Gołaszewska, 1984) - Maria Gołaszewska, Estetyka i antyestetyka, Warszawa 1984.

(M. Głowiński, 1997) – Michał Głowiński, Ekspresja i empatia. Studia o młodopolskiej krytyce 
literackiej, Kraków 1997.





73

Rozdział 5.

Filozofia jako terapia w perspektywie biblioterapii 
(Wiktor Czernianin, Halina Czernianin)

I.	 Wprowadzenie, czyli od rad autopsychoterapeutycznych  
filozofów, przez psychoterapię filozoficzną,  

do filozofii jako terapii

Zastanówmy się nad tym, co łączy biblioterapię z filozofią pod względem terapeu-
tycznym? Jak się ma funkcja terapeutyczna wypowiedzi filozoficznej do funkcji terapeu-
tycznej wypowiedzi literackiej? W czym upatrywać możemy taką wartość w dziełach 
filozoficznych? Czy dzieła takie rzeczywiście mogą przekazać jakieś uzdrowienie, np. 
przez przemianę myślenia? Oczywiście, pytań jest więcej. Zacznijmy zatem od naświe-
tlenia podstawowych zagadnień związanych z - modną ostatnio w Polsce - terapią przez 
filozofię.

I.1.	Stanisław Siek, Rady autopsychoterapeutyczne filozofów
W polskiej literaturze przedmiotu to psycholog, Stanisław Siek - bodajże jako 

pierwszy, już w latach osiemdziesiątych ubiegłego wieku - zwrócił uwagę na „rady au-
topsychoterapeutyczne filozofów”, zwłaszcza antycznych, pisząc: „tym, czym dzisiaj 
zajmuje się higiena psychiczna, psychoterapia, zajmowali się także filozofowie, zwłasz-
cza ze szkół stoickich i epikurejskich” (Siek, 1985, s. 319). Podkreślił też funkcję tera-
peutyczną niektórych wypowiedzi filozoficznych, szczególnie tych dotyczących życia 
psychicznego człowieka, albowiem to: „filozofowie stawiali pierwsze pytania i dawali 
pierwsze odpowiedzi na to, jak zdobyć i utrzymać wewnętrzny spokój, pogodę ducha, 
jak walczyć z przeciwnościami losu, zachowywać własną godność i wewnętrzną nieza-
leżność, w czym szukać sensu życia, jak walczyć z własnym niepokojem, w jaki sposób 
usprawnić własne myślenie i lepiej poznawać świat i ludzi” (Siek, 1985, s. 319). Zatem 
biblioterapię z filozofią łączy wspólna dla literatury i filozofii funkcja terapeutyczna 
i wychowawcza. Siek określił na czym polega ta funkcja w wypowiedziach filozoficznych. 
Jego zdaniem znajdujemy w nich bowiem nie tylko: „refleksje nad tymi samymi proble-
mami, które i my przeżywamy, […], [ale] czytając pisma filozofów uczymy się patrzeć 
na nasze problemy niejako z wysoka, z innej płaszczyzny i znajdujemy ich inne oświe-
tlenie. […] Filozofowie dają nam konkretne rady i pouczenia, jak zdobyć i zachować 



74

Podstawy współczesnej biblioterapii

wewnętrzny spokój, i uzyskać większe zadowolenie z życia” (Siek, 1985, s. 319-320). 
Z kolei działanie tej funkcji w dziełach filozoficznych polega na „dawaniu ich czytelniko-
wi DYSTANSU – jak to podkreśla Siek – do siebie oraz do świata i jego spraw. […] 
Umiejętność spojrzenia na siebie z dystansu, ograniczanie własnych roszczeń i pretensji, 
uproszczenie życia, liczenie się z teraźniejszością” – to przecież wskazania psychotera-
peutów (Siek, 1985, s. 320 i 343). W ogóle jego zdaniem: „czytanie pism filozoficznych 
działa autopsychoterapeutycznie także i dlatego, że widzimy tam, iż kierowanie się rozu-
mem i rozsądkiem, panowanie nad sobą i zachowywanie jednolitej linii postępowania 
pomaga uzyskać zewnętrzną pomyślność i wewnętrzny spokój” (Siek, 1985, s. 320). A więc 
może nastąpić terapeutyczna przemiana myślenia czytającego. Tym samym Stanisław Siek 
określił nie tylko problematykę filozofii jako terapii, lecz także zaproponował wyjaśnienie 
na czym polegałaby wartość terapeutyczna i wychowawcza dzieł filozoficznych.

Uprzedzając dalsze zagadnienia trzeba sformułować trzy zasadnicze i doniosłe dla 
tej trudnej i rozległej problematyki tezy przedstawione przez polskiego uczonego. Z góry 
należy powiedzieć, że nie są to sformułowania czysto sprawozdawcze, lecz – w jakimś 
stopniu, jak się później przekonamy - normatywne: po pierwsze, że istnieje wspólna 
płaszczyzna terapeutyczna filozofii i psychoterapii. A więc jeżeli uznamy, że biblioterapia 
jest jedną z metod psychoterapii, jest to spostrzeżenie niezwykle ważne również z per-
spektywy biblioterapii. Po drugie, funkcja terapeutyczna i wychowawcza dzieła filozo-
ficznego zajmującego się problematyką życia psychicznego człowieka ma stałe odnie-
sienie autopsychoterapeutyczne do sytuacji świadomościowo-społecznej czytelnika, 
poprzez kierunkowe oddziaływanie na jego osobowość. Widzimy zatem, że funkcja te-
rapeutyczna wypowiedzi filozoficznej i funkcja terapeutyczna wypowiedzi literackiej, 
niezależnie od różnic, choć często uważa się literaturę za formę filozofii (Wellek R., 
Warren A., 1970, s.141), realizują podobne zadanie, tj. terapeutyczno-wychowawcze, co 
znów z perspektywy biblioterapii nie jest bez znaczenia. Wreszcie po trzecie, wartość 
terapeutyczna wypowiedzi filozoficznej zasadza się na dawaniu czytelnikowi „dystansu”, 
a więc tego, co jest istotą „wglądu” w biblioterapii. Bez wątpienia zatem, warto się za-
stanowić, czy choć niektóre dzieła filozoficzne można potraktować jako materiał biblio-
terapeutyczny, ponieważ większość zawartych w nich tzw. „rad autopsychoterapeutycz-
nych filozofów” weszła na stałe do wskazań higieny psychicznej, psychoterapii 
i pedagogiki.

I.2.	Lech Ostasz, Psychoterapia filozoficzna
Co u Stanisława Sieka w 1985 roku stanowiło zaledwie rozdział, pt.: „Rady autop-

sychoterapeutyczne filozofów”, to u Lecha Ostasza – psychologa i filozofa - w 2007 roku 
rozrosło się do rozmiarów książki, pod jakże wymownym tytułem: „O usprawnianiu 



75

Filozofia jako terapia w perspektywie biblioterapii

rozumu i leczeniu psychiki. Psychoterapia filozoficzna”. I on uznał, że istnieje wspólna 
płaszczyzna terapeutyczna filozofii i psychoterapii pisząc, iż: „psychoterapia filozoficzna 
jako świadoma działalność zaczęła się właściwie wraz z powstaniem filozofii” (Ostasz 
L., 2007, 21). O co dokładniej chodziło w tym ogólnikowym stwierdzeniu, autor próbo-
wał wyjaśnić przybliżając sposób uprawiania psychoterapii filozoficznej przez filozofów 
antycznych: „ich sposób wpływania na umysł człowieka polegał na przedstawianiu tego, 
czym jest człowiek, co jest w nim najważniejsze, jak ma się on do reszty rzeczywistości. 
Uzasadniali preferencje światopoglądowe, dawali wiele rad, niekiedy stanowczo poucza-
li. Wszyscy uznawali bezwzględne przewodnictwo rozumu i mówili o innych sprawach 
w jego świetle” (Ostasz L., 2007, s. 21-22). Widać jednak, że wyjaśnienie takie wymaga 
sprecyzowania tego, o co chodzi w psychoterapii filozoficznej, wręcz zmusza do analizy 
wchodzących w nią pojęć i do wyboru określonej ich interpretacji. Od tego przecież, jak 
pojmujemy wspólną płaszczyznę filozofii i psychoterapii, w czym należy upatrywać 
istotę filozofii jako terapii, zależy jej koncepcja i sposób uprawiania. I tak jest u tego 
autora, jego wybór sposobu uprawiania, który niebawem zreferujemy, angażuje psycho-
terapię filozoficzną po stronie takich a nie innych koncepcji filozoficznych i metodolo-
gicznych.

Podstawą wspólną filozofii i psychoterapii stanowi w książce Ostasza zagadnienie: 
„jak oddziaływać na umysł, a następnie poprzez niego na inne części psychiki? Ma to 
być oddziaływanie nastawione na pomoc samemu sobie i drugiemu człowiekowi, oddzia-
ływanie paralecznicze” (Ostasz L., 2007, s. 7). To niejasne stwierdzenie, tj. oddziaływa-
nie paralecznicze, jest w dalszym ciągu przedmiotem szczegółowych rozważań: „ma być 
ono pracą z umysłem przebiegającą w sposób jak najbardziej otwarty i jasny, bez odwo-
ływania się do technik, których ktoś by sobie nie uświadamiał, tj. hipnozy, magii, bez 
używania substancji psychoaktywnych itd. W pracy tej ma być wykorzystywana właści-
wa kondycji człowieka dyspozycja mentalna i aktywność umysłu, które są wprawdzie 
naturalne, lecz powinny być w jakimś stopniu poddawane ćwiczeniu przez każdego z nas” 
(Ostasz L., 2007, s. 7). Autor dotyka w tym punkcie spraw wiążących się ściśle ze spo-
sobem pojmowania psychoterapii filozoficznej – jej istoty i zakresu, jej zadań i funkcji: 
„jeśli trudności związane z życiem psychicznym podzielimy najogólniej na lekkie, śred-
nie i ciężki, to uważam, że sama psychoterapia filozoficzna, bez innych zabiegów, po-
winna być stosowana w przypadkach trudności lekkich i większości średnich, ale nie 
ciężkich i niektórych średnich. Powinna być stosowana w przypadkach, gdy ktoś prze-
żywa lekkie i średnie zagubienie w orientacji życiowej, niepokój dotyczący swojego 
miejsca w życiu i świecie, lekkie i średnie wyobcowanie, lekką i średnią utratę poczucia 
sensu swojego życia itp. (Ostasz L., 2007, s. 9).



76

Podstawy współczesnej biblioterapii

Sam termin „psychoterapia filozoficzna” może być rozumiany różnie, a to jak go 
rozumiemy jest najwyraźniej dla autora sprawą kluczową dla rozważanego tu zagadnie-
nia. Toteż eksplikacji tego terminu, autor poświęca szczegółową uwagę: „nazywanie ma 
znaczenie dla umysłu. Dlatego poświęcimy kilka uwag nazwie psychoterapii, której zarys 
kreślę. Najbardziej oczywista nazwa to >psychoterapia filozoficzna<. Można używać 
nazwy >mentaloterapia< (łac. mens –umysł). Można używać innych słów, które ozna-
czają umysł, a więc >fronoterapia< (gr. fronetis – umysł), czy >nooterapia< (gr. nous – 
umysł i świadomość). Można mówić o >racjoterapii< (łac. ratio – rozum). […]. Natomiast 
myląca byłaby nazwa >filozofoterapia<, gdyż nie ułatwia ona uchwycenia tego, że 
działa się filozofią na umysł i psychikę (Ostasz L., 2007, s. 8-9).

Założenia powyższe dotyczą – najogólniej mówiąc – dziedziny terapii przez filo-
zofię, gdyż ta właśnie dziedzina ma stanowić właściwą domenę psychoterapii filozoficz-
nej zgodnie z lansowaną tu jej koncepcją: „wydaje się, że pod niektórymi względami 
znamienity dorobek filozofii nie jest współcześnie dostatecznie wykorzystywany w psy-
choterapii i w poprawianiu jakości życia ludzi. […]. Psycholodzy, psychiatrzy, a zwłasz-
cza psychoterapeuci proponują wiele szkół, technik, reguł, zasad pracy nad sobą, jednak 
wydaje się, że za mało czerpią z liczącego przeszło 2,5 tys. lat dorobku filozofii. Mam na 
uwadze głównie filozofię europejską. Dorobek filozofii z innych kręgów kulturowych 
można włączać w zadania psychoterapii filozoficznej po jego krytycznym przejrzeniu 
i odpowiednim zinterpretowaniu. Zwracając się ku dorobkowi filozofii europejskiej, 
trzymam się jej głównego, >klasycznego< nurtu ukształtowanego przez starożytnych 
Greków” (Ostasz L., 2007, s. 8).

Podstawową wspólnotą terapeutyczną zakładanej tu filozofii i psychoterapii jest 
eksplikacja koncepcji filozofii, jako środka leczniczego psychikę, wtedy mamy do czy-
nienia z psychoterapią filozoficzną i jako środka usprawniającego rozum, wówczas jest 
to mentaloterapia. Z podkreśleniem, że mentaloterapia nie jest odpowiednikiem praktyki 
psychoterapeutycznej w pełnym wymiarze. Do psychoterapii filozoficznej należałoby 
przydzielić – według autora – zajmowanie się w pierwszym rzędzie tym, co znajduje się 
w podmiocie ludzkim między świadomością a ciałem, a więc emocjami, podświadomo-
ścią, popędami, stresami, urazami psychicznymi, relacjami z bliskimi, strategiami zacho-
wań (Ostasz L., 2007, s. 12). Natomiast z mentaloterapii można korzystać przed pogłę-
bieniem się problemów osobowościowych i w ogóle życiowych; będzie ona wtedy 
traktowana jako samodzielna aktywność: jest to korygowanie patrzenia na świat, tłuma-
czenie swoich przeżyć, pomoc w wartościowaniu tego co się zdarzyło, wymiana myśli 
i postaw dotyczących reguł etycznych itd. (Ostasz L., 2007, s. 10).

Z kolei poprzez funkcję terapeutyczną i wychowawczą wypowiedzi filozoficznych 
– w ramach psychoterapii filozoficznej – wpływa się bezpośrednio na umysł, a następnie, 



77

Filozofia jako terapia w perspektywie biblioterapii

już pośrednio, również na inne części osobowości, głównie na charakter. „W podejmo-
waniu porządkowania aktywności umysłu powinny mieć udział spontaniczność i inwen-
cja podmiotu. Jednak przewaga rzetelnego, metodycznego, sprawdzalnego porządkowa-
nia, jakie oferuje filozofia, powinna być wyraźna” – pisze autor. Porządkując co jakiś 
czas aktywność swojego umysłu, powodujemy, że wpływa on porządkująco na psychikę. 
A psychika wpływa pośrednio porządkująco na ciało (Ostasz L., 2007, s. 15). Zatem 
funkcja terapeutyczna i wychowawcza wypowiedzi filozoficznych to sposób wpływania 
na umysł człowieka polegający na przedstawianiu tego, czym jest człowiek, co jest w nim 
najważniejsze, jak ma się on do reszty rzeczywistości.

U Ostasza wartość terapeutyczna wypowiedzi filozoficznej zasadza się więc na 
dawaniu czytelnikowi „mądrości”. Można powiedzieć, że dobrze funkcjonującego umy-
słu trzeba więcej niż potocznie i niż w psychologii, i w psychiatrii się przyjmuje. Mówi-
my o umyśle solidnie, poprawnie funkcjonującym – pisze Ostasz. Za cytat towarzyszący 
tym uwagom autor obrał słynny zwrot Horacego (65-8 p.n.e.): Sapere aude – odważ się, 
chciej być mądrym. „Horacy zakłada, wraz z innymi filozofami (od których ciągle się 
uczył), że myślenie jest w stanie samo siebie poprawić, przezwyciężyć fałszywe sądy, 
uspokajać się (za myśleniem podąża psychika). Dlatego stwierdza on w innym miejscu: 
Winna myśl, gdy się sama nie pozbywa troski” (Ostasz L., 2007, s. 19-20).

U podstawy upatrywania w niektórych wypowiedziach filozoficznych ich wartości 
terapeutycznej leży przekonanie Ostasza, że owo terapeutyczne wartościowanie wypo-
wiedzi filozoficznych, które odsłania nam ich sens katarktyczny, odsłania też tym samym 
takiż sens zawartej w nich mądrości. Na tym zasadza się terapeutyczna doniosłość filo-
zofii. Zawarta jest w niej bowiem – w sposób mniej lub bardziej pośredni – jakaś odpo-
wiedź na problemy psychiczne człowieka, uzdrowienie i katharsis. Odpowiedź ta stano-
wi ostateczny cel filozofii jako terapii. I to w jej poszukiwaniu zwracamy się także do tej 
trudnej dyscypliny. Złudzeniem byłoby jednak sądzić, że są to problemy, które filozofia 
sama mogłaby rozstrzygnąć.

I.3.	Mateusz Stróżyński, Filozofia jako terapia
Koncepcja tego, czym w istocie swej jest filozofia jako terapia, sama jest tej filo-

zofii elementem. Odwołanie się Mateusza Stróżyńskiego – filozofa i filologa - do kon-
kretnych przykładów ma to stanowisko nie tyle i nie tylko uzasadnić, co zilustrować. 
Pełny tytuł jego książki z 2014 roku brzmi bowiem: „Filozofia jako terapia w pismach 
Marka Aureliusza, Plotyna i Augustyna”. Właśnie w dziełach tych trzech filozofów wy-
raża się – zdaniem autora – ten sam sposób myślenia o filozofii jako terapii (Stróżyński 
M., 2014, s. 24).



78

Podstawy współczesnej biblioterapii

Istnieje wspólna płaszczyzna terapeutyczna filozofii i psychoterapii, stąd podsta-
wowe pytanie, jakie się nasuwa, brzmi: w jakim stopniu antyczne wyobrażenie o tera-
peutycznej funkcji filozofii podobne jest do współczesnych wyobrażeń o tym, czym jest 
psychoterapia? (Stróżyński M., 2014, s. 7-8). Otóż u podstaw upatrywania we wszelkich 
starożytnych systemach filozoficznych ich funkcji terapeutycznych leży przekonanie, że 
owo filozoficzne leczenie, które odsłania nam medyczna metafora, odsłania też wizję i cel 
terapii filozoficznej. Każdy ze wspomnianych w tytule filozofów – zdaniem autora – bu-
duje swoją terapeutyczną wizję filozofii na napięciu między rozpoznaniem fundamental-
nego zaburzeni (duchowej choroby) w egzystencjalnej sytuacji człowieka w świecie 
a rozumieniem jego natury w jej idealnej, czystej postaci. Celem terapii filozoficznej jest 
nic innego, jak usunięcie tego napięcia, czyli przywrócenie stanu natury, który jest zara-
zem miarą pozwalającą na zdiagnozowanie choroby, jak i idealnym obrazem zdrowia, do 
którego się dąży (Stróżyński M., 2014, s. 228). Choć różnice filozoficzne pomiędzy 
trzema powyższymi filozofami są fundamentalne, to jednak dotyczą rozumienia ludzkiej 
natury i przyczyn choroby, która ją trawi. Z tego odmiennego rozumienia wynika propo-
nowana przez nich terapia, toteż w każdym przypadku inaczej ona przebiega. Od zmiany 
treściowej myślenia i zapanowania umysłu nad własnymi wyobrażeniami i sądami u Mar-
ka Aureliusza (121-180 n.e.); przez uzyskanie dostępu do świadomego doświadczenia 
pełnego zakresu ludzkiej podmiotowości, co oznacza w praktyce u Plotyna (204-269 n.e.) 
dostęp do różnych form kontemplacji, której uzyskanie wyzwala samorzutny proces 
emocjonalnego wyzdrowienia; po oczekiwanie pomocy od boskiego Lekarza, który 
ofiarowuje człowiekowi najskuteczniejsze lekarstwo, którym jest, według św. Augustyna 
(354-430 n.e.), dar pokory, a konieczne ćwiczenia duchowe są skierowane na pielęgno-
wanie i rozwijanie tego daru, ponieważ przyczyną upadku była pycha, terapia polegać 
musi na uwolnieniu człowieka od niej.

Przy czym charakterystyczną cechą trzech omówionych wizji terapeutycznych 
filozofii jest to, że każda z nich włącza wcześniejsze koncepcje, uznając je za wartościo-
we wprawdzie, lecz zarazem – fundamentalnie niewystarczające. Wszystkie jednak 
oparte są na przekonaniu, że istnieje poznawalna natura ludzka i że człowiek jest częścią 
harmonijnej natury powszechnej, lecz częścią, która z tej harmonii się wyłamała i doko-
nała zniekształcenia własnej natury, popadając w stan permanentnej choroby. Celem tych 
metod terapeutycznych jest więc odzyskanie ludzkiej natury, człowieczeństwa – takiego, 
jakim ono powinno być, zakładających z wiarą istnienie natury ludzkiej, której realizacja 
polega na wzniesieniu się ponad zmysłowe potrzeby, pragnienia i emocje (Stróżyński M., 
2014, s. 229-231).

Sięgnijmy od tych początków terapeutycznej myśli filozoficznej do współczesnej 
psychoterapii i przytoczmy porównania autora, któremu terapia stoicka przypomina do 



79

Filozofia jako terapia w perspektywie biblioterapii

pewnego stopnia współczesną psychoterapię kognitywno-behawioralną i humanistyczno-
-egzystencjalną (lecz już nie psychoterapię opartą na psychoanalizie), w której wielu 
ludzi upatruje nie tyle sposobu na leczenie zaburzeń emocjonalnych, co sposobu na po-
zbycie się bolesnych trudności codziennego życia, zaspokojenie rozmaitych potrzeb 
i samorealizację. Terapia neoplatońska ma wiele wspólnego z popularna na Zachodzie 
duchowością zapożyczoną z religii Dalekiego Wschodu, gdyż – pomimo głębokich róż-
nic metafizycznych – proponuje wyzwolenie duchowe Ja z utożsamienia się z życiem 
cielesnym. Królewską drogą do tego ma być wschodnia medytacja. Wreszcie chrześci-
jańska terapia Augustyna funkcjonuje nadal w obrębie duchowości chrześcijańskiej 
(Stróżyński M., 2014, s. 232). Również psychoterapia Gestalt – według Marioli Paruzel-
-Czachury – mogłaby być niczym jedna ze szkół filozofii starożytnej. Prawdopodobnie 
najbliżej jej do stoicyzmu: w obu podejściach istotne są świadomość siebie i teraźniejszość, 
relacja uczeń – mistrz zostaje w nurcie Gestalt zastąpiona stosunkiem klienta i terapeuty 
(Paruzel-Czachura M., 2015, s. 207).

Funkcja terapeutyczna i wychowawcza wypowiedzi filozoficznych, jako kierun-
kowe oddziaływanie na osobowość czytelnika, realizuje się tu poprzez powiązanie z re-
toryką. Metodą wspomnianych filozofów – jak podkreśla Stróżyński – jest użycie właśnie 
środków retorycznych w celu stworzenia sytuacji dialogu czy interakcji między podmio-
tem mówiącym w tekście filozoficznym a czytelnikiem. Retoryka służy do zaangażowa-
nia czytelnika-ucznia w praktykę duchową i do umożliwienia mu ćwiczeń duchowych 
niejako wraz z autorem tekstu, albowiem zarówno psychoterapia, jak i retoryka funkcjo-
nują w sferze subiektywnych stanów i  interakcji. Jeśli chodzi zatem o relacje między 
ćwiczeniami duchowymi a gatunkiem i formą literacką tekstów filozoficznych, to widać 
tutaj - pomimo różnic istniejących między poszczególnymi zaleceniami terapeutycznymi 
- ważny wspólny rdzeń: właśnie retorykę (Stróżyński M., 2014, s. 231). W starożytnej 
Grecji, jakby na potwierdzenie tych spostrzeżeń piszą J.D. Frank i J. B. Frank: „oracja 
terapeutyczna oparta na retoryce i powiązana z medycyną stanowiła funkcjonalny ekwi-
walent psychoterapii. Według Platona celem retoryki szlachetnej, czyli terapeutycznej, 
jest wzbudzenie w duszy sofrozyny – pięknego, harmonijnego i godziwego uporządko-
wania wszystkich składników życia psychicznego, poprzez wzmocnienie woli, reorgani-
zację przekonań lub wzbudzanie przekonań nowych, szlachetniejszych od dotychczaso-
wych” (Frank J. D., Frank J. B., 2005, s. 63).

Powyższe ustalenia mają z perspektywy biblioterapii bardzo duże znaczenie, gdyż 
dotyczą etapów procesu biblioterapeutycznego, szczególnie identyfikacji: w biblioterapii 
z bohaterem literackim, natomiast w filozofii jako terapii: z etycznymi poglądami filozo-
ficznymi. W biblioterapii do identyfikacji skłania przeżycie estetyczne wzbudzane przez 
dzieło literackie, w filozofii jako terapii: retoryka tekstów filozoficznych. Obie formy 



80

Podstawy współczesnej biblioterapii

oddziaływania na czytelnika – zwykle za pomocą silnie naładowanych emocjonalnie 
obrazów i metafor - są kluczowymi dla jego terapii, zatem analogie między etapami 
procesu terapeutycznego w obu dziedzinach są nieuniknione. Analogie, bowiem celem 
obu tych przecież dziedzin psychoterapii jest ukazanie prawd psychologicznych w jak 
najatrakcyjniejszej formie, biblioterapeuci czerpią ją z utworów literackich, zaś filozofo-
wie z dzieł poświęconych etyce.

Pisząc o terapeutyczności filozofii, należy odróżnić metaforę medyczną, która była 
stosowana do ilustrowania istoty praktycznej etyki, od medycznej struktury filozofii, 
która może, lecz nie musi odwoływać się do medycznych porównań (Stróżyński M., 2014, 
s. 14). Jak i to, że należy odróżnić prawdę psychologiczną w dziele literackim (na której 
opiera się biblioterapia), od prawdy etycznej opisywanej w dziele filozoficznym (na 
której opiera się filozofia jako terapia). Otóż prawdy te w obydwu przypadkach wyrażo-
ne zostają jedynie za pośrednictwem: czy to utworu literackiego, który jest opisem świa-
ta fikcyjnego (kłamiąc prawdę mówią poeci), czy to w przypadku etycznych systemów 
filozoficznych, gdzie pewien obraz rzeczywistości pełni funkcję nośnika określonych 
prawd etycznych. Zatem w skrócie, opis filozoficzny jest abstrakcyjnym opisem świata 
rzeczywistego; opis literacki jest konkretnym opisem świata fikcyjnego. Jak widać z tego 
sformułowania, rola opisu literackiego w przekazywaniu prawd o świecie nas otaczającym 
musi być bardziej złożona niż w przypadku opisu filozoficznego (Przełęcki M., 1982, 
s. 20-21).

Wracając do medycznej struktury filozofii należy zilustrować różnicę między ety-
ką rozumianą jako proces rozwoju i stopniowego doskonalenia się a etyką posiadającą 
strukturę terapeutyczną. W tym celu Stróżyński posługuje się poglądami Arystotelesa 
(384-322 p.n.e.). Otóż podejście Stagiryty przypomina nie tyle medycynę jako sztukę 
leczenia, lecz raczej profilaktykę. W drugiej księdze Etyki nikomachejskiej przedstawia 
on koncepcję, w myśl której cnoty są zgodne z naturą, ale ich wykształcenie wymaga 
wychowania i uczenia się, podobnego do nabywania umiejętności, np. w zakresie bu-
downictwa czy muzyki. Arystoteles podkreśla systematyczne wychowanie od najwcze-
śniejszych lat jako kluczowy czynnik umożliwiający nabycie cnót. Wyraźnie widać za-
równo w jego rozważaniach, jak i w całej koncepcji etycznej zasadniczo optymistyczną 
wizję kondycji ludzkiej. Stagiryta uważa, że człowiek rodzi się jako z natury zdolny do 
nabycia cnót, choć większość ludzi nie osiąga doskonałości etycznej (Stróżyński M., 
2014, s. 18-19). Teraz rozumiemy skąd bierze się ogromne znaczenie ćwiczeń duchowych.

W przypadku omawianych trzech filozofów, klasyfikacja używanych przez nich 
środków retorycznych, mających właśnie zachęcić do praktyk duchowych, przedstawia 
się w skrócie następująco: u Marka Aureliusza było to (1) wzniecanie silnych afektów za 
pomocą obrazów, (2) wizualne sentencje, (3) przyjmowanie perspektyw, (4) logiczna 



81

Filozofia jako terapia w perspektywie biblioterapii

argumentacja i sentencje; u Plotyna – (1) metoda aferetyczna, (2)anabatyczna i (3) deik-
tyczna; a u Augustyna – (1) chrześcijańska wersja metody anabatycznej i (2) aporetycz-
nej, (4) confessio oraz (4) modlitwa psalmem (Stróżyński M., 2014, s. 231). Dzięki tym 
środkom książki miały uwieść czytelnika.

Zilustrujmy też, cytując przykład postawy Ignacego Loyoli (1491-1556), twórcy 
chrześcijańskich Ćwiczeń duchowych (będzie o nich mowa później), którego urzekły 
w młodości pobożne legendy, i który to przykład „obala łatwy i jakże często powtarzany 
sofizmat, że >jeszcze nigdy książka nikogo nie uwiodła<. Od chwili swego powstania 
książki urzekały umysły i dusze ludzkie, kierowały je ku dobru lub złu, ku cnocie lub 
występkom, ku rewolucji, reakcji, patriotyzmowi, zdradzie, ateizmowi czy religii. Listy 
św. Pawła (ur. ok. 5-10 w., zm. ok. 64-67) uwiodły św. Augustyna. Rozprawy Tomasza 
Paine (1737-1809) przyczyniły się do wybuchu francuskiej rewolucji. Kiepski bestseller 
Chata wuja Toma był jednym z lontów, który wzniecił wojnę domową. Książki są naj-
potężniejszym orężem na świecie, a my, w naszej przez gadulstwo opanowanej epoce, 
powinniśmy zastanowić się nad ich potęgą. Albowiem nie tylko stajemy się tym, co na-
śladujemy, ale tym, o czym czytamy i co podziwiamy” (McGinley Ph., 1997, s.173-174).

Wartość terapeutyczna wypowiedzi filozoficznej zasadza się na metaforze medycz-
nej oraz medycznej strukturze filozofii. Historia medycznej metafory w filozofii sięga 
wypowiedzi Demokryta (460-370 p.n.e.), że medycyna leczy choroby ciała, a mądrość 
uwalnia duszę od namiętności, jest on też autorem powiedzenia: „książki są lekarstwem 
dla umysłu” (Krokiewicz A., 1960). Ale najsłynniejszą metaforę medyczną stanowi napis 
nad wejściem do biblioteki Ramzesa II (?-1237 p.n.e.) w egipskich Tebach z XIII wie-
ku p.n.e., który brzmiał: „lecznica dla duszy”. Ten bardzo popularny wśród bibliotera-
peutów cytat, wzięty z dzieła bibliologów polskich Głombiowskiego i Szwejkowskiej, 
można odnaleźć w wielu podręcznikach i artykułach poświęconych biblioterapii (Głom-
biowski K., Szwejkowska H., 1979, s. 13).

Według ustaleń Stróżyńskiego również Platon (427-347 p.n.e.) przedstawia filo-
zofię jako umiejętność zapewniającą duszy zdrowie. Arystoteles, syn lekarza, w swoich 
rozważaniach także odwołuje się do tej metafory, porównując etykę do sztuki leczniczej. 
Pełną formę osiąga metafora terapeutyczna w okresie hellenistycznym, zwłaszcza w sto-
icyzmie i epikureizmie. W szkole stoickiej metafora medyczna była wszechobecna, 
Chryzyp (280-206 p.n.e.) twierdził, że tak jak istnieje sztuka zajmująca się chorobami 
ciała, tak też istnieje analogiczna sztuka zajmująca się chorobami duszy. Epikur (341-270 
p.n.e.) natomiast porównywał filozofię do medycyny mówiąc, że nigdy nie jest za późno 
na zajęcie się filozofowaniem, ponieważ nigdy nie jest za późno na to, by troszczyć się 
o zdrowie własnej duszy. Z kolei rzymscy filozofowie przejęli ten motyw i uczynili go 
czymś w zasadzie oczywistym i nieodzownym w refleksji etycznej. Cycero (106-43 p.n.e.) 



82

Podstawy współczesnej biblioterapii

w Rozmowach tuskulańskich poświęca w zasadzie całą księgę III i IV na rozważania 
o terapeutycznej mocy filozofii, a w szóstym rozdziale księgi III wprost nazywa filozofię 
animi medicina. Porównuje też namiętności do chorób, a ćwiczenia filozoficzne do środ-
ków leczniczych stosowanych na podstawie odpowiedniej diagnozy problemu (Stróżyń-
ski M., 2014, s. 15-17). Zatem katharsis jest w ćwiczeniach duchowych.

Medyczną strukturę filozofii świetnie ilustruje precyzyjna koncepcja relacji teorii 
i diagnozy do terapii według Klemensa Aleksandryjskiego (150-212 n.e.): „Leczenie zaś 
zarozumialstwa, tak jak wszelkiego schorzenia składa się z trzech elementów: poznanie 
przyczyny, poznanie tego, jak ją usunąć oraz, po trzecie, ćwiczenie duszy…” (Stróżyński 
M., 2014, s. 18). Tak rozumianą strukturę widać już na przykład u Parmenidesa (540-470 
p.n.e.) i Heraklita (540-480 p.n.e.), którzy twierdzą, że większość ludzi żyje w iluzji, we 
śnie, pozbawiona kontaktu z prawdziwą naturą rzeczywistości. Podobnie Platon sugeru-
je, że ludzkość znajduje się w stanie patologicznym, z którego wyzwolić ją może tylko 
filozofia. Ten moment pierwotnej diagnozy egzystencji, w której mówiąc kolokwialnie, 
„coś jest nie tak”, stanowi punkt wyjścia etycznych modeli terapeutycznych. Na jakiej 
jednak podstawie można uznać coś za zaburzone? Otóż tylko poprzez odniesienie do 
obiektywnej miary, do jakiegoś teoretycznego stanu idealnego. Innymi słowy – omawia-
my dalej spostrzeżenia Stróżyńskiego – żeby móc rozpoznać, co z człowiekiem „jest nie 
tak”, trzeba mieć jasną koncepcję tego, jak powinno być. Stąd antyczne modele terapeu-
tyczne opierają się wszystkie na pojęciu natury ludzkiej rozumianej jako stan idealny, 
którą wiążą silnie z powszechną naturą rzeczywistości na zasadzie korespondencji mi-
krokosmosu i makrokosmosu (Stróżyński M., 2014, s. 18-20).

Wartość terapeutyczna wypowiedzi filozoficznej zasadza się więc tutaj na możli-
wości leczenia duszy czytelnika przy pomocy ćwiczeń duchowych, a więc tego, co jest 
istotą etapu „katharsis” w biblioterapii. Rezultatem takiego zabiegu interpretacyjnego 
jest sformułowanie przez filozofów tych prawd o człowieku i świecie, które poprzez 
metafory medyczne reprezentują wartość terapeutyczną filozofii. Są to pewne prawdy 
etyczne, do których uwewnętrznienia czytelnik musi dojść przez ćwiczenia duchowe, 
a więc autopsychoterapię, aby osiągnąć katharsis, czyli wyleczenie swojej duszy od 
niepożądanych namiętności i złych skłonności.

I.4.	Krótkie podsumowanie
Zarówno Stanisław Siek, jak i Lech Ostasz oraz Mateusz Stróżyński przekonują 

nas w swoich książkach, że wiele możemy się nauczyć i skorzystać, kiedy zapoznamy 
się z tym, co ma do zaoferowania terapeutyczna struktura filozofii. Oparłszy się na zna-
nych dziełach klasyków filozofii (głównie starożytnych) oraz na pracach stosunkowo 
mało popularnych, znanych być może jedynie naukowcom, przygotowali książki, które 



83

Filozofia jako terapia w perspektywie biblioterapii

– zwłaszcza w przypadku Mateusza Stróżyńskiego – same mogą stać się klasykami 
w dziedzinie filozofii jako terapii, szczególnie jeśli chodzi o zamierzony przez autorów 
cel - popularyzacji psychoterapii filozoficznej.

Jako narzędzie dydaktyczne książki te powinny wzbudzić wśród biblioterapeutów 
nie tylko zainteresowanie, lecz także chęć wzbogacenia swoich warsztatów bibliotera-
peutycznych o przedstawione tam metody terapii, tym bardziej, że etapy procesu tera-
peutycznego są niemalże tożsame.

II.	 Ćwiczenia duchowe a terapia

Duchowość ćwiczeń łączy się ściśle z ich terapeutycznością. Lecz samo słowo 
„duchowość” nie jest wcale takie oczywiste. Jak pisze Pierre Hadot (1922-2010) w książ-
ce, pt.: Filozofia jako ćwiczenie duchowe, wyrażenie „duchowy” jest dla współczesnego 
czytelnika trochę mylące. Ale inne przymiotniki czy możliwe określenia, np. „psychicz-
ny”, „moralny”, „etyczny”, „intelektualny”, „myśl”, „dusza” – nie obejmują wszystkich 
aspektów rzeczywistości takich ćwiczeń, są zbyt wąskie. W istocie ćwiczenia te są rów-
noważne przekształcaniu widzenia świata i metamorfozie osobowości. Słowo „duchowy” 
pozwala je pojmować nie tylko jako dzieło myśli, lecz całej psychiki jednostki, nade 
wszystko zaś ukazuje właściwe wymiary tych ćwiczeń (Hadot P., 2003, s. 10-11).

Praktyka ćwiczeń duchowych i termin łaciński exercitium spirituale zaświadczone 
są już w antyku, np. u stoików. Według badaczy problemu (Hadot P., 2003, s. 33-34), 
praktykę ćwiczeń duchowych w świadomości Zachodu zaszczepił Sokrates (470-399 
p.n.e.) . Jego misja polegała na zachęcaniu współczesnych do badania swej świadomości, 
do zatroszczenia się o swoje postępy wewnętrzne. Wezwanie to rozbrzmiało w pewnym 
gatunku dialogu, tj. sokratycznym, który znamy z pism Platona. Dialog sokratyczny 
ukazuje się jako wykonywane wspólne ćwiczenie duchowe, zachęcające do wewnętrz-
nego ćwiczenia duchowego, do badania świadomości, do sławnego „poznaj samego 
siebie”. Dialog to przewodnik myśli, której marszrutę wytycza stale zachowywana har-
monia pomiędzy pytającym a odpowiadającym. Liczy się nie rozwiązanie szczegółowe-
go problemu, lecz przebyta w celu jego osiągnięcia droga, na której rozmówca, czytelnik 
formują swą myśl, czynią ją bardziej sposobną do tego, by dzięki niej odkryć prawdę. 
Zatem przede wszystkim prowadzi rozmówcę i czytelnika dyskretnie, ale skutecznie, do 
konwersji, przemiany (dialog chce raczej formować, niż informować). Sokrates mistrz 
dialogu z innymi, wydaje się też mistrzem dialogu ze sobą, medytacji, a więc mistrzem 
w praktyce ćwiczeń duchowych na długo przed Ignacym Loyolą (XVI w.), autorem 
słynnych, chrześcijańskich Ćwiczeń duchownych (Loyola I., 1996).



84

Podstawy współczesnej biblioterapii

II.1.	Pojęcie ćwiczeń duchowych w tradycji filozoficznej
Wspomniani stoicy deklarowali wprost, że dla nich filozofia jest „ćwiczeniem”. 

Stąd filozofia przedstawiona jest jako proces ciągłego leczenia, zajmującego całe życie. 
Z ich punktu widzenia filozofia nie polega na nauczaniu oderwanej teorii, ani tym bardziej 
na egzegezie tekstów, ale na sztuce życia, na określonej postawie. Akt filozoficzny to akt 
postępu, który sprawia, że bardziej jesteśmy, który czyni nas lepszymi. Innymi słowy 
filozofia osiąga swoje terapeutyczne cele wpływając na wewnętrzny proces wartościo-
wania rzeczywistości i oceny trafności pojawiających się zjawisk. Jest to dokonująca się 
nieustannie konwersja, przemiana, powodująca przewrót w całym życiu, zmieniając byt 
każdego, który jej się podda. Pozwala zatem przejść ze stanu życia nieautentycznego, 
przyćmionego nieświadomością, nękanego troską, do stanu życia autentycznego, w któ-
rym człowiek osiąga samoświadomość, precyzyjne widzenie świata, wewnętrzny spokój 
i wolność. Cel ćwiczeń duchowych - jako filozoficznej metody terapeutycznej - wiąże 
się zatem z gruntownym przekształceniem sposobu postrzegania i sposobu bycia jednost-
ki (Hadot P., 2003, s. 12-13). Jakież to bliskie etapom procesu biblioterapeutycznego!

Teoretyczne uzasadnienie konieczności konwersji pochodzi u stoików z: 1) pojęcia 
natury, która zawsze zwycięża i nie zależy od nas, ale której jesteśmy cząstką; 2) dobra, 
które zawsze można osiągnąć; 3) zła, którego zawsze można uniknąć, oba ostatnie, jako 
dobro i zło moralne, są zależne wyłącznie i koniecznie od 4) ludzkiej wolności. Reszta, 
czyli to, co nie zależy od nas, pochodzi powiązań przyczynowo-skutkowych. To właśnie 
dziedzina natury. Mamy więc do czynienia – jak pisze P. Hadot – z całkowitym odwró-
ceniem zwykłego sposobu widzenia rzeczy. Przechodzi się od „ludzkiego” widzenia 
rzeczywistości – takiego, w którym wartości zależą od namiętności – do „naturalnego” 
widzenia rzeczy, które stawia każde zdarzenie w wymiarze natury powszechnej, czyli 
w harmonijnym współżyciu z całością. Ta zmiana optyki jest trudna i koniecznie wyma-
ga stopniowego przekształcania wewnętrznego. To właśnie stanowi zadanie ćwiczeń 
duchowych (Hadot P., 2003, s. 14-15).

Klasyfikacja metod i technik stoickich ćwiczeń duchowych układa się w następu-
jące grupy, które przedstawił P. Hadot. Obejmuje najpierw uwagę, potem medytacje 
i „wspomnienie tego, co dobre”, dalej ćwiczenia bardziej intelektualne, mianowicie 
lekturę, słuchanie, poszukiwanie, badanie pogłębione, wreszcie ćwiczenia najaktywniej-
sze, praktyczne: panowanie nad sobą, spełnianie obowiązków, obojętność na rzeczy 
obojętne (Hadot P., 2003, s. 16-17).

Ćwiczenie uwagi - to zasadnicza postawa duchowa stoika. To ciągła czujność i obec-
ność ducha, stale rozbudzona samoświadomość, stałe napięcie ducha. Dzięki czujności 
ducha podstawowa reguła życia, czyli rozróżnienie tego, co od nas zależy, i tego, co nie 
zależy, jest zawsze „pod ręką”. Można również określić ową czujność jako skupienie się 



85

Filozofia jako terapia w perspektywie biblioterapii

na chwili obecnej. Ta uwaga skierowana na chwilę bieżącą jest pewnego rodzaju tajem-
nicą ćwiczeń duchowych. Uwalnia ona od namiętności, zawsze wywołanej przez przeszłość 
albo przyszłość, te zaś od nas nie zależą; ułatwia czujność, skupiając się na chwili obecnej 
(Hadot P., 2003, s. 17-18).

Ćwiczenie medytacji – dąży do zapanowania nad mową wewnętrzną. Przez dialog 
z samym sobą, a także przez pisanie, ten, kto chce czynić postępy, stara się „prowadzić 
myśli po porządku” i osiągnąć w ten sposób całkowite przekształcenie swojego widzenia 
świata, swojego stanu wewnętrznego, a także swego zewnętrznego zachowania. Ta me-
toda ukazuje wielką znajomość leczniczej mocy słowa. W stoicyzmie istotne jest, aby 
ćwiczących wyposażyć w zasadę podstawową, prostą i  jasną, zawierającą się w kilku 
słowach, np. w maksymach, po to, aby dawała się zastosować z niezawodnością i trwa-
łością odruchu. To właśnie ćwiczenie medytacji pozwala być gotowym na chwilę, gdy 
wyłoni się okoliczność nieoczekiwana, może dramatyczna (Hadot P., 2003, s. 21-22).

Ćwiczenie lektury, słuchania, poszukiwania, pogłębionego badania – związane 
z ćwiczeniem medytacji i utrwalaniem w pamięci, a więc lekturą sentencji filozofów lub 
poetów, krótkich opowiadań. Lektura może być eksplikacją tekstów filozoficznych, dzieł 
redagowanych przez mistrzów szkoły; da się ją uprawiać – czy to wprost, czy przez 
słuchanie – w ramach nauczania filozofii przez profesora. Poszukiwanie i pogłębione 
badanie staną się zatem wykorzystywaniem owego nauczania, np. w egzegezie (Hadot P., 
2003, s.23).

Ćwiczenia praktyczne: panowanie nad sobą, spełnianie obowiązków, obojętność 
na rzeczy obojętne – są obliczone na wytwarzanie dobrych nawyków, starając się wyzbyć, 
np. nieuporządkowanych namiętności. W ćwiczeniach tych zalecana jest prosta zasada: 
zacząć od rzeczy najłatwiejszych, by pomału zyskiwać nawyki trwale i solidne (Hadot 
P., 2003, s.23-24).

Dla stoików – jak pisze Pierre Hadot – filozofowanie jest więc ćwiczeniem się 
w „życiu”, tj. życiu świadomym i swobodnym.: żyć świadomie to przekraczać granice 
jednostkowości, by móc uznać się za część „kosmosu” ożywioną przez rozum; żyć swo-
bodnie to wyrzec się pragnienia tego, co od nas nie zależy i co się nam wymyka, po to, by 
przywiązywać się do tego tylko, co od nas zależy. Oto zgodne z rozumem prawe działanie. 
Rozumie się, że filozofia taka jak stoicyzm, wymagająca czujności, energii, natężenia 
duszy, polega przede wszystkim na ćwiczeniach duchowych (Hadot P., 2003, s.24).

Pora na dygresję biblioterapeutyczną. Analogie z procesem biblioterapeutycznym, 
jak już wspomniano, nasuwają się same, zwłaszcza z etapem „wglądu” – jako odkry-
waniem i pogłębianiem wewnętrznego świata czytelnika w kontakcie z dziełem. W tym 
kontekście klasyfikacja ćwiczeń może być przydatna przede wszystkim w autobiblio-
terapii.



86

Podstawy współczesnej biblioterapii

Z kolei w neoplatonizmie, głównie u Plotyna w jego Enneadach, uzdrowienie 
można było uzyskać przez kontemplację. Podobnie jednak jak u stoika Marka Aureliu-
sza, tak i u Plotyna relacja mikrokosmosu do makrokosmosu jest fundamentem antro-
pologii. Plotyn rozumie więc rzeczywistość w sposób hierarchiczny: składa się ona 
z samoistnych hipostaz (bytów). Hipostazy z jednej strony stanowią obiektywnie ist-
niejące, konstytuujące rzeczywistość wymiary bytu, makrokosmiczne dziedziny ist-
nienia i energii; z drugiej strony, posiadają one też podmiotowość w sensie poznania 
i woli oraz świadomość. Między hipostazami istnieje tendencja do zlewania ze sobą 
sąsiadujących warstw bytu, np. Intelektu z Jednym czy Duszy z Intelektem. Wtedy 
bardziej przypominają one zhierarchizowane i przenikające się pola energetyczne niż 
wyraźnie wyodrębnione byty, a – w pewnym sensie – można by nawet ująć całą rze-
czywistość jako Jedno, wyłaniające z siebie Intelekt i Duszę jako swoje aspekty czy 
energie (Stróżyński M., 2014, s. 90-91).

Najdoskonalszym bytem jest Absolut, jest źródłem wszystkiego co istnieje. Z Ab-
solutu emanują inne postacie bytu, ale coraz mniej doskonałe, coraz mniej posiadającej 
jedności, coraz bardziej zależne. Postacie te to według Plotyna właśnie hipostazy, których 
jest trzy: duch (świat idealny), dusza (świat psychiczny) i materia (siła twórcza na wy-
czerpaniu). Materia stanowi kres procesu emanacyjnego (Tatarkiewicz W., 1978, s. 167).

Indywidualny upadek (grzech) możliwy jest wtedy, gdy nastąpi poddanie się przez 
ludzkie Ja naturalnemu ruchowi zstępowania hipostaz, które pociąga za sobą zapomnie-
nie i oderwanie się od wyższych energii obecnych w ludzkiej osobie, a przez to – utratę 
kontaktu z wyższymi warstwami bytu (Stróżyński M., 2014, s. 97). Tym co uzdrowi 
człowieka – zdaniem Plotyna – jest pełna aktualizacja wyższych, duchowych energii 
ludzkiej osoby, z którymi Ja utraciło kontakt. Ponieważ aktualizacja jest niczym innym 
jak intuicyjną kontemplacją prawdy, zarówno środkiem, jak i celem terapeutycznej filo-
zofii jest osiągnięcie stanu kontemplacji. Istotą sprawy jest jednak to, że nie wystarczy 
ćwiczącego pouczyć o tym, że jego Ja wykracza poza zmysłowo-afektywne doświadcze-
nia, do których zawęził swoje życie, gdyż zrozumienie i przyjęcie takiej interpretacji 
rzeczywistości przez człowieka nie ma mocy leczniczej, a więc inaczej niż w stoicyzmie. 
Konieczne jest coś więcej – zaktualizowanie duchowych energii przez żywe doświad-
czenie poznawcze właśnie w kontemplacji. Istnieją trzy typy kontemplacji: 1) kosmiczna 
– czyli intuicyjne poznanie zmysłowego świata jako jednej, spójnej i żywej całości; 2) 
intelektualna – która stanowi kulminację i paradygmat filozoficznego poznania jako 
pełnego posiadania prawdy; 3) hipernoetyczna, najwyższa, w której następuje kontakt 
z Absolutem (Jednym), praktyczny cel filozofii. Zasadniczym wątkiem w myśli Plotyna 
jest przekonanie, że kontemplacja ma moc uzdrawiania, skoro jest równoznaczna z aktem 
wyższych warstw ludzkiej osoby. Dlatego P. Hadot podkreśla, że „dla Plotyna poznanie 



87

Filozofia jako terapia w perspektywie biblioterapii

jest zawsze doświadczeniem, czy wręcz wewnętrzna metamorfozą”. Zrozumienie albo 
żywa, przenikająca całą osobę świadomość tego, kim się jest, spowodowała uznanie te-
rapeutycznego wymiaru filozofii Plotyna za „religijny”, czyli taki, który skupia się na 
losie indywidualnej duszy (Stróżyński M., 2014, s.105-115).

Najbardziej fundamentalna różnica między Jednym (Absolutem) Plotyna a chrze-
ścijańskim Bogiem Augustyna to nie tyle subtelne metafizyczne właściwości procesu, 
w którym z absolutnej Zasady powstaje świat, ani też to, że najwyższy Byt jest obdarzo-
ny poznaniem i wolą, ale wyrastająca z tradycji biblijnej wiara w to, że Bóg jest aktywnie 
zainteresowany ludźmi i ich losem oraz, przede wszystkim, że istnieje możliwość nawią-
zania relacji miłości między człowiekiem i Bogiem. Należy więc różnicy między teologią 
Augustyna i Plotyna szukać raczej w fakcie, że Bóg Augustyna jest osobą. Szczególnie 
istotne – z punktu widzenia niniejszych rozważań – jest to, że Augustyn w swoim dziele, 
pt.: Wyznania, określa Boga lub Jego Wcielone Słowo metaforycznym mianem Boskiego 
Lekarza (Christus Medicus), który jedyny może uleczyć chorą naturę ludzką, pogrążoną 
w śmierci i zniewoloną przez grzech. W Wyznaniach wiele jest miejsc, w których Chry-
stus porównany jest do lekarza lub do lekarstwa – medicina (Stróżyński M., 2014, s.157-
168; Czernianin W., 2008, s.81).

Ze względu na terapeutyczny charakter tego dzieła, Chrystus jako lekarz i lekarstwo 
umiejscowiony jest w kontekście przemyślanej diagnozy grzechu jako choroby i śmierci 
oraz wynikających z  tej diagnozy środków zaradczych. Z perspektywy filozoficznej 
bowiem nie wystarczy odwołać się do ewangelicznego obrazu Chrystusa leczącego cho-
roby ciała i duszy, lecz trzeba także uzasadnić rozumowo, w jaki sposób Wcielone Słowo 
może wyleczyć chorego człowieka. I tutaj strategia Augustyna nie odbiega od tej, którą 
analizować można w tekstach Marka Aureliusza, tj. Rozmyślaniach, i Plotyna w Enne-
adach. Na przykład antidotum, jakie Augustyn proponuje na truciznę pychy, jest pokora, 
która staje się pierwszym i zasadniczym fundamentem zdrowia egzystencjalnego, podob-
nie jak pierwszym momentem choroby duszy jest pycha. Uzdrawianie człowieka to na-
wracanie (conversio) (Stróżyński M., 2014, s.168-169).

Wejście w relację Ja-Ty wobec Stwórcy można rozumieć jako efekt działania po-
kory w jej pierwszym przejawie – czyli poznania, że dusza nie jest Bogiem i że jest od 
niego zależna w swym istnieniu, życiu i działaniu. Choć modlitwę w najszerszym zna-
czeniu można rozumieć jako nawiązanie i podtrzymywanie relacji z Bogiem poprzez 
wiarę i miłość, to ma ona też swoje konkretne ekspresje, które stanowią różnego rodzaju 
ćwiczenia duchowe i formy. Augustyn rozbudowuje specyficzną jej postać: confessio - 
jako esencję modlitwy, ma ona trzy formy: confessio peccati, fidei oraz laudis. Przy czym 
słowa nie są istotą modlitwy, a jedynie jej narzędziem, gdyż już samo niezadowolenie 
z powodu grzechu jest modlitwą, milczącym jękiem, którym to sam Duch Święty modli 



88

Podstawy współczesnej biblioterapii

się w człowieku. Podobnie, pokorne rozpoznanie dobra w człowieku jest wysławianiem 
Pana. Przykładem tak skonstruowanej confessio jest medytacja (Stróżyński M., 2014, 
s.204-205).

Augustyn umiejscawia modlitwę w kontekście terapeutycznej filozofii. Grzechy 
nazywa ranami duszy, a stan grzechu – chorobą; modlitwa jest odsłanianiem Bogu ran, 
żeby on – jako Lekarz – mógł je uleczyć. Jeśli chodzi o powiązanie formy Wyznań z ich 
funkcją terapeutyczną, pełnioną za pośrednictwem ćwiczeń duchowych, to fakt, iż dzie-
ło to miało na celu wpływać na czytelnika i wywołać w nim duchową przemianę, za-
świadczony jest przez samego Augustyna, który pisze, że jego celem jest poruszenie 
czytelników i wzbudzenie w nich wiary i miłości do Boga (Stróżyński M., 2014, s.184-
185). Między innymi te same cele stawiał Ignacy Loyola pisząc swoje Ćwiczenia du-
chowne, w których na nowo odkrył metodę medytacji, a to dzięki szesnastowiecznemu 
odrodzeniu studiów nad retoryką antyczną. W ten sposób Loyola mógł w samej tradycji 
chrześcijańskiej znaleźć metodę swych Ćwiczeń. Arcyważny dla zrozumienia omawia-
nego zjawiska jest fakt, że cały odłam tradycji chrześcijańskiej przedstawia chrześcijań-
stwo jako filozofię. Zdaniem apologetów chrześcijaństwa filozofom greckim dostępne 
były tylko cząstki Logosu, podczas gdy chrześcijanie rozporządzają Logosem jako takim, 
wcielonym w Jezusie Chrystusie. Jeśli filozofować to żyć zgodnie z prawem Rozumu, to 
chrześcijanie filozofują, ponieważ żyją zgodnie z prawem boskiego Logosu (Hadot P., 
2003, s.72-73).

II.2.	Podsumowanie
W podsumowaniu należy stwierdzić, iż to prawda, że chrześcijańskie ćwiczenie 

duchowe nabiera nowego sensu ze względu na specyficzny charakter chrześcijańskiego 
życia duchowego. Lecz, gdy się dla określenia ćwiczeń filozoficznych starożytności 
mówi o zwykłym „ćwiczeniu moralnym”, to neguje się wagę i znaczenie tego zjawiska. 
Jak wyżej przedstawiono, ćwiczenia takie pragną dokonać przekształcenia wizji świa-
ta i przemienienia bytu. Mają więc walor nie tylko moralny, ale i egzystencjalny. Nie 
idzie tu o zbiór przepisów dobrego zachowania, lecz o sposób bycia w najdonioślejszym 
tego słowa znaczeniu. Tak oto miano ćwiczeń duchowych okazuje się najtrafniejsze, bo 
podkreśla, że mowa jest o ćwiczeniach angażujących całość ducha (Hadot P., 2003, 
s.70-71).

Współcześnie, jakby wagę ćwiczeń duchowych podkreślił Erich Fromm (1900-
1980), pisząc o konieczności przemiany duchowej człowieka w swojej słynnej książce, 
pt.: Mieć czy być?, w przeciwnym razie grozi nam katastrofa, nie tylko ekonomiczna: 
„Potrzeba głębokiej przemiany człowieka jest rezultatem nie tylko nakazów etycznych 
czy religijnych ani wyłącznie wymaganiem psychologicznym wynikającym z patogennej 



89

Filozofia jako terapia w perspektywie biblioterapii

natury naszego obecnego charakteru społecznego, lecz również zwykłego przetrwania 
ludzkiej rasy. Prawe życie nie polega już jedynie na spełnianiu norm etycznych lub reli-
gijnych. Po raz pierwszy w historii samo istnienie ludzkiej rasy zależy od radykalnej 
odmiany ludzkiego serca” (Fromm E., 1999, s. 47).

III.	Fenomenologia jako terapia

Przeświadczenie o chorobie ludzkiego ducha, jaką jest kryzys współczesnego 
europejskiego człowieka, jest obecne w fenomenologii, wzywającej każde filozofując Ja 
do dokonania refleksji nad sobą samym jako podmiotem świata doświadczenia - i właśnie 
tej refleksji można przypisać funkcję terapeutyczną. W języku inicjatora fenomenologii, 
Edmunda Husserla (1859-1938), kryzys, a ściślej: anonimowość, w której ma źródło 
kryzys, można przezwyciężyć (Łaciak P., 2012).

Fenomenologia to termin wywodzący się od dwóch greckich wyrazów: fenomen 
(zjawisko) i  logos (słowo, nauka), czyli nauka o zjawiskach. Miała być nauką tylko 
stwierdzającą to, co oczywiste. Ponadto miała badać nie zjawiska w konkretnym ukształ-
towaniu, lecz tylko ich istotę, czyli jakie ma właściwości. Zamierzeniem jej było ustalić, 
co w naszej świadomości jest bezpośrednio dane, i wyodrębnić od tego, co jest konstruk-
cją umysłu. W ten sposób wydzielone będzie to wszystko co oczywiste: bo oczywistym 
może być jedynie to, co bezpośrednio dane. Ale co jest nam naprawdę dane i oczywiste? 
Niektórzy filozofowie stali na stanowisku, że tylko wrażenia zmysłowe. Fenomenologo-
wie twierdzili zaś, że w spostrzeżeniach zmysłowych dane są nie tylko poszczególne 
rzeczy, ale także i przede wszystkim „stany rzeczy”. Te stany rzeczy, jako ich własności 
(realne i idealne, jednorazowe i stałe) oraz stosunki, bywają przedmiotem naszych aktów 
poznawczych, a także uczuć i pragnień (Tatarkiewicz W., 1978, III, s. 217-218).

Tak rozumiane akty poznawcze, w przypadku dzieł sztuki, także literackiej, wzbu-
dzają przeżycie estetyczne, które odgrywa kluczową rolę w procesie biblioterapii. Poję-
cie przeżycia estetycznego obok własnej teorii literatury, należy do głównych zagadnień 
estetyki opisowej Romana Ingardena (1893-1970), ucznia Husserla i jednego z głównych 
przedstawicieli fenomenologii. Jego podstawową myślą o przeżyciu estetycznym było 
to, że jest ono złożone i wielofazowe, a rozwijając się w czasie, przechodzi szereg etapów 
o różnym charakterze, tj. w jednym sprawdza się teoria postawy aktywnej, emocjonalnej, 
a w innym biernej kontemplacji. (Czernianin W., 2008, II, s.61).

Ingarden w swojej filozofii literatury skoncentrował uwagę badawczą na samym 
utworze, odróżnił od niego, jako tworu schematycznego, jego konkretyzacje polegające 
na swoistym rekonstruowaniu w procesie lektury miejsc niedookreślenia właściwych 
struktur danego dzieła. Innymi słowy, czytelnik nie tylko poddaje się sugestiom czytanego 



90

Podstawy współczesnej biblioterapii

dzieła, ale niejako dopełnia je w lekturze własnymi treściami uczuciowymi, nasyca je 
pobudzonymi przez lekturę doznaniami, wprowadza jak gdyby w jego obręb świat własnych 
przeżyć. Wszystkie one mają charakter złożony, tzn. na przykład wzruszenia estetyczne 
mogą łączyć się ze wzruszeniami innego rodzaju: religijnymi, patriotycznymi, erotyczny-
mi itp. Dzieło traci w ten sposób swój schematyczny charakter i może zyskać, np. terapeu-
tyczny, co jest nie bez znaczenia w biblioterapii (Czernianin W., 2008, II, s.65; Ingarden 
R., 1947, s. 66).

Takie fenomenologiczne postrzeganie procesu lekturowego i sytuowanie go obok 
procesu terapeutycznego zainteresowało niektórych teoretyków biblioterapii, którzy 
w swoich pracach poświęcili temu zagadnieniu wiele uwagi. Na przykład uczona z Bra-
zylii, prof. Clarice Fortkamp Caldin z Universidade Fedral de Santa Catarina (UFSC), 
w książce, pt.: Biblioterpia: um cuidado com o ser, m.in. w rozdziale zatytułowanym 
Leitura e terapia, w sposób obszerny i interesujący analizuje w kontekście terapeutycznym 
fenomenologię percepcji, a właściwie zachowań percepcyjnych, przedstawioną przez 
M. Merleau-Ponty (1908-1961), wybitnego francuskiego fenomenologa, który percepcję 
i skorelowaną z nią ekspresję uznawał za najbardziej źródłowe doświadczenie, dostar-
czające także – zdaniem autorki - klucza do rozumienia niektórych problemów odbioru 
dzieła literackiego i czytelniczej terapii (Caldin C. F., 2010, s. 63; Merleau-Ponty M., 
2001). W ogóle trzeba zaznaczyć, że fenomenologia w badaniach literackich jest ugrun-
towanym kierunkiem we współczesnej nauce o literaturze, podejmującym właśnie me-
tody i problemy fenomenologii.

Kolejnym takim problemem, ważnym także w biblioterapii, jest pojęcie prawdy 
w dziele literackim, którego naświetlenie możemy znaleźć u Ingardena w pracy, pt.: 
O tak zwanej „prawdzie” w literaturze (Ingarden R., 1947, s. 117). W biblioterapii, jak 
wiadomo, podstawowym warunkiem uzdrawiającego oddziaływania za pomocą słów 
jest prawda, zgodność brzmienia symbolu słownego z jego znaczeniem. W literaturze 
biblioterapeutycznej chodzi o prawdę psychologiczną postaci, prawdę historyczną i spo-
łeczną sytuacji, mniej o prawdopodobieństwo zdarzeń, gdyż w tym zakresie fantazja 
i wyobraźnia nie stawia granic (Kozakiewicz W., Brzózka B., 1984, s.60). Jest to bliskie 
fenomenologicznej postawie estetycznej, w jakiej może być postrzegana prawda w dzie-
le literackim, mianowicie, że nie ma ona charakteru logicznego, poza poszczególnymi 
wypadkami nie podlega weryfikacji, z tej racji zdania występujące w dziele są z logicz-
nego punktu widzenia quasi-sądami, czyli na pozór twierdzące. Są tak skonstruowane, 
jakby wyrażały sąd o rzeczywistości, w istocie jednak odnoszą się wyłącznie do przed-
miotów przedstawianych w dziele. Według Ingardena, naczelną funkcją sztuki w ogóle, 
a sztuki literackiej w szczególności, jest pokazywanie pewnych możliwości i koniecznych 
związków między jakościowymi uposażeniami przedmiotów – w szczególności ludzi 



91

Filozofia jako terapia w perspektywie biblioterapii

– a wartościami i poprzez działanie na życie wzruszeniowe człowieka umożliwienie mu 
obcowania bezpośredniego z wartościami. Przy czym wartości te mogą być bardzo 
różnorodne, a jakie w poszczególnych wypadkach, to zależy od zawartości dzieła sztu-
ki (Ingarden R., 1947, s. 175). Dodajmy, jeżeli różnorodne, to także terapeutyczne!

Podsumowując stwierdzamy, że za pomocą fenomenologicznej metody do badania 
percepcji oraz dzieł literackich można przybliżyć filozoficznie zagadnienie terapeutycz-
nego oddziaływania lektury na czytelnika, mianowicie przez ustalenie istotnych cech 
tegoż oddziaływania. Oczywiście, ta fenomenologia odbioru dzieła literackiego nie 
wyczerpuje fenomenologii jako terapii, stanowi jedynie jeden z jej aspektów przydatnych 
także w rozwiązywaniu zagadnień biblioterapeutycznych, dla których może stanowić 
teoretyczną podbudowę.

IV.	Zakończenie

Według filozofów antycznych zdrowie duszy, ściślej zdrowie psychiczne, zasadza 
się na prawym życiu. Prawe życie z kolei polega na spełnianiu norm etycznych lub/i re-
ligijnych. Choć brzmi to archaicznie, również we współczesnym nam świecie nie brak 
odwołań do takich postaw, ponieważ epoka nasza potrzebuje duchowości, którą niszczy 
hedonizm nie dając obiecanego szczęścia: „nieograniczone zaspokojenie wszelkich pra-
gnień nie sprzyja szczęśliwości, nie stanowi drogi do szczęścia czy choćby maksymali-
zacji przyjemności” (Fromm E., 1999, s. 37). Dlatego Fromm, we wspomnianej książce 
Mieć czy być?, wręcz zaleca powrót do etyki, nawet tej religijnej, bo egoizm niszczy 
wspólnotę społeczną. Mimo tych wezwań i apeli, szanse na konieczne przemiany ludzkie 
i społeczne są jednak znikome. Budowa nowego społeczeństwa możliwa jest jedynie 
wtedy, gdy stare motywacje zysku i władzy zastąpi się nowymi: byciem, dzieleniem się, 
zrozumieniem, gdy charakter merkantylny zastąpiony zostanie twórczym, kochającym 
charakterem, oraz gdy religię cybernetyczną zwycięży nowy, radykalnie humanistyczny 
duch (Fromm E., 1999, s. 294).

W rzeczy samej dla tych, którzy nie są w autentyczny sposób zakorzenieni w „być”, 
podstawową kwestią jest zagadnienie przemiany, konwersji właśnie na humanistyczną 
duchowość. Przy czym rozwój duchowy człowieka jest tu, tj. w filozofii jako terapii 
i w samej biblioterapii, wielką metaforą, ujmującą w szczególny sposób rozmaite strony 
rozwoju świadomości, osobowości i działania terapeutycznego. Takie stany umysłu 
i działań człowieka, jak indywidualna i społeczna tożsamość, a także dylemat „mieć czy 
być”, są w niezwykle piękny sposób przedstawione w wierszu poety-filozofa, Cypriana 
Kamila Norwida, pt.: Pielgrzym:



92

Podstawy współczesnej biblioterapii

„1
Nad stanami jest i   s t a n ó w   -  s t a n ,
Jako wieża nad płaskie domy
Stercząca w chmury…

2
Wy myślicie, że i ja nie Pan,
Dlatego że dom mój ruchomy
Z wielbłądziej skóry…

3
Przecież ja – aż w nieba łonie trwam,
Gdy ono duszę mą porywa,
Jak piramidę!

4
Przecież i ja - z i e m i  t y l e  m a m ,
I l e  j e j  s t o p a   m a   p o k r y w a ,
D o p o k ą d  i d ę !...”

		  (Norwida C.K., 1973, s.64-65).

Można tylko dodać, że kompozycja tego wiersza ustala w nim stosunek takich 
podstawowych dominant jak: metafora duchowości (strofa 1); metafora pielgrzymowania, 
a więc nie posiadania (strofa 2); metafora „być”, opisująca uniesienia duchowe (strofa 3); 
metafora „mieć”, czyli posiadania specyficznie rozumianej własności. Widać, że układa-
ją się one nie tyle w pewną hierarchię, co raczej harmonię między „duchowością” a „ma-
terialnością, między „być” a „mieć”. Ta korelacja staje się też ośrodkiem kompozycyjnym 
utworu, inne czynniki są jej podporządkowane realizując mniej lub bardziej utajone 
koncepcje poznawcze.

Bibliografia:

Caldin C. F., (2010), Biblioterpia: um cuidado com o ser, Wyd. Porto de Ideios, Sao Paulo.

Czernianin W., (2008), O terapeutycznym wymiarze wiary religijnej w biblioterapii, w: Teore-
tyczne podstawy biblioterapii, Wyd. ATUT, Wrocław.

Czernianin W., (2008, II), Przeżycie estetyczne jako kluczowe pojęcie biblioterapii – na przykła-
dzie poglądów Romana Ingardena, w: Teoretyczne podstawy biblioterapii, Wyd. ATUT, 
Wrocław.

Frank J. D., Frank J. B., (2005), Perswazja i uzdrawianie. Analiza porównawcza psychoterapii, 
przeł. H. Grzegołowska-Klarkowska, Wyd. Instytut Psychologii Zdrowia, PTP, Warsza-
wa.

Fromm E., (1999), Mieć czy być?, przekł. J. Karłowski, słowo wstępne M. Chałubiński, Poznań 
1999.



93

Filozofia jako terapia w perspektywie biblioterapii

Głombiowski K., Szwejkowska H., (1979), Książka rękopiśmienna i biblioteka w starożytności 
i średniowieczu, Warszawa.

Hadot P., (2003), Filozofia jako ćwiczenia duchowe, przeł. P. Domański, Wyd. Fundacja Aletheia, 
Warszawa.

Ingarden R., (1947), Szkice z filozofii literatury, Tom I, Spółdzielnia Wydawnicza „Polonista”, 
Łódź.

Kozakiewicz W., Brzózka B., (1984), Biblioteka szpitalna dla pacjentów. Poradnik, Wyd. SBP, 
Warszawa.

Krokiewicz A., (1960), Etyka Demokryta i hedonizm Arystypa, PWN, Warszawa.

Loyola I., (1996), Ćwiczenia duchowne, Wyd. WAM, Księża Jezuici, Kraków.

Łaciak P., (2012), Anonimowość jako granica poznania w  fenomenologii Edmunda Husserla, 
Katowice.

McGinley Ph., (1997), Podpatrując świętych, z  ang. Przeł. M.  Kłos-Gwizdalska, Wyd. Świat 
Książki, Warszawa.

Merleau-Ponty M. (2001), Fenomenologia percepcji, Przeł. M. Kowalska, J. Migasiński, Posło-
wioe j. Migasiński, Wyd. Fundacja Aletheia, Warszawa.

Norwid C.  K., (1973), Pielgrzym, w: Pisma wierszem i  prozą, Wybrał i  wstępem opatrzył 
J. W. Gomulicki, PIW, Warszawa.

Paruzel-Czachura M., (2015), Między psychologią, psychoterapią i filozofią praktyczną. Poszuki-
wanie autentycznego życia w nurcie Gestalt, Wyd. GWP, Sopot.

Przełęcki M., (1982), Wartość poznawcza wypowiedzi literackich i filozoficznych, w: Wypowiedź 
literacka a wypowiedź filozoficzna, studia pod red. M. Głowińskiego i J. Sławińskiego, 
Wyd. Ossolineum, Wrocław.

Ostasz L., (2007), O usprawnianiu rozumu i leczeniu psychiki. Psychoterapia filozoficzna, Wyd. 
Laterna, Krynica Morska.

Siek S., (1985), Autopsychoterapia, Wyd. ATK, Warszawa.

Stróżyński M., (2014), Filozofia jako terapia w pismach Marka Aureliusza, Plotyna i Augustyna, 
Wyd. Nauk. UAM, Poznań.

Tatarkiewicz W., (1978), Historia filozofii. Filozofia starożytna i średniowieczna, Tom I, PWN, 
Warszawa.

Tatarkiewicz W., 1978, III, Historia filozofii. Filozofia starożytna i  średniowieczna, Tom III, 
PWN, Warszawa.

Wellek R., Warren A., (1970), Teoria literatury, przekł. Pod. red. i z posł. M. Żurawskiego, PWN, 
Warszawa.





95

Rozdział 6.

O terapeutycznym wymiarze wiary religijnej 
w biblioterapii
(Wiktor Czernianin)

Religijność w powszechnym rozumieniu jest zjawiskiem dość często spotykanym 
wśród chorych i niepełnosprawnych użytkowników biblioterapii. Nie dotyczy ona oczy-
wiście tylko chrześcijaństwa, choć niewątpliwie ta religia dominuje w naszym kręgu 
kulturowym. Stąd będę się odwoływać właśnie do niej. Nie może to jednak zatrzeć fak-
tu, że religijność jako spontaniczny w istocie rzeczy przejaw natury ludzkiej, występuje 
równie dobrze wśród wyznawców pozostałych formacji religijnych. „Słusznie Ojcowie 
Kościoła widzieli w różnych religiach – pisał Jan Paweł II w encyklice Redemptor ho-
minis – jakby refleksy jednej prawdy >>semina Verbi<< [nasienie prawdy], które świad-
czą o tym, że na różnych wprawdzie drogach, ale w jednym kierunku postępuje to naj-
głębsze dążenie ducha ludzkiego, które wyraża się w szukaniu Boga – a zarazem 
w szukaniu przez dążenie do Boga – pełnego wymiaru człowieczeństwa, pełnego sensu 
życia ludzkiego.” (Jan Paweł II, 1980, s. 20). Religijność, oparta zwykle na głębokiej 
wierze, może być i najczęściej jest czynnikiem terapeutycznym niezwykle doniosłym. 
Powiedzmy też od razu, że terapeutyczny wymiar wiary religijnej obejmuje przede 
wszystkim problematykę duchowości. Ściślej, przemiany osobowościowej człowieka 
cierpiącego w procesie psychospołecznego przystosowania do swoich ograniczeń. Jak 
piszą znawcy - spośród etapów tego procesu, tj. doznania niepełnosprawności, uświado-
mienia ograniczeń, próby funkcjonowania z niepełnosprawnością, rzeczywiste przysto-
sowanie - szczególnie trudny bywa etap pierwszy: doznanie niepełnosprawności, ponie-
waż zdominowany jest szokiem psychicznym. Pojawiające się wówczas dramatyczne 
pytanie: dlaczego? – skierowane jest jednak, o ile sądzić można, najpierw do Boga, 
a potem do ludzi. Pytań jest więcej, znacznie więcej. Te wszystkie „dlaczego” nabierają 
charakteru rozmowy z Bogiem, czyli modlitwy, która odgrywa kluczową rolę w rzeczy-
wistym przystosowaniu do życia – właśnie w pełnym wymiarze człowieczeństwa - z nie-
pełnosprawnością i cierpieniem. I skoro w jej głębokościach tkwi owa siła terapeutyczna, 
to biblioterapeuta winien mieć o modlitwie wiedzę niemalże teologiczną. Oczywiście 
takiej tu nie przedstawię, a raczej tylko przybliżę – za innymi - kontekst psychologiczno-
-kulturowy.



96

Podstawy współczesnej biblioterapii

Jedną z piękniejszych jej eksplikacji dali autorzy wstępu do antologii polskiej 
modlitwy poetyckiej zatytułowanej Z głębokości..., to jest Andrzej Jastrzębski i Antoni 
Podsiad. Zaczęli paradoksalnie, gdyż od niemalże bluźnierczej wypowiedzi Fryderyka 
Nietzschego z dzieła Tako rzecze Zaratustra, mianowicie: „modlić się to wstyd”. (Z głę-
bokości, 1966, s.V.). Przyznajmy, że w tej sytuacji cytat to całkowicie zaskakujący. 
A jednak właśnie on naprowadza na złożoność zarysowanej tu problematyki. W myśl 
zapatrywania niemieckiego filozofa, modlitwa byłaby tedy projekcją słabości i bezrad-
ności natury ludzkiej, która nie uświadamia sobie kryjących się w niej witalnych możli-
wości. A nawet sposobem odnoszenia się człowieka do tego, co jest po prostu fikcją, tak 
że ani zmysły, ani rozum nie są w stanie ukazać ani też wykazać sensowności modlitwy. 
To rozwój samowiedzy doprowadza do stanu samowystarczalności, w której nie ma 
miejsca na modlitwę. To ateistyczne zastrzeżenie – oczywiście z wielkim szacunkiem dla 
niewierzących i dla tych, którzy zgubili swą religię - musiało się tutaj pojawić, ponieważ 
prawdą jest, że nie zawsze i nie u każdego użytkownika biblioterapii modlitwa jawi się 
jako terapeutyczna siła. Gdyż niepodobna modlić się do nikogo, czyli, inaczej mówiąc, 
wejść w dialog, w rozmowę z kimś, kto nie istnieje, w które to istnienie się nie wierzy. 
Człowiek wierzący natomiast wie i zarazem wierzy – bo znajduje rozsądne powody po 
temu, by wierzyć – że w modlitwie zwraca się bezpośrednio do „Tego, który jest”. Ludz-
kie „ja” i boskie „Ty”, „ja” i „Ty” – oto w najzwięźlejszym skrócie ujęta ontologia mo-
dlitwy, jej egzystencjalny układ, zamykający się w obrębie bytów stworzonego i niestwo-
rzonego i zarazem otwierający się na tajemnicę modlitwy. Zresztą wokół tego układu 
rozwija się cała teologia modlitwy, na nim zatrzymuje się spekulatywna myśl, poszuku-
jąca filozoficznych racji i zrozumienia dla owej rozmowy-modlitwy. (Z głębokości, 1966, 
s. XII). Dla wierzących użytkowników biblioterapii, modlitwa jest, jak się wydaje, nie-
ustającym pragnieniem powrotu do zdrowia duchowego i fizycznego, wyrażanym na 
przykład w znanej i jakże głęboko prostej inwokacji z liturgii katolickiej: „Powiedz tylko 
słowo, a będzie uzdrowiona dusza moja”. Również „moje ciało”, a może przede wszyst-
kim ono – dokończmy. Jakie jest to słowo (znak), które leczy? Kiedy i kto je wypowiada 
(czyni)? Bo o tym, że jest wypowiadane świadczą liczne wota w wielu sanktuariach, 
które są dowodem zwycięstwa nadziei w walce z rozpaczą. Jak i np. poetyckie wyznania, 
choćby Cypriana Kamila Norwida: „Przez wszystko do mnie przemawiałeś – Panie”. 
(Z głębokości, 1966, s. XIII). Odpowiedź zawiera się w tajemnicy każdej indywidualnej 
modlitwy. Niewątpliwie też w takich modlitwach optymizm musi wyprzeć pesymizm 
(który podcina wszelką aktywność ludzką), uruchamiając kryjące się w człowieku wital-
ne możliwości. Szukanie odpowiedzi na powyższe pytania będzie zatem leitmotivem 
niniejszego rozdziału. Spróbujemy najpierw, za autorami wspomnianej antologii, przy-
bliżyć rozumienie modlitwy jako formy religijnej wypowiedzi odniesionej do Boga, 



97

O terapeutycznym wymiarze wiary religijnej w biblioterapii

wszakże w duchu chrześcijańskiej filozofii i teologii. Stwierdzają oni, że pojęcie modli-
twy jest w pełnym tego słowa znaczeniu pojęciem religijnym, występującym prawie 
w każdej religii. Znajduje wyraz na wielu płaszczyznach działalności ludzkiej, zarówno 
indywidualnej, jak i społecznej, zbiorowej. Klasyczną postacią tego wyrazu, wyróżnia-
jącą się bogactwem możliwości ekspresyjnych, a przez to wysuwającą się zdecydowanie 
na czoło manifestacji religijnych człowieka, jest – słowo. Poprzez modlitwę słowną, 
którą może odmówić tylko istota myśląca, przejawia się jego stosunek do Boga, bliźnie-
go i świata. (Z głębokości, 1966, s. X-XI). Przy czym organicznym elementem modlitwy, 
miarą jej wartości moralnej jest szczera wewnętrznie postawa człowieka wierzącego. 
Pozostając bowiem w kręgu prawdy, autentyczności, szczerości, obracamy się tym samym 
w sferze tych wartości życia ludzkiego, bez których niemożliwy byłby prawidłowy roz-
wój osobowości człowieka, a które stanowią niezbędny warunek każdej rzetelnej modli-
twy. Modlitwa prawdziwa, szczera, jest możliwa jedynie na gruncie wiary rozumnej, nie 
tej ślepej, irracjonalnej. Zatem jeśli początkiem modlitwy jest jej szczerość, prawdziwość, 
to nieuchronnym końcem musi być jej zakłamanie, faryzeizm, obłuda. Potwierdzają to 
historia religii i religioznawstwo, etyka i psychologia, także socjologia, a nawet psychia-
tria, która ze swego punktu widzenia ujmuje modlitwę jako właśnie czynnik terapeutycz-
ny. Potwierdza to przede wszystkim sama praktyka, która w tej dziedzinie jest nieporów-
nanie bardziej miarodajna, niż jakakolwiek „naukowa” opinia. (Z głębokości, 1966, 
s. XI-XII).

Skoro modlitwa jest rozmową, to musi być w niej, podobnie jak w każdej rozmowie 
bliskich sobie osób, wzajemne odniesienie się, wymiana myśli, złączenie się w prawdzie, 
która jest tutaj warunkiem koniecznym. Narzuca się jednak spontaniczne pytanie, a nawet 
pytania: jeśli ja mam, a nawet chcę, być w tej rozmowie uczestnikiem, to gdzie jest ten 
Drugi, ten Partner, z którym mam i chcę rozmawiać? Gdzie i jak mam czy też mogę usły-
szeć słowa Partnera, którego nie widzę, nie słyszę, którego nie dotykam? (Z głębokości, 
1966, s. XI-XII). Jest to druga - po szczerości modlitwy – trudność jaka może się przy-
trafić modlącemu się człowiekowi. Nazywa się ona: transcendencja czy projekcja? – jak 
ujął to Josef Rudin, autor napisanej w duchu Jungowskim książki pt.: Psychoterapia 
i religia. Czy rzeczywiście – pytał on – jest to Bóg, z którym rozmawiają modlący się 
ludzie? I dalej tyleż intrygująco, co ciekawie: czy rzeczywiście udaje im się przebić ów 
gruby mur, który położony jest między Stwórcą i stworzeniem? Czy może dopiero w mo-
dlitwie człowiek naprawdę doświadcza tego muru w jego hermetycznej nieprzenikliwości? 
Czyż nie jest to tylko wieczna rozmowa, jaką człowiek prowadzi z sobą samym? Dialog 
z własnym, lepszym „ja”, z ową najbardziej wewnętrzną „jaźnią”, którą on sam powinien 
się stać? Budzi się podejrzenie – ciągnie wywód tenże autor – że modlitwa jest tylko in-
tensywnym zwróceniem się do najwyższego wewnątrzpsychicznego „archetypu”, czyli 



98

Podstawy współczesnej biblioterapii

wewnętrznego obrazu duszy. Podejrzenie to – jego zdaniem – może zmienić się w drę-
czącą wątpliwość, że modlitwa jest aktem mechanizmu projekcji w nas samych, jaki 
przecież stwierdzamy w wielu ludzkich sytuacjach, przede wszystkim, gdy w grę wchodzą 
emocje i afekty. Nie trzeba wspominać, że przeciętny człowiek rzadko bywa tak nieufny. 
(Rudin, 1992, s.197-198). Zatem jak usłyszeć Słowo „Tego”, o którym się mówi, że „jest”? 
Usłyszeć i odpowiedzieć na nie? Otóż można jakby na dwa sposoby: ontologiczny i in-
dywidualny. Albowiem na pierwszy sposób, czego dowodzą autorzy antologii modlitwy 
poetyckiej – składa się przeświadczenie wzięte z tradycji Kościoła, że już dawno ze 
strony boskiego „Ty” padła odpowiedź na zawołanie człowieka, paradoksalnie zanim ją 
człowiek usłyszał, ba, o wiele wcześniej, mianowicie zanim zaistniał. To Słowo Boże 
zostało bowiem udzielone człowiekowi poprzez sam akt stworzenia świata, poprzez 
zmienną, pełną grzechu i świętości historię Izraela, poprzez wcielenie, narodzenie, naukę, 
męczeństwo, śmierć i zmartwychwstanie samego Słowa, Jezusa Chrystusa, poprzez jego 
„radosną nowinę”. Jednakże – piszą dalej wspomniani autorzy – to Słowo Boże, wyra-
żające się poprzez owe magnalia Dei, „wspaniałości Boże”, przemawiające poprzez 
słowo Pisma świętego i „znaki czasu” do każdego z nas, w każdym miejscu i w każdym 
czasie – nie miałoby dla nas żadnego znaczenia, nie mogłoby wydobyć z nas jakiejkolwiek 
odpowiedzi, nawet jednego nieskładnego słowa modlitwy, gdyby w naturze ludzkiej nie 
zostały „wypalone” ontologiczne skłaniające do niej determinanty. One bowiem sprawia-
ją, że natura ludzka nie może nie myśleć, nie działać i nie może nie kochać. Nie może 
nie pożądać szczęśliwości, nie tęsknić za prawdą, dobrem i pięknem, za wewnętrzną 
czystością, za pokojem i sprawiedliwością, nie może nie pragnąć życia pełnego, uszczę-
śliwiającego, w którym by nie było „ni bólu, ni łez”, ani tej bolesnej udręki, która rodzi 
się na widok przemijania piękności życia i świata. Właśnie te determinanty, którym po-
nadawano w historii myśli ludzkiej najrozmaitsze nazwy-fetysze w rodzaju „głodu me-
tafizycznego”, „tęsknoty za wiecznością”, „chorobliwych urojeń”, „świadomości prelo-
gicznej” i  tym podobnych określeń – są w  istocie rzeczy w  sensie religijnym 
nierozerwalnie związane z powołaniem natury ludzkiej, a równocześnie otwierają per-
spektywy na możliwość przekroczenia immanencji natury i wzniesienie się do transcen-
dencji Boga, co jest właśnie układem warunkującym samą modlitwę. (Z głębokości, 1966, 
s. XII-XIV). Wobec powyższego modlitwa indywidualna nie polega jedynie na zwróce-
niu się ku Bogu. Oznacza ona, iż w zadziwiający sposób, zostajemy włączeni w Boży 
porządek. W gruncie rzeczy – stwierdzają z kolei autorzy książki pt.: Modlitwa i medy-
tacja w chrześcijaństwie i buddyzmie – zgodnie z logiką Boga zawierającego przymierze 
z  ludzkością, modlitwa jest wyrazem pewnego rodzaju współdziałania między nami 
a Bogiem. Nie zostajemy pozbawieni naszej wolności ani odpowiedzialności; czas mo-
dlitwy stanowi w naszym życiu jedną z chwil, kiedy możemy zdać sobie sprawę, że 



99

O terapeutycznym wymiarze wiary religijnej w biblioterapii

element Boży działa w nas i kieruje naszym zachowaniem. Oznacza to więc, iż Bóg jest 
w jakiś sposób obecny po obu stronach. Obecny jest w osobie modlącej się, w jej głębo-
kim życiu duchowym po to, by od wewnątrz kierować jej istotą. Znajduje się także na-
przeciwko człowieka, który się modli, a wtedy posiada oblicze Ojca lub twarz Chrystu-
sa–Syna w całym tego słowa znaczeniu. (Modlitwa i medytacja, 2001, s. 116-117). 
A w modlitwach ludzi doświadczonych chorobą lub niepełnosprawnością Bóg posiada 
przede wszystkim oblicze Chrystusa Lekarza.

Dokładnie taki tytuł nosi frapująca książka ks. Mieczysława Kinaszczuka, właśnie 
o dwu najważniejszych – w kontekście modlitwy – osobach: o Chrystusie, który przy-
chodzi do nas jako Boski Uzdrowiciel duszy i ciała i o człowieku, który doświadcza te-
rapeutycznego działania Syna Bożego. Autor wprost pisze: „książka, którą oddaję w ręce 
czytelników, może stanowić pomoc dla tych, którzy żyjąc w środku świata, zmagają się 
z różnorakimi problemami duszy i ciała i pragną żyć z Bogiem na co dzień; chcą, by 
Chrystus Boski Lekarz >>dotykał<< ich swoją uzdrawiającą Miłością.” (Chrystus Lekarz, 
2003, okładka). Książka omawia poglądy wybitnego teologa prawosławnego Paula 
Evdokimova na temat terapeutycznego charakteru odkupieńczego dzieła Chrystusa. Paul 
Evdokimov, który wyrósł na Biblii i nauce Ojców Kościoła, ukazuje ogromną moc, jaką 
niesie Słowo Boże. Duchowość prawosławna jest w swej istocie biblijna, gdyż Ojcowie 
Wschodni żyli Biblią, kochali Słowo Boże, myśleli i mówili za pośrednictwem Biblii. To 
obcowanie z Pismem świętym stawało się tak istotne, że Biblia była dla Ojców Chrystu-
sem. Każde słowo prowadzi bowiem do tego, który je wyrzekł. Tajemnica Ojców pole-
gała na tym, że pragnęli oni jedynie czytać Chrystusa mówiącego do nich. W tej medy-
tacji nad Słowem Bożym kryje się znaczenie zbawcze i uzdrawiające, gdyż w Chrystusie 
Boskim Lekarzu jest życie. Słuchanie Ewangelii stanowi więc słuchanie samego Chry-
stusa. Stąd teologia prawosławna zaleca wszystkim ludziom czytanie Pisma świętego. 
Zwłaszcza, że obcowanie ze Słowem Bożym ma również charakter terapeutyczny, lecz-
niczy, ponieważ czytający Pismo przeżywa spotkanie z Chrystusem wchodzącym w całą 
kondycję człowieka. Słowo Boże wyraźnie mówi nam, że Chrystus ma szczególne 
upodobanie w tych, którzy cierpią, w chorych, ubogich i odrzuconych. Dlatego św. Ma-
teusz zanotował, że Chrystus leczył wszystkie choroby i wszelkie słabości (Mt 9,35). 
Biblia jest tedy żywym Słowem Bożym, żywym Chrystusem, dlatego też – twierdzi 
autor – można zaryzykować tezę, ze Chrystus uzdrawia dziś przez Swoje Słowo i za Jego 
pośrednictwem. (Chrystus Lekarz, 2003, s. 78). Świadczyć o tym mogą również współ-
czesne nam przypadki, np. niewyjaśnionych przyczynami medycznymi ustąpień groźnych 
chorób u modlących się o to ludzi. Pisze o nich, w duchu protestanckim, badacz tego 
problemu i lekarz Larry Dossey w swojej, jakże wymownie zatytułowanej książce: Słowa, 
które uzdrawiają. Siła modlitwy a praktyka medyczna. Napisał on w przedmowie dość 



100

Podstawy współczesnej biblioterapii

kontrowersyjnie: „przez wiele lat lekceważyłem modlitwę. Uważałem ją za dowolną 
i zbędną fanaberię, nie mającą tej samej rangi co leki i zabiegi chirurgiczne. W rzeczy-
wistości próbowałem uniknąć w leczeniu wpływów duchowych lub religijnych, uważając 
się za lekarza-naukowca. [...]. Przed kilku laty odkryłem ze zdziwieniem pewne badania 
naukowe, które zdecydowanie potwierdzały moc modlitwy w leczeniu. [...]. Zaskoczyły 
mnie nowe odbyte eksperymentalne dane na temat modlitwy. Nie chciałem ich zaakcep-
tować. Uznałem medytację, ale myśl o >>przemawianiu do Boga<< w modlitwie koja-
rzyła mi się z fundamentalizmem protestanckim, który w swoim mniemaniu porzuciłem. 
Jednakże wyniki eksperymentów modlitewnych nie przestawały mnie nurtować. Te ba-
dania wykazywały jasno, że modlitwa może przybrać wiele postaci. Odnosiła skutek nie 
tylko wtedy, kiedy ludzie modlili się o określone rezultaty, ale również gdy modlili się 
bez konkretnego celu. W gruncie rzeczy niektóre badania wskazywały, że zwykłe >>Bądź 
wola Twoja<< jest ilościowo skuteczniejsze niż modlitwa o konkretne rezultaty. W wie-
lu eksperymentach okazało się, że zwykła postawa modlitewna – przejmujące poczucie 
świętości i uczucie empatii, troski oraz współczucia dla danej osoby – inicjowały proces 
leczenia. Eksperymenty z ludźmi wykazały, że modlitwa wpływa pozytywnie m.in. na 
wysokie ciśnienie krwi, rany, ataki serca, bóle głowy i lęk. [...]. Zdumiewające było też 
to, że skutki modlitwy nie zależały od tego, czy np. modląca się za kogoś osoba znajdo-
wała się w sąsiedztwie organizmu, za który się modliła, czy była od niego oddalona; 
leczenie zachodziło na miejscu i na odległość.” ( Dossey, 2000, s. 15-18).

Podsumujmy krótko powyższe refleksje. Zaczęliśmy je od modlitwy wziętej z li-
turgii katolickiej: „Powiedz tylko słowo, a będzie uzdrowiona dusza moja”, natomiast 
kończymy fragmentem z Ojcze Nasz: „Bądź wola Twoja”. To nie przypadek. Albowiem, 
jak się wydaje, pomiędzy tymi symbolicznymi granicznymi słupami postawy duchowej, 
zawiera się cała istota i głębia terapeutycznej siły każdego modlitewnego spotkania 
z Bogiem. Spotkania wspomagającego zarówno uzdrowienie, jak i przystosowanie się 
człowieka cierpiącego czy niepełnosprawnego do swoich ograniczeń przez wszystkie 
etapy tego procesu, aż do rzeczywistego zaakceptowania takiego właśnie życia. Jest tam 
także miejsce na wyrażenie woli człowieka i Boga w atmosferze wzajemnej miłości. 
Zatem siła terapeutyczna modlitwy wypływa ze skupienia się w niej, wręcz utożsamienia 
woli człowieka i Boga.

Terapeutyczny wymiar wiary religijnej w biblioterapii obejmuje oprócz modlitwy 
również czytanie literatury religijnej i religioznawczej. Przy czym należy zaznaczyć, że 
w tym ostatnim przypadku, lektura może mieć negatywny wpływ (ale nie musi) w ogóle 
na wiarę poszczególnych ludzi. Kwestią podstawową jest więc jej wybór. Omówienia 
problematyki terapeutycznego czytania pobożnych treści nie możemy nie zacząć od 
niedoścignionej, nie tylko w tym względzie, naczelnej pozycji Pisma świętego, którego 



101

O terapeutycznym wymiarze wiary religijnej w biblioterapii

inna nazwa tworzy przecież pierwotną – jakże nawiasem mówiąc piękną i prawdziwą – 
podstawę etymologiczną wyrazu „biblioterapia”. Bo jeżeli Biblia – jak słusznie twierdzą 
teolodzy – stanowi zapis spotkania Boga z człowiekiem, to wszyscy spragnieni rozmowy 
z Nim powinni ją czytać. I czytają. W myśl cytowanego tu już teologa prawosławnego 
Paula Evdokimova Pismo święte jako jedno z pierwszych i najważniejszych źródeł du-
chowości człowieka jest drogą ku świętości. Ale nie wyłącznie, bowiem dzięki zanurze-
niu się w Słowie Bożym dusza ludzka doznaje nie tylko pociechy w wierze, ale również 
doświadcza mocy Chrystusa, niosącego zbawienie i uzdrowienie. (Chrystus Lekarz, 2003, 
s. 78). Teologowie skłaniają się ku tezie, iż uzdrowienie to obejmuje całego człowieka 
– w jego wymiarze cielesno-biologicznym, intelektualno-duchowym i nadprzyrodzonym. 
W Ewangelii św. Mateusza Chrystus mówi: „Twoja wiara cię ocaliła” (Mt 9, 22), co 
możemy tłumaczyć również: twoja wiara cię uzdrowiła. (Chrystus Lekarz, 2003, s. 78). 
Czyli elementem nieodzownym w człowieku, oczekującym uzdrowienia, jest jego wiara. 
Człowiek zatem potrafi otworzyć się na działanie Boże poprzez wiarę. W konsekwencji 
Bóg nie oddziaływuje na niego jakby z zewnątrz, lecz działa w nim od wewnątrz, w du-
szy i sercu. W ten sposób człowiek nie koncentruje się na sobie, ale uczy się kierować 
spojrzenie na Boga i Jego wspaniałość. To światło emanujące od Chrystusa (światło 
Biblii) pada na naturę człowieka, dodajmy chorą, i przemienia ją, uzdrawia. (Chrystus 
Lekarz, 2003, s. 78). Istotne znaczenie terapeutyczne posiadają więc te lektury, które 
budują wiarę lub ją pogłębiają. Biblia ma taką moc, ale nie tylko ona. Intensywność 
przeżycia wiary religijnej może też dawać czytanie żywotów świętych, homilii i encyklik 
Jana Pawła II oraz innych papieży, książek wydawanych przez instytucje kościelne i za-
konne, wreszcie poezji i prozy literackiej o tematyce religijnej. Rzecz raczej znana w bi-
blioterapii odkąd ona istnieje, gdyż zalecanie do czytania ksiąg religijnych było jednym 
ze sposobów leczenia „chorych dusz” już przed wiekami. Równie znany jest, o czym 
należy wspomnieć, terapeutyczny wymiar własnej twórczości literackiej chorych i nie-
pełnosprawnych. Twórczość tę, zwłaszcza poetycką, ze względu na ulgę jaką daje cier-
pieniom udręczonym ludziom można z całą pewnością, acz metaforycznie określić 
mianem Chusty św. Weroniki. Na tym też polega jej walor terapeutyczny.

Krótkie podsumowanie tego fragmentu brzmi następująco: Paralelizm lektury 
religijnej i modlitwy jest tu nieunikniony. Jego podstawę stanowi pogłębiana w ten spo-
sób wiara. Właśnie przeżycie wiary religijnej podczas procesu lekturowego jest w po-
rządku transcendentnym analogiczne do przeżycia modlitewnego, czyli jest jego podo-
bieństwem, w którym odzwierciedla się także terapeutyczna moc Słowa Bożego.

Po intymnych rozmowach z Bogiem, przychodzi czas na intymne rozmowy z czło-
wiekiem. Dlatego trzecim i ostatnim zagadnieniem będzie przewodnictwo czy też kie-
rownictwo duchowe, czyli terapeutyczne aspekty indywidualnej rozmowy użytkownika 



102

Podstawy współczesnej biblioterapii

biblioterapii z osobą kompetentną w sprawach życia wewnętrznego i religijnego. Inaczej 
mówiąc, pomocy duchowej innego człowieka i płynącej z niej terapii. Ze względu na to, 
ze może nim być także biblioterapeuta, spróbujemy (w wielkim skrócie!) przybliżyć tę 
problematykę w oparciu o znane publikacje. O istocie kierownictwa duchowego pisał 
m.in. jezuita ks. Józef Augustyn, że jest dzieleniem się doświadczeniem wiary. Ponieważ 
kierownik duchowy sam doświadczył, że Bóg uzdrawia, miłuje, daje pokój wewnętrzny, 
przebacza grzechy, dlatego też pragnie dzielić się swoim osobistym doświadczeniem 
duchowym z tymi, którzy go o to proszą. (Ks. Józef Augustyn, 1993, s. 21). Według 
niego w kierownictwie duchowym nie chodzi najpierw o dawanie ludziom wyraźnych 
wskazówek, rad, zachęt czy też nagan moralnych, ale o pewną pomoc w rozeznawaniu 
ich osobistej sytuacji, dzięki czemu mogliby sami stawać się bardziej samodzielnymi 
w szukaniu Boga i Jego woli oraz w podejmowaniu takich wyborów, do których Pan Bóg 
ich wzywa. (Ks. Józef Augustyn, 1993, s.13). I chociaż kierownik duchowy nie powinien 
wchodzić w rolę psychologa w sensie ścisłym (tak jak psycholog-biblioterapeuta w rolę 
duszpasterza), to jednak winien posiadać pewną wiedzę psychologiczną (a psycholog-
-biblioterapeuta teologiczną), rozumieć dokonujące się procesy emocjonalne i umieć 
zachować się tak, aby swoją postawą i dawanymi uwagami i radami nie naprowadzać 
osób na fałszywe rozwiązania, z których kierowany musiałby się później wycofać. „Nie 
zaszkodzić” – oto minimum, jakie wymagane jest także od kierownika duchowego w sto-
sunku do jego podopiecznych. (Ks. Józef Augustyn, 1993, s. 19). Choć ogólnie mówiąc, 
każdy chrześcijanin zaproszony jest do bycia kierownikiem duchowym, to w istotny 
sposób łaska ta związana jest z kapłaństwem. Daje ona nie tyle prawo, co szczególną moc 
w prowadzeniu ludzi do Boga. Właśnie na tym, na prowadzeniu ludzi do Boga, zasadza 
się terapeutyczny wymiar kierownictwa duchowego zanurzonego (w odróżnieniu od 
świeckiego) w wierze religijnej. Polega zrazu na rozeznawaniu duchowym. Mówiąc 
o rozeznawaniu duchowym – pisze ks. Józef Augustyn – znajdujemy się w sercu życia 
duchowego. Samo pojęcie rozeznawania zakłada odkrycie w sobie sprzecznych ze sobą 
sił duchowych. Siły te oddziaływują na człowieka i walczą o niego. Człowiek staje się 
w ten sposób terenem walki i zmagań. Wszystko, co jest w człowieku, zostaje wciągnię-
te w tę walkę: cała jego historia, jego potrzeby, najgłębsze pragnienia, lęki, urazy. Czło-
wiek ze swoją wolnością nie ma możliwości stanąć na uboczu tego, co w nim się dzieje. 
Bierność staje się automatycznym opowiedzeniem się po stronie sił destrukcyjnych. 
Przyczyną wewnętrznego rozbicia człowieka (duchowego, psychicznego, a nawet w pew-
nym sensie rozbicia fizycznego) jest właśnie podleganie przez długi okres czasu silnemu 
naciskowi sprzecznych ze sobą sił. Życie duchowe w swej istocie jest wyzwalaniem się 
z tej dwoistości sprzecznych tendencji po to, aby działać pod wpływem jednej siły: Ducha 
Świętego, pełniąc Jego wolę. (Ks. Józef Augustyn, 1993, s. 25-26). Kolejnym etapem jest 



103

O terapeutycznym wymiarze wiary religijnej w biblioterapii

rozeznanie sfery psychicznej człowieka. W człowieku możemy wyróżnić pewną struktu-
rę, na którą składają się zasadniczo trzy warstwy: fizyczna, psychiczna i duchowa. Dzię-
ki osobie duchowej wszystkie warstwy tworzą jedność. W kierownictwie duchowym 
konieczne jest dostrzeganie najpierw jedności psychiczno-duchowej i  rozeznawanie 
dojrzałości ludzkiej na obu tych poziomach. Niedojrzałość w warstwie psychicznej wy-
razi się w nieładzie, nie tylko w sferze intelektualnej czy emocjonalnej, ale także w sferze 
duchowej. Rozeznanie zjawisk nadzwyczajnych dotyczy zarówno tych nadprzyrodzonych, 
jak i chorobowych. Można się nawet nie spotkać w kierownictwie duchowym z duszami 
mistycznymi, ale z ludźmi z głębokimi ranami psychicznymi bardzo często. Praktyka 
pokazuje, iż w pewnych przypadkach jest rzeczą wprost konieczną współpraca z terapeu-
tą świeckim ( i odwrotnie, tj. terapeuty świeckiego z duszpasterzem). Stosunkowo łatwo 
można rozpoznać osoby chore psychiczne. Ale to, jak reagować na zachowanie się tych 
osób, wymaga już solidnej wiedzy i kompetencji. (Ks. Józef Augustyn, 1993, s. 28-29). 
Następny etap – usunięcie uczuć nieuporządkowanych – wskazuje, na ile kierownik du-
chowy winien zajmować się problemami nieuporządkowanej emocjonalności człowieka, 
tzn. określa to sam podopieczny swoją sytuacją życiową, wiekiem, potrzebami i pragnie-
niami. Środkiem do uzdrowienia emocji jest ich analiza, dalej modlitwa medytacyjna, 
rachunek sumienia i  lektura Pisma świętego. Niedojrzałość emocjonalna człowieka 
uwidacznia się bowiem również w jego zachowaniu moralnym: po prostu w grzechu. Co 
prawda Biblia nie daje precyzyjnej odpowiedzi na pytania, ale daje temat do dyskusji, co 
właśnie jest istotą procesu terapeutycznego. Kolejny etap – oczyszczenie – rozpoczyna 
się zawsze od uznania się grzesznikiem, który potrzebuje Bożego zmiłowania. Doświad-
czenie bycia słuchanym ma charakter oczyszczający. Kierownictwo duchowe nie może 
się jednak na tym skończyć. Winno ono podprowadzić człowieka ku doświadczeniu 
miłosierdzia Bożego. Etap oświecenia następuje po doświadczeniu oczyszczającej mocy 
miłosierdzia Bożego. Kierownictwo duchowe w tym etapie powinno bronić podopiecz-
nego przed intelektualizacją, to znaczy otwierać go na jego własną emocjonalność, 
której uleczenie wymaga nieraz długiego czasu. Jedną z podstawowych spraw jest 
problem stosowania metod modlitwy odpowiadających pragnieniom osoby prowadzonej. 
(Ks. Józef Augustyn, 1993, s. 31-33). Przedostatnim etapem rozeznania duchowego jest 
pomoc w podejmowaniu wyborów penitenta, a ostatnim zjednoczenie w krzyżu i chwale. 
Zwykle po dokonaniu ważnych wyborów życiowych, dzięki którym dokonuje się rów-
nież pewna egzystencjalna stabilizacja, przychodzi codzienność życiowa, która wyma-
ga trudu, dźwigania codziennego krzyża, a nierzadko także szczególnego cierpienia. Ten 
właśnie okres życia ludzkiego staje się często zaproszeniem Jezusa do wejścia w nowe 
życie duchowe: do zjednoczenia z Nim w Jego krzyżu i zmartwychwstaniu. Na tym 
końcowym etapie kierownik duchowy pomaga przede wszystkim odkrywać prawdziwy 



104

Podstawy współczesnej biblioterapii

krzyż dany człowiekowi przez Boga i unikać imitacji krzyża – cierpiętnictwa. (Ks. Józef 
Augustyn, 1993, s. 41).

Podsumujmy fragment o kierownictwie duchowym. Obecna jest w nim i modlitwa, 
i lektura religijna. Jego celem jest rozeznawanie swoich przeżyć i doświadczeń po to, aby 
we wszystkim odnajdywać Boga i nieustannie się Jemu powierzać. Ponadto jasno widać, 
że to przede wszystkim umiejętność empatii stanowi o mocy terapeutycznej przewodni-
ka duchowego. Zgodne to jest zresztą z postawą samego Chrystusa, gdy żył na ziemi. 
Otóż, jak pisze Mark Baker w odważnie zatytułowanej książce Największy psycholog 
wszech czasów. Jezus i mądrość duszy: „Jezus wiedział, że empatia jest kluczem do 
prawdziwej wewnętrznej mocy. [...] Prawidłowo wyrażona, może odmieniać ludzi.” (Mark 
Baker, 2003, s. 215). Natomiast dla penitenta terapia płynie z rozmowy. Podobnie jest 
w przewodnictwie świeckim, o czym mówił już Platon w starożytności, że „duszę moż-
na uleczyć za pomocą pewnych rozmów.” (Ringel, 1992, s. 140). A w czasach nowożyt-
nych Zygmunt Freud, tworząc psychoterapię.

Podsumowując zaś cały rozdział, musimy stwierdzić, ze terapeutyczny wymiar 
wiary religijnej obejmuje obszar odnajdywania i spotykania Boga w modlitwie, przy 
pogłębianiu wiary podczas lektury książek religijnych, wreszcie w korzystaniu z pomo-
cy duchowej drugiego człowieka. Należy stwierdzić, że terapia wypływająca z wiary 
religijnej posiada ogromną wagę, gdyż w jej świetle jest wielką łaską Boga, a przez 
Niego również może być darem innego człowieka. Zatem terapeutyczna moc wynikają-
ca z wiary religijnej zawiera się zawsze w prawdziwej miłości człowieka do Boga, bliź-
niego i świata.

Bibliografia:

(Jan Paweł II,1980) – Jan Paweł II, Redemptor hominis. Tekst i komentarz, Kraków 1980.

(Z  głębokości,1966) – Z  głębokości… Antologia polskiej modlitwy poetyckiej, wstęp, wybór, 
opracowanie Andrzej Jastrzębski i Antoni Podsiad, Warszawa 1966.

(Psychoterapia i religia, 1992) – Josef Rudin, Psychoterapia i religia. Zagadnienia psychologii 
głębi i psychologii analitycznej z listem Karola Gustawa Junga do Autora, przetłumaczył 
Tomasz Czarnawski, Biblioteka Jungowska pod redakcją Zenona Waldemara Dudka, Tom 
pierwszy, Warszawa 1992.

(Modlitwa i medytacja, 2001) – Henri Bourgeois, Jean-Pierre Schnetzler, Modlitwa i medytacja 
w chrześcijaństwie i buddyzmie, przekład Kazimierz Łukowicz. Kraków 2001.

(Chrystus Lekarz, 2003) – ks. Mieczysław Kinaszczuk, Chrystus Lekarz. Terapeutyczny charak-
ter odkupieńczego dzieła Chrystusa w ujęciu Paula Evdokomova, Papieski Wydział Teo-
logiczny we Wrocławiu. Rozprawy Naukowe 47, redaktor serii ks. prof. dr hab. Ignacy 
Dec, Wrocław 2003.



105

O terapeutycznym wymiarze wiary religijnej w biblioterapii

(Larry Dossey, 2000) – Larry Dossey, Słowa, które uzdrawiają. Siła modlitwy a praktyka medycz-
na, przełożył Piotr Kołyszko, Warszawa 2000.

(Ks. Józef Augustyn, 1993) – ks. Józef Augustyn SJ, Praktyka kierownictwa duchowego, Kraków 
1993.

(Mark Baker, 2003) – Mark Baker, Największy psycholog wszech czasów. Jezus i mądrość duszy, 
przełożyła Aleksandra Wolnicka, Warszawa 2003.

(Ringel, 1992) – Erwin Ringel, Nerwica a  samozniszczenie, tłum. St. Lachowski, Warszawa 
1992.

Michał Gosiewski, Biblioterapia w nauczaniu religii, w: Książka w działalności terapeutycznej, 
pod red. E. B. Zybert, Warszawa 1997, s. 76-79.





107

Rozdział 7.

Biblioterapia w świetle psychologii.  
Zarys problematyki 

(Wiktor Czernianin)

Psychologia współtworzy interdyscyplinarne podstawy teoretyczne biblioterapii. 
W gruncie rzeczy stanowi jej istotę, gdyż obejmuje niezwykle ważną problematykę od-
działywania terapeutycznego sztuki literackiej, w ogóle sztuki. Analiza procesu terapeu-
tycznego jest więc pierwszym problemem psychologicznym w biblioterapii wchodzącym 
w zakres psychologii sztuki. Drugi problem mieści się w zakresie psychologii rozwoju 
człowieka oraz psychologii klinicznej. Trzeci musi dotyczyć psychologicznych podstaw 
metod biblioterapeutycznych.

Odnośnie pierwszego problemu, zagadnień związanych z psychologią sztuki, 
których przedmiotem badań w biblioterapii są różnorodne relacje między dziełem lite-
rackim a odbiorcą-użytkownikiem biblioterapii, to warto w tym miejscu poruszyć pro-
blematykę ogólniejszą, mianowicie: znaczenia sztuki dla zdrowia psychicznego. Według 
badaczy problemu (A. Janicki, 1990 - wywód zawiera streszczenie fragmentów z tego 
artykułu; W. Tatarkiewicz, 1975; S. Szuman, 1990), sztuka to próba tworzenia form, 
które cieszą. Takie formy zaspokajają nasze poczucie piękna. Estetyczna wrażliwość 
człowieka jest bowiem trwałą właściwością psychiczną. Wyróżnia się trzy organicznie 
ze sobą sprzężone komponenty tej właściwości: 1) silną dążność do piękna, 2) występu-
jącą przy tym intensywną emocjonalność oraz 3) zdolność do bogatych wypowiedzi na 
rozmaite jakości estetyczne. Człowiek z uwagi na swoje właściwości psychiczne odczu-
wa „głód” obrazu, dźwięku, muzyki, symboliki słów i  ich ciągów skojarzeniowych, 
wyrazu mimicznego, ruchu i gestu. Doznania te stara się zaspokoić, między innymi, 
poprzez kontakt z wytworami sztuki, bądź też poprzez twórczość własną. Czynności 
typu twórczego, które przynoszą różnorodną sztukę, są nierozłącznie związane z psy-
chiką ludzką, tak od strony trwania ich w czasie, jak i powszechności występowania. 
Spostrzega się je w różnych okresach rozwojowych człowieka oraz w rozmaitych stanach 
psychicznych, tj. zarówno w prawidłowym funkcjonowaniu, jak i w przebiegu zakłóceń. 
Funkcjonowanie mózgu przejawiające się niezaburzonymi czynnościami psychicznymi 
uwarunkowane jest między innymi prawidłowym dopływem informacji zmysłowych. 
Część tych informacji, poza cechami bodźców działających na narządy zmysłów, posia-
da znaczenie dodatkowe bodźców odbieranych jako zaspokajające potrzebę doznań 



108

Podstawy współczesnej biblioterapii

estetycznych. Te właśnie cechy posiadają bodźce odbierane w przebiegu percepowania 
sztuki słowa, sztuk plastycznych, muzyki, sztuk widowiskowych. Zaspokojenie przy 
pomocy środków jakimi dysponuje sztuka strefy elementarnych potrzeb wewnętrznych 
człowieka (uświadomionych i nieuświadomionych), stanowi warunek utrzymania odpo-
wiedniej równowagi jego funkcji życiowej, ponieważ sztuka zmierza do wytworzenia 
równowagi między światem wyobrażonym a rzeczywistością (A. Janicki, 1990, s. 77). 
Sztuka pokazuje naszą teraźniejszość emocjonalną, jest pomostem między przeszłością 
a przyszłością, między wiedzą a mitem, posiada samoistną strukturę paralelną do naszych 
dążeń, pragnień i lęków. To prawda, że sztuka zastępuje życie iluzją, ale tworzy przy 
tym rzeczywistość artystyczną, dzięki której umysł człowieka zostaje zdynamizowany 
i odświeżony, staje się bardziej wrażliwy i bystry, bardziej „otwarty”, a więc bardziej 
zdolny do poznawania właśnie rzeczywistości życiowej, a także do jej przekształceń. 
Jest to niezwykle ważne w procesie biblioterapii. Życie duchowe i intelektualne czło-
wieka określa się rodzajem stawianych przez niego pytań: sobie, innym, światu. Człowiek 
współczesny stawia pytanie nauce, nie sztuce. Od chwili pójścia do szkoły, aż do chwi-
li śmierci nauka ma rozstrzygać jego wątpliwości, rozpraszać niewiedzę, upewniać. 
Jednakże wśród wielu innych są pytania, których nauce postawić nie sposób, na które 
nauka nie odpowiada. A te są silnymi reakcjami uwikłanymi w świat ludzkiego serca. 
O lęk, o miłość, o odwagę, o sens – wbrew oczywistości można zapytać jedynie sztukę. 
Ten aktywny stosunek do dzieła sztuki, tj. wrażliwość, dociekliwość i skupienie jest - 
według Szumana - warunkiem przeżycia estetycznego. Obcując tak, np. z dziełem lite-
rackim, uczestnik biblioterapii obcuje ze światem za pośrednictwem słowa, a w trakcie 
odbioru wspiera się własną wyobraźnią i myśleniem pojęciowym. Przeżycie literackie 
ma charakter najbardziej intelektualny spośród wszystkich przeżyć estetycznych, co 
wynika z obecności w dziele wyraźnej warstwy znaczeniowej.

Sztuka słowa jako podstawowy środek terapeutyczno-wychowawczy w bibliotera-
pii może towarzyszyć człowiekowi nawet przez całe życie, będąc stałym źródłem nowych 
doświadczeń, bogatych przeżyć, wciąż odnawianej wiedzy o sobie samym, inspiracją do 
zmiany lub potwierdzenia własnej osobowości. Tak więc – poza oddziaływaniem este-
tycznym - sztuka oddziałuje na sferę intelektualną, moralno-społeczną, pobudza wyobraź-
nię oraz postawy twórcze. Moralne oddziaływanie sztuki polega na przekazywaniu 
w utworach wzorów postępowania. W zakresie oddziaływania intelektualnego, sztuka nie 
tylko pozwala na poznawanie rzeczywistości zewnętrznej, lecz również i wewnętrznej, 
świadomości zbiorowej i indywidualnej, mechanizmów kierujących procesami społecz-
nymi i postępowaniem jednostki. Inspirując wyobraźnię pozwala nie tyle i nie tylko na 
ucieczkę od świata zewnętrznego lub wewnętrznego, ale zobaczenie go w nowy sposób, 
umożliwiający następnie twórcze na ten świat oddziaływanie (A. Janicki, 1990, s. 78).



109

Biblioterapia w świetle psychologii. Zarys problematyki

Drugi problem, to zagadnienie przydatności wiedzy psychologicznej o rozwoju 
człowieka w biblioterapii, związany ściśle z zachowaniem osób, wobec których podej-
mowane są działania terapeutyczne. Bez wątpienia wiedza taka jest jednym z podstawo-
wych warunków skutecznej biblioterapii, zwłaszcza wychowawczej. Jej podstawowym 
założeniem jest postrzeganie człowieka jako jednostki aktywnej. To znaczy człowiek jest 
dla niej podmiotem działającym w swoim środowisku, a więc podejmującym zadania, 
realizującym je, odpowiednio wykorzystującym informacje, nawiązującym trwałe relacje 
z otoczeniem. Relacje, które następnie określają jego miejsce w otoczeniu społecznym. 
Podstawą rozwoju tak ujmowanego człowieka są jego doświadczenia wynoszone z dzia-
łań, przez które uczestniczy w swoim środowisku (M. Porębska, 1990 - w fragmencie 
dotyczącym psychologii rozwoju indywidualnego człowieka streszczam poglądy tej 
Autorki ). Ważne dla biblioterapii jest to, jak w tej koncepcji rozwoju rozumie się tzw. 
uwarunkowania zewnętrzne i wewnętrzne. Otóż warunki wewnętrzne to początkowo 
wrodzone właściwości organizmu a następnie – w miarę postępowania rozwoju – naby-
wanie umiejętności i sprawności, które określają możliwości podmiotu, w tym jego 
ustosunkowanie do otoczenia i siebie samego. Natomiast zetknięcie się człowieka z ze-
wnętrznymi warunkami, tj. ludźmi, ich postępowaniem, przedmiotami i zjawiskami – 
prowadzi do powstania określonej sytuacji. Kształtuje ją percepcja podmiotu ograniczo-
na jego możliwościami. Realizując zadania wynikające z uczestniczenia w kolejno 
zmieniających się sytuacjach, człowiek gromadzi doświadczenia. Proces organizowania 
tych doświadczeń to, ujmując najogólniej, proces jego indywidualnego rozwoju. Wraz 
z rozwojem człowieka kształtuje się też struktura jego funkcjonowania, która rozpoczy-
na się już od nawiązania pierwszych związków dziecka z osobami dorosłymi w rodzinie. 
Jej kształtowanie się jest równoznaczne z włączaniem się człowieka w układ związków 
w jego środowisku, dlatego ulega stałym zmianom. Struktura funkcjonowania kształtuje 
się w każdym przypadku indywidualnie, bo indywidualnie są doświadczenia jednostki, 
jednak można wyróżnić podstawowe kategorie: 1) strukturę prawidłową, 2) dwie odmia-
ny deformacji, mianowicie w kierunku podporządkowania i dominacji (M. Porębska, 
1990, s. 60).

Prawidłowe ukształtowanie się struktury funkcjonowania charakteryzuje się na-
stępująco w działaniach jednostki: otwarty stosunek do otoczenia, aktywne włączanie się 
w przebieg zdarzeń w otoczeniu, nastawienie zadaniowe, tj. ukierunkowanie na cel i or-
ganizowanie czynności ze względu na jego osiągnięcia, dalej: umiejętność współdziała-
nia, umiejętność pokonywania trudności. Po stronie właściwości jednostki widoczna jest 
prawidłowa orientacja w otoczeniu, m.in. w miarę obiektywna percepcja zdarzeń, twór-
cze ustosunkowanie się do rzeczywistości, wiara we własne siły, właściwa ocena własnych 



110

Podstawy współczesnej biblioterapii

możliwości, optymizm. Takie ukształtowanie się pierwszej formy struktury funkcjono-
wania stwarza optymalne warunki do dalszego przebiegu rozwoju.

Natomiast dla obu odmian zdeformowanej struktury funkcjonowania charaktery-
styczne jest egocentryczne nastawienie jednostki. W każdej z odmian są inne konsekwen-
cje. W pierwszym przypadku – zdominowania jednostki – widoczna jest niepewność, 
powściągliwość w działaniu, brak wiary we własne siły, nadmiar sygnałów zagrożeń, 
nadmierne rozbudowanie się mechanizmów obronnych, słaba odporność na stresy, obni-
żona aktywność. W drugim przypadku – dominacji jednostki nad otoczeniem – w dzia-
łaniach jest widoczna tendencja do narzucania własnych życzeń lub pomysłów, przeła-
mywanie oporu siłą, wpadanie w konflikty, gdy otoczenie się nie poddaje, w działaniach 
większa odporność i aktywność (M. Porębska, 1990, s. 61). Z deformacją struktury 
funkcjonowania łączyć można zagrożenia dla dalszego przebiegu rozwoju. Przewidywa-
nia takie wiązać można z tym, że powoduje ona wybiórcze nastawienie na otoczenie, 
sprzyja zniekształceniu odbioru rzeczywistości, występowaniu odpowiadających jej sy-
tuacji, a tym samym mnożeniu potwierdzających ją doświadczeń.

Zatem warunki skutecznej biblioterapii z tego punktu widzenia przedstawiają się 
następująco: Otóż na pierwszy plan wysuwa się prawidłowe rozpoznanie problemu. Przy 
czym nie wystarczy tu rozpoznanie samego defektu, ponieważ inaczej problem ten się 
przedstawia, gdy defekt powstał we wczesnym dzieciństwie i konkretny człowiek roz-
wija się z tym defektem. Inny zaś problem występuje wtedy, kiedy kalectwo przerywa 
realizację planów życiowych danego człowieka. Ten, owszem, łączy się z określonym 
defektem, ale zakres i głębia tego problemu wyznaczana jest przez właściwości indywi-
dualne jednostki w tym przede wszystkim jej strukturę funkcjonowania. Dane empirycz-
ne wskazują, że np. jednostki o wysokim poziomie rozwoju, bogatsze wewnętrznie, 
prawidłowo funkcjonujące, szybciej poddają się pełnej psychologicznej rehabilitacji, 
biorą aktywny udział w procesie biblioterapeutycznym, nawet wtedy, gdy kalectwo prze-
kreśliło realizację bardzo ważnych i wartościowych dla nich celów życiowych. Natomiast 
jednostki, które np. przed wypadkiem ujawniały defekt funkcjonowania, nie tylko trudniej 
poddają się psychologicznej rehabilitacji, lecz także dość często wyolbrzymiają problemy, 
nawet wówczas, gdy nie były wyraźnie ustalone cele życiowe lub są one takie, że łatwo 
można je zmienić.

Z punktu widzenia zarysowanej koncepcji rozwoju indywidualnego, należy pod-
kreślić, że materiały biblioterapeutyczne muszą być zastosowane tak, by oddziaływały 
przede wszystkim na kształtowanie się sytuacji jednostki, w której przebiega jej działa-
nie. To znaczy, żeby ułatwić jednostce rozpoznanie zadań, które może podjąć, a nie 
narzucać ich jej bezpośrednio. Zadania narzucone mogą budzić opory, niechęć, wyzwa-
lać nadmierne trudności (M. Porębska, 1990, s. 61). Dobór odpowiednich sposobów 



111

Biblioterapia w świetle psychologii. Zarys problematyki

oddziaływania zależy od właściwego rozeznania problemów jednostki w procesie tera-
pii, ujmowanych w kontekście przyszłych doświadczeń, celów życiowych, które muszą 
ulec modyfikacji i aktualnego stanu jednostki. Oczywiście, większy efekt prowadzonej 
terapii jest wtedy, kiedy uda się pobudzić jednostkę do odpowiednich działań, utrzymać 
jej aktywność, gdyż wszelkie zmiany i modyfikacje funkcjonowania następują pod 
wpływem indywidualnych doświadczeń jednostki poddanej biblioterapii, w tym przy-
padku wychowawczo-rozwojowej.

Natomiast elementy wiedzy z psychologii klinicznej stanowią, co oczywiste, pod-
stawę biblioterapii klinicznej stosowanej głównie wobec osób z zaburzeniami psychicz-
nymi, w kryzysach psychicznych, z upośledzeniem umysłowym w stopniu lekkim, pa-
cjentów szpitali itd, a więc zorientowanej medycznie. Z szerokiego zakresu praktyk 
klinicznych, do których, jak wiadomo, należą: diagnoza, ewaluacja, klasyfikacja, leczenie, 
prewencja i badania, wydaje się, że ta pierwsza stanowi najsilniejszą podstawę bibliote-
rapii klinicznej. Tym bardziej, jeśli zawęzi się dla jej potrzeb definicję psychologii kli-
nicznej, ograniczając ją do koncepcji psychologicznego badania chorobowych zaburzeń 
psychicznych. Choć diagnoza, czyli rozpoznanie choroby, zaburzenia, zespołu chorobo-
wego, stanu zdrowia itp. jest dla biblioterapeuty niezwykle trudnym zadaniem, to jednak, 
jeśli np. diagnostyczny wywiad z pacjentem jest dobrze przeprowadzony i opisany wraz 
z wnioskowaniem na temat natury jego zaburzeń, to wówczas służy dużą pomocą leka-
rzowi w stawianiu diagnozy i w terapii. Aby poradzić sobie z tym problemem trzeba 
przyjąć założenie, że diagnoza nie zawsze się musi opierać na modelu medycznym. 
Trzeba położyć nacisk na zachowanie, myśli i emocje, a konkretnie na te aspekty tego, 
co robimy, myślimy i czujemy, które odbiegają od norm społecznych lub przeszkadzają 
w prowadzeniu normalnego życia. Drugą podstawą biblioterapii klinicznej z omawiane-
go zakresu jest: leczenie. Aby docenić całą różnorodność metod dostępnych praktykują-
cemu klinicyście, należy zapoznać się przynajmniej z najważniejszymi i najszerzej 
praktykowanymi terapiami, które tutaj zostaną jedynie wspomniane.

Zatem trzeci problem wspólny biblioterapii i psychologii musi dotyczyć psycho-
logicznych podstaw metod biblioterapeutycznych. Sztuka słowa - jako szeroko pojmo-
wany materiał biblioterapeutyczny - określa niewątpliwie psychologiczny charakter 
stosowanych w biblioterapii metod i technik. Są nimi psychologiczne podstawy zachowań 
językowych, a ściślej psycholingwistyczne określenia roli języka jako systemu znaków 
i reguł nimi rządzących, niezależnie od podmiotu używającego język. Tym systemem 
znaków człowiek może się posługiwać jako narzędziem poznania i  jako narzędziem 
komunikacji z innymi ludźmi, tzn. w jego funkcji reprezentatywnej i komunikacyjnej. 
A także w jego funkcji terapeutycznej, gdyż słowa mogą mieć taką moc. Począwszy od 
słów szczególnie nacechowanych emocjonalnie, np. sakralne, otoczone kultem „Słowo 



112

Podstawy współczesnej biblioterapii

Boże”, przez formuły zaklęć, ślubowań, przysiąg, wreszcie modlitwy, a skończywszy na 
zespole słów wyrażających życzenia najzupełniej konwencjonalne („dzień dobry”, „do-
branoc”, „bądź zdrowa”). Bardzo poważne miejsce zajmuje w tym obszarze: słowo i tekst, 
ściślej słowo literackie, w ogóle słowo artystyczne. Jeden z aforyzmów biblijnego króla 
i mędrca Salomona brzmi: „Śmierć i życie są we władaniu języka” (Rozdz.18, wers 21). 
A Platon pisał w starożytności, że „duszę można uleczyć za pomocą pewnych rozmów” 
(E. Ringel, 1992), s. 140).

Jeśli więc słowo, rozmowa były możliwością terapeutyczną znaną już tak dawno, 
to w czasach nowożytnych, przede wszystkim udziałem Zygmunta Freuda i jego uczniów, 
stało się stworzenie z tego naukowo zdefiniowanego i empirycznie wypróbowanego 
systemu, tj. psychoterapii jako nowej wtedy dziedziny terapii medycznej.

Właśnie na metodach psychoterapeutycznych głównie opiera się biblioterapia. 
Szczególnie przydatną w niej jest metoda zwana katarktyczną. Najważniejszą zasadę tej 
metody psychoterapeutycznej stanowi wypowiedź. Wszyscy wiemy, jak cenna jest moż-
liwość „wyrzucenia coś z duszy”. W biblioterapii ma to istotne znaczenie, gdyż taka 
wypowiedź zainspirowana przeczytanym utworem literackim, praktycznie przesądza 
o powodzeniu terapii. Przy czym tekst literacki działa tu jak katalizator, mianowicie 
„pokazując” użytkownikowi biblioterapii jego problem (etap identyfikacji), tzn. nieświa-
dome czyni świadomym (etap wglądu). Potem biblioterapeuta może być tylko pełnym 
zrozumienia i otwartym słuchaczem takiej wypowiedzi (etap katharsis). Wie on, że rzeczy 
niewypowiedziane (także z powodu nieuświadomienia ich sobie), rzeczy nieprzetworzo-
ne – gromadzą się w ludzkiej duszy powodując w ten sposób przygnębienie, a niekiedy 
nawet ją przytłaczają (E. Ringel, 1992), s. 141). Metody katarktyczne usiłują zatem przez 
nieskrępowane wypowiedzenie się osiągnąć pewną ulgę, być może nawet uwolnienie od 
cierpień.

Następną metodą psychoterapeutyczną stosowaną po części w biblioterapii (zwłasz-
cza klinicznej) jest tzw. metoda analityczna. Chodzi tu o specyficzną technikę służącą 
uświadomieniu rzeczy dotąd nieuświadomionych. Wywodzi się ona od Freuda. Technika 
ta jest konieczna, albowiem w przypadku rzeczy wypartych - z reguły nieprzyjemnych 
i bolesnych – wgląd w siebie bywa dla użytkowników biblioterapii niezwykle dręczącym 
przykrym przeżyciem, którego, co zrozumiałe, chcieliby czasem uniknąć. Zwykle pozo-
stają jednak ambiwalentni: z jednej strony pragną uświadomienia i uwolnienia od cięża-
ru cierpień, co stymuluje terapię; z drugiej strony, mogą się po prostu bać tego uświado-
mienia, co stanowi element hamujący terapię. W tej sytuacji tym bardziej istotne jest 
„przechytrzenie” tego oporu, czemu w dużej mierze służy technika Freuda (w bibliote-
rapii tylko niektóre jej elementy). Zwłaszcza chodzi tu o tzw. swobodne kojarzenie, 
mianowicie treść estetycznych przeżyć związanych z odbiorem utworu artystycznego 



113

Biblioterapia w świetle psychologii. Zarys problematyki

powinna wywołać u uczestnika biblioterapii łańcuchy skojarzeń podobnych, aczkolwiek 
własnych przeżyć, najlepiej identycznych z przeżyciami bohatera literackiego. Mimo-
wolnie prowadzą one dalej, tj. wydają się przyczyniać do samouświadomienia i ujawnie-
nia wypartych przeżyć traumatyzujących, a nawet oczyszczenia z nich uczestnika biblio-
terapii. Metoda analityczna wraz z techniką swobodnych skojarzeń stanowią też w dużej 
części podstawowe uzasadnienie teorii dynamiki doświadczeń estetycznych Caroline 
Shrodes, w której istnieją liczne paralele miedzy przeżyciem estetycznym a  terapią: 
identyfikacja z postaciami literackimi i ich przeżyciami może doskonalić proces terapeu-
tyczny.

Na uwagę zasługuje również metoda substytucyjna, której elementy mogą mieć 
zastosowanie zwłaszcza w pracy biblioterapeuty. Jej cechy istotnej należy upatrywać 
w tym, ze terapeuta aktywnie przejmuje, przynajmniej na pewien czas, sterowanie pa-
cjentem-użytkownikiem biblioterapii. Warunkiem skutecznego stosowania tej metody 
jest to, by pacjent miał do prowadzącego terapię nieograniczone zaufanie; można by też 
powiedzieć, ze prowadzący terapię musi stanowić dla użytkownika biblioterapii pewien 
autorytet. Terapeuta przekonuje pacjenta, przenosi nań swą siłę, dodaje mu ducha, dora-
dza mu i prowadzi go: dlatego ta forma terapii bywa słusznie określana również jako 
sugestywna (E. Ringel, 1992), s. 141). Substytucja ta (zastąpienie) może odbywać się 
w różnorakiej formie. W biblioterapii indywidualnej (klinicznej i wychowawczej) chodzi 
o zainicjowanie łańcucha rozwoju pozytywnego, do pobudzenia wyobraźni w pozytyw-
nym kierunku, zachęcania do doznawania sukcesów. Zachęta taka może, np. wywołać 
pewną dynamikę własną przeżyć uczestnika biblioterapii w tym sensie, że jedno pozy-
tywne przeżycie staje się podstawą i warunkiem następnego, prowadzącego już o krok 
dalej do przodu. Celem terapii jest stawianie przed jej użytkownikiem zadań wykonalnych 
i wspomaganie go w uporaniu się z nimi przez mądrą aranżację i właściwą postawę.

Wydaje się, że w biblioterapii mają zastosowanie głównie formy psychoterapii, 
które charakteryzuje podejście humanistyczno-egzystencjalne. Ze względu na to, iż za-
burzenia traktowane są tam w kategoriach niedostatków rozwoju osobowości, powstałych 
na skutek niezaspokojenia ważnych psychologicznych potrzeb jednostki, np. miłości, 
akceptacji, autonomii, realizacji znaczących indywidualnych wartości. Celem psychote-
rapii jest tu stworzenie warunków do przeżycia korektywnych doświadczeń emocjonalnych 
(problem ten akcentują szkoły humanistyczne) oraz pobudzenie do refleksji nad ważny-
mi wartościami i wyborami życiowymi (wątek pierwszoplanowy w podejściu egzysten-
cjalnym). Terapia ukierunkowana jest na teraźniejszość i przyszłość – nie rozważa się 
w niej przeszłych doświadczeń ani historii życia pacjenta. Odbywa się z poszanowaniem 
autonomii pacjenta, czego wyrazem są niedyrektywne zachowania terapeuty, a także, 
w przypadku niektórych koncepcji, np. C. R. Rogersa, zmiana pojęcia „pacjent” na „klient”, 



114

Podstawy współczesnej biblioterapii

co ma podkreślić równorzędne relacje między terapeutą a osobą zgłaszającą się po pomoc. 
W toku sesji terapeutycznych klient sam decyduje o problemach, które porusza, poziomie 
intensywności pracy i czasie jej trwania (L. Grzesiuk, 1994, s. 50). Carl R. Rogers, twór-
cą psychoterapii skoncentrowanej na kliencie twierdził, że jest ona ciągle w toku rozwo-
ju – jest takim sposobem bycia z drugą osobą, który sprzyja zdrowym zmianom i ułatwia 
rozwój. Opiera się ona na założeniu, że w człowieku tkwią ogromne zdolności do rozu-
mienia samego siebie i do konstruktywnych zmian w sposobie bycia i zachowania, oraz 
że najlepsze warunki do ujawnienia i urzeczywistnienia tych zdolności stwarza pewna 
specyficzna relacja z drugim człowiekiem. Jej specyfika polega na tym, że terapeuta (lub 
inna osoba udzielająca pomocy) doświadcza siebie takim, jakim rzeczywiście jest, że 
wykazuje głęboką wrażliwość i nieoceniające zrozumienie dla drugiej osoby, że troszczy 
się o nią i komunikuje jej wszystkie te uczucia. Jakość tej relacji jest decydującym ele-
mentem całego procesu terapeutycznego (C. R. Rogers, 1991, s. 6). Konsekwentnie 
Rogers uważał, że powodzenie terapii zależy nie tyle od kwalifikacji czy umiejętności 
technicznych, ile od określonych postaw terapeuty. Czy potrafi on okazywać je tak, aby 
klient je dostrzegł – ten właśnie czynnik decyduje o postępach terapii i konstruktywnych 
zmianach osobowości. Podejście nastawione na klienta charakteryzuje się jednakowym 
postępowaniem niezależnie od tego, do jakiej kategorii diagnostycznej został zaliczony 
klient czy pacjent. Pod tym względem różni się ono zasadniczo od wielu innych orienta-
cji terapeutycznych. Myśli Rogersa o postawie terapeuty niewątpliwie są inspirującym 
wzorem dla postaw biblioterapeuty. Wskazał on na trzy czynniki w tej postawie, od 
których zależy powodzenie terapii, a mianowicie: 1) autentyczności czy też kongruencji 
(przystający, zgodny) terapeuty, 2) pełnej akceptacji albo bezwarunkowo pozytywnego 
nastawienia wobec klienta, 3) wrażliwego, precyzyjnego i empatycznego zrozumienia 
tego, co klient odczuwa i tego, o co mu naprawdę chodzi (C. R. Rogers, 1991, s. 8). 
Uważa się (chociaż nie ma na to dotychczas wystarczających dowodów empirycznych), 
że podana wyżej kolejność warunków powodzenia terapii odpowiada hierarchii ich waż-
ności. Najważniejsza wydaje się autentyczność; dwa pozostałe warunki, choć równie 
istotne, mają chyba mniejsze znaczenie. Terapia jest najbardziej skuteczna, gdy terapeu-
ta posiada wszystkie wymienione cechy w możliwie dużym stopniu. Należy stwierdzić, 
ze nie można identyfikować metod biblioterapii z wszystkimi metodami psychoterapeu-
tycznymi, lecz jedynie z wybranymi technikami, bądź ich elementami. Między innymi 
z tychże powodów nie można całkowicie utożsamiać biblioterapii z psychoterapią, jak-
kolwiek należy ją do niej zaliczyć, ale na zasadach autonomicznych. Znaczna część 
ustaleń psychologicznych jest bowiem niezbędnym fundamentem myślenia i działania 
w biblioterapii, zwłaszcza w dziedzinie celów. Różnica jest natomiast po stronie środków 
oddziaływania.



115

Biblioterapia w świetle psychologii. Zarys problematyki

Podsumowując ten krótki zarys problematyki związków biblioterapii z psycholo-
gią, można dojść do wniosku, że przynajmniej trzy dziedziny wiedzy psychologicznej 
zmieniają nieustannie oblicze współczesnej biblioterapii: psychologia sztuki z kluczowym 
pojęciem przeżycia estetycznego, psychologia rozwojowa i kliniczna z podstawową 
umiejętnością diagnozowania, wreszcie psychoterapia z metodami leczenia opartymi na 
podejściu humanistyczno-egzystencjalnym, a także z bardzo ważnymi określeniami 
postawy terapeuty. Albowiem to wyniki prac badawczych właśnie z tych dziedzin psy-
chologii dynamizują rozwój biblioterapii: przyciągając uwagę, rozniecając dyskusje, 
inspirując autorów nowych artykułów, wreszcie zmieniając naszą wiedzę o jej funkcjo-
nowaniu.

Literatura:

(A. Janicki, 1990) - Andrzej Janicki, Znaczenie sztuki dla zdrowia psychicznego, „Arteterapia II”. 
Zeszyty Naukowe Akademii Muzycznej we Wrocławiu, Wrocław 1990, nr 52.

(W. Tatarkiewicz, 1975) - Władysław Tatarkiewicz, Dzieje sześciu pojęć. Sztuka, piękno, forma 
twórcza, odtwórczość, przeżycie estetyczne, Warszawa 1975.

(S. Szuman, 1990) - Stefan Szuman, O sztuce i wychowaniu estetycznym, Warszawa 1990.

(M. Porębska, 1990) - Maria Porębska, Warunki skutecznej arteterapii z punktu widzenia wiedzy 
o rozwoju psychicznym człowieka, „Arteterapia II”. Zeszyty Naukowe Akademii Muzycz-
nej we Wrocławiu, Wrocław 1990, nr 52.

(E. Ringel, 1992) - Erwin Ringel, Nerwica a samozniszczenie, tłum. S. Lachowski, Warszawa 
1992, rozdział VIII: Psychoterapia dzisiejsza, s. 140-161.

(L. Grzesiiuk, 1994) - Psychoterapia. Szkoły, zjawiska, techniki i  specyficzne problemy, praca 
zbiorowa pod redakcją Lidii Grzesiuk, Warszawa 1994.

(C. R. Rogers, 1991) - Carl R. Rogers, Terapia nastawiona na klienta. Grupy spotkaniowe, tłum. 
A. Dodziuk, E. Knoll, Wrocław 1991.





117

Rozdział 8.

Biblioterapia w pedagogice specjalnej.  
Krótkie repetytorium

(Wiktor Czernianin)

Biblioterapia ma liczne odniesienia do teorii pedagogiki specjalnej. Wspólne za-
sady wychowawczo-terapeutyczne można wyodrębnić zwłaszcza w zakresie metodyki 
rewalidacji i resocjalizacji. Główny cel biblioterapii - nastawienie na udzielanie pomocy, 
dominacja wychowania nad nauczaniem - czynią z niej metodę głęboko zakorzenioną 
również w pedagogice specjalnej. Właśnie ta możliwość przenikania wartościowych 
treści pedagogicznych do poszczególnych rodzajów biblioterapii jest ważkim uzasadnie-
niem wyodrębnienia jej jako jednej z metod pedagogiki specjalnej. Warto tu bowiem 
podkreślić, że metoda ta przez to, iż opiera się na kontakcie interpersonalnym, może mieć 
szerokie znaczenie i zastosowanie we współczesnej rzeczywistości coraz to bardziej 
dehumanizującej człowieka. Metoda ta przeciwstawia się takiemu procesowi, preferując 
samodzielność myślenia i osobistego dociekania prawdy (E. Tomasik, 1997, s. 12). Al-
bowiem szkoły i rodziny rzadko dają dziecku możliwość swobodnego twórczego wypo-
wiadania się. Rozmowy dydaktyczne sprowadzane są nieraz do rzeczowych poleceń czy 
konkretnych pytań, rzadko jest w nich miejsce na właściwy kontakt, zwłaszcza dzielenie 
się najgłębszymi przeżyciami. Właśnie biblioterapia daje okazję do realizowania auten-
tycznych relacji międzyludzkich, które w zdominowanych biernych odbiorem środowi-
skach są zazwyczaj deprywowane.

W pedagogice specjalnej przyjmuje się, że proces biblioterapeutyczny przebiega 
przez cztery określone etapy. Pierwszym jest, tradycyjnie, identyfikacja, która daje uczest-
nikowi biblioterapii zastępcze przeżycie, pozwala mówić o swoich uczuciach z zacho-
waniem pozorów mówienia o bohaterze. Drugi etap: projekcja - jest właśnie tym specy-
ficznym dla pedagogiki specjalnej - dokonywana jest na przykładzie bohaterów literackich, 
pozwala terapeucie poznać prawdziwą naturę irracjonalnych postaw pacjenta, co przy-
czynia się do postawienia właściwej diagnozy. W etapie tym może wystąpić projekcja 
spostrzeżeniowa, polegająca na interpretacji motywów postępowania bohatera lub relacji 
między postaciami, a także projekcje poznawcze, czyli wnioski odnoszące się do sensu 
wyrażonego przez autora, narzucanie sensu moralnego utworu. Terapeutycznym skutkiem 
omawianego procesu jest zastąpienie tego, co było nieświadome, tym, co jest świadome. 
Przy pomocy terapeuty pacjent odkrywa własne możliwości, formułuje filozofię życiową 



118

Podstawy współczesnej biblioterapii

spójną z własną naturą, wzrasta wewnętrznie, odzyskuje prawdziwą radość życia (E. To-
masik, 1994, s. 18). Trzeci etap to oczywiście katharsis, czyli odreagowanie napięcia, 
doznanie oczyszczającej ulgi, a nawet moralnego zachwytu. Natomiast w czwartym – 
wglądzie – uczestnik biblioterapii doznaje samopoznania (zrozumienia siebie i innych), 
odkrywa i pogłębia swój wewnętrzny świat, wzbogaca uczucia i motywy, które mogą 
zmienić jego zachowanie.

W procesie biblioterapii istotną sprawą jest dopasowanie celów do potrzeb jej 
użytkowników. Cele biblioterapii wychowawczo-rozwojowej w pedagogice specjalnej 
mogą wynikać z zadań rozwojowych dla poszczególnych grup wiekowych, np. u dzieci 
naśladowanie, rozróżnianie dobra i zła, rozwój moralny; w wieku dojrzewania – akcep-
tacja własnego ciała, relacja z płcią odmienną, niezależność od rodziców, nabywanie 
pojęć wartości, etyki; u młodzieży starszej – dobór przyjaciół, zakładanie rodziny, wybór 
zawodu i grupy społecznej. Bardziej konkretnie formułowane cele to także, np. zmniej-
szenie agresywności, zmiana postaw względem mniejszości narodowych czy ras.

Na tle różnorakich potrzeb związanych z rozwojem człowieka i szczególnej sy-
tuacji w jakiej się znalazł (choroba, kalectwo), wyodrębnić można najbardziej typowe 
problemy uczestników terapii pedagogicznej jak: poczucie niższej wartości, lęk przed 
rozstaniem z najbliższymi, lęk przed nową sytuacją, lęk przed bólem, przed nowym 
życiem w trudniejszych warunkach, a  także najgłębiej ukrywany lęk przed śmiercią 
(E. Tomasik, 1997, s. 14). Ten ostatni lęk zasługuje na szczególną uwagę, ponieważ 
wiąże się z powszechnym we współczesnej kulturze unikaniem tego tematu w rozmo-
wach, w przeciwieństwie do ekranów mediów (głównie w filmach „akcji” i grach kom-
puterowych). Ma się nawet niekiedy wrażenie, że w naszych czasach tabu przeniosło 
się ze spraw seksu na sprawy związane ze śmiercią. Tabu śmierci przyczynia się do tego, 
że lęki z nią związane rzadko są wypowiadane otwarcie, a człowiek nimi przeniknięty 
skazany jest na rozstrzyganie tych najważniejszych dla siebie spraw w samotności, bez 
pomocy otoczenia.

Nierzadko, by móc wykorzystać książkę jako efektywne narzędzie wychowania 
i rekreacji, trzeba najpierw pokonać różnorodne bariery, nawyki i uwarunkowania śro-
dowiskowe zniechęcające do tej formy spędzania czasu wolnego i zdobywania informa-
cji. Dopiero potem można zakładać realizację celów terapeutycznych. Z drugiej strony 
zdarza się, iż stosujący biblioterapię nauczyciele-wychowawcy nie są świadomi, że 
metoda pracy, którą stosują to właśnie biblioterapia wychowawcza.

Najprostszy jej podział to biblioterapia indywidualna i grupowa. Oba typy mogą 
występować łącznie, czasem jednak preferowany jest jeden z nich, np. dla dzieci – bi-
blioterapia grupowa; a dla osób starszych, obłożnie chorych – indywidualna. Bibliotera-
pia indywidualna bliska jest doradztwu bibliotecznemu, ale może być również znacznie 



119

Biblioterapia w pedagogice specjalnej. Krótkie repetytorium

głębsza od niego. Z kolei w biblioterapii grupowej ważne są jej procesy dynamiki. Gru-
pa stanowi bowiem ośrodek zainteresowania dla jej członka, wzmaga rozumienie siebie 
i akceptację innych, zmniejsza niepokój i poczucie izolacji oraz utrwala uczucia i do-
świadczenia uczestnika takiej biblioterapii (E. Tomasik, 1997, s. 19). Według badaczy 
niepokój członka grupy jest zredukowany przez wiedzę, iż inni mają podobne problemy. 
Słuchanie ich i rozmowa z nimi stymuluje uczestnika biblioterapii grupowej do nazwania 
i uwolnienia się od doświadczeń, które na niego oddziałują: sugerowane są nowe sposo-
by podejścia i rozwiązania problemów, członek grupy może zredukować poczucie winy 
i wrogości. Grupa zapewnia akceptację i wsparcie emocjonalne, a poprzez reprezento-
wanie rzeczywistości społecznej daje członkowi szansę sprawdzenia nowych zachowań 
i idei. To podejście dynamiki grupowej oparte jest na teorii pola, według której ludzie – 
istoty społeczne – potrzebują innych (ludzi) jako podstawy do samowiedzy, wiedzy 
społecznej, zapewniającej właściwe reakcje i zachowania modyfikowane przez normy 
społeczne. W biblioterapii wychowawczej uzasadnienia te służą celom pedagogicznym, 
odpowiednio dobranym do określonej osoby lub grupy osób. Cele pedagogiczne mogą 
dotyczyć samej osoby, własnej drogi życiowej, jak również mogą mieć na względzie, np. 
antyspołeczne zachowanie dzieci wobec kolegów i nauczycieli (E. Tomasik, 1997, s. 20).

Różnorodne wpływy biblioterapii wychowawczej w pedagogice specjalnej można 
ogólnie sprowadzić do dwóch zasadniczych funkcji, mianowicie rozwojowej i korekcyjnej.

W pierwszej z nich najważniejsze jest dostarczanie dodatkowych wiadomości, 
pełniejszej wiedzy i zwiększanie mądrości życiowej. Dzięki walorom poznawczym za-
wartym w materiale biblioterapeutycznym konkretna osoba zaczyna pełniej orientować 
się w rzeczywistości, wyróżniać jej najważniejsze aspekty, stawiać sobie nowe cele 
i podejmować najważniejsze problemy oraz bardziej skutecznie je rozwiązywać. Staje 
się w ten sposób człowiekiem lepiej osadzonym w świecie, który potrafi np. pracować 
z lepszymi rezultatami nad rozwojem własnego autentycznie ukierunkowanego życia. 
Szczególnie cenne są możliwości kompensacyjne w zakresie przywracania utraconego 
sensu życia przez kontakt z literaturą.

Dla funkcji korekcyjnej – najbardziej charakterystyczne staje się przekształcanie 
szkodliwych wręcz sposobów zachowania się na wartościowe. Jest to szczególnie ważne 
w stosunku do osób zagrożonych społecznym niedostosowaniem, w  tym także osób 
lekko upośledzonych umysłowo, które łatwo ulegają wpływom zdemoralizowanych 
kolegów. Możliwości profilaktyczne tej funkcji przejawiają się w zajęciu wolnego czasu 
wartościową lekturą, uczenie spędzania czasu w sposób pozytywny społecznie, tj. po-
zwalający zapobiegać niewłaściwym zachowaniom, a także tworzeniu warunków rekre-
acyjnych, które ułatwiają wypoczynek poprzez czytanie i oderwanie się od codziennych 
trudności. Korekcja np. agresywności wymaga systematycznego stosowania właściwych 



120

Podstawy współczesnej biblioterapii

metod i technik biblioterapeutycznych sprzyjających wytworzeniu się nieagresywnych 
form reagowania na doznawane frustracje, ukształtowaniu postaw prospołecznych oraz 
zinternalizowanych norm moralnych zawierających negatywną ocenę modeli agresji, 
z którymi dana osoba styka się w otoczeniu społecznym. Zadanie takie może na przykład. 
spełniać cykl spotkań terapeutycznych organizowanych przy zastosowaniu właściwej 
techniki psychodramy lub też długotrwałego oddziaływania biblioterapeutycznego za 
pośrednictwem czytania. Pomocna jest w tym literatura filozoficzna i religijna zawiera-
jąca omówienie i uzasadnienie norm moralnych zapobiegających agresji oraz ukazująca 
zgodne z nimi modele zachowania się. Mogą to być również książki zawierające pozy-
tywne modele współżycia społecznego, utwory komediowe, satyryczne.

Jak wspomniałem, w przeciwdziałaniu agresji znajduje zastosowanie psychodrama. 
System reedukacji dzieci agresywnych w wieku 9-11 lat można oprzeć na inscenizacjach 
niedokończonych historyjek. Dzieci mogą w nich uczestniczyć w grupach kilkuosobowych 
przez okres paru tygodni, przy czym w czasie każdego spotkania należy dokonywać zmian 
odgrywanych przez nie ról. Dzięki temu mogą one wczuć się zarówno w sytuację agre-
sora, jak też osoby będącej przedmiotem agresji (Z. Skorny, 1999, s. 29).

Do form biblioterapii przydatnych w korekcji agresywnego zachowania się dzieci 
należy grafoterapia. Rozładowanie stanów napięcia emocjonalnego towarzyszącego 
agresji dokonuje się tu za pośrednictwem czynności manualnych wykonywanych przy 
rysowaniu. Ta technika przydatna zarówno w odniesieniu do dzieci, jak i dorosłych, jest 
określana mianem psychorysunku. Prócz funkcji terapeutycznej, może on być również 
pomocny przy diagnozie struktury osobowości oraz konfliktów przeżywanych przez jego 
wykonawcę. Doświadczeni terapeuci są w stanie zinterpretować symbolikę dzieł sztuki 
wykonanych przez osoby, np. zaburzone emocjonalnie. Rysunek bowiem, jak wszystkie 
inne dzieła sztuki, jest wypowiedzią bardzo osobistą, zawierającą treści świadome i nie-
świadome. Ekspresja za pomocą rysunku wydaje się znacznie bardziej symboliczna i mniej 
specyficzna niż słowa. Według Freuda, za pomocą symbolu można przekazać przepeł-
nione niepokojem treści, chroni on też jednostkę przed odczuciem lęku. Natomiast Jung 
dowodził, że symbole stanowią osobiste doświadczenie, które jest tylko częściowo 
ukształtowane. Wskazywał też, że kreatywność jest głównym elementem procesu lecze-
nia, i przypisywał szczególne znaczenie obrazom w formie archetypów o znaczeniu 
uniwersalnym (G. D. Oster, 2000, s. 19). Ze wszystkich technik stosowanych w psycho-
terapii rysunek wydaje się najłatwiej i najszerzej rozwijać indywidualną ekspresję oraz 
zdolność do komunikowania się. Tworzenie rysunku stanowi łatwiejszy sposób komuni-
kacji z innymi niż werbalne wyznanie osobistych uczuć, szczególnie jeśli wywołują one 
lęk. Dla większości ludzi rysunek stanowi rzadziej używany środek wyrazu, a zatem taka 
forma wypowiedzi będzie prawdopodobnie mniej kontrolowana i odsłoni więcej treści 



121

Biblioterapia w pedagogice specjalnej. Krótkie repetytorium

nieświadomych. Ponieważ rysowanie zapewnia jednostce przestrzeń, w której może ona 
wykroczyć poza swoją zwykłą, wąską sferę zmysłów - w efekcie pojawiają się nieocze-
kiwane kwestie, stanowiące punkt wyjścia do dyskusji i procesu poznawczego. Pozwala 
to pacjentowi lepiej zrozumieć samego siebie. Rysunek ułatwia niewątpliwie uzyskanie 
wglądu w ukryte konflikty, silne strony ego oraz cechy charakteru. Powszechnie uważa 
się, że rozwój indywidualny jest odzwierciedleniem rozwoju gatunku. I rzeczywiście 
dzieci potrafią rysować, zanim nauczą się pisać. Jedną z wczesnych analiz dziecięcych 
rysunków jest praca Cyrila Burta, Mental and scholasitc tests (London, 1921). Otóż 
opierając się na własnych obserwacjach oraz wcześniejszych badaniach, Burt wyróżnił 
w dziecięcej twórczości odrębne stadia. Stwierdził, że dzieci w wieku dwóch, trzech lat 
najpierw zaczynają bazgrać. Działania te postrzegane są przez Burta jako bezcelowa 
ekspresja aktywności, która z czasem ulega udoskonaleniu i zróżnicowaniu. Kiedy dziec-
ko ma cztery lata, bezładne bazgroły zostają zastąpione przez pojedyncze linie. Rok lub 
dwa lata później dziecko zaczyna rysować prymitywne symbole reprezentujące ludzi 
i zwierzęta. Dziecięce rysunki z okresu latencji, trwającego do chwili ukończenia dzie-
sięciu lat, Burt klasyfikuje jako opisowe, gdyż pojawiają się w nich próby uwzględnienia 
szczegółów. Jedenastolatek potrafi (a także lubi) kopiować i naśladować prace innych. 
Według Burta, w rysunkach dzieci w wieku od jedenastu do czternastu lat obserwuje się 
pewien regres, prawdopodobnie związany z rozwojem poznawczym i językowym oraz 
konfliktami emocjonalnymi. Ta grupa wiekowa woli rysować wzory i formy geometrycz-
ne niż postaci ludzkie. W połowie okresu dojrzewania Burt odnotowuje artystyczne od-
rodzenie, które przejawia się we wzroście zainteresowania kolorem i formą. Te i podob-
ne badania umożliwiły specjalistom lepsze zrozumienie zarówno rozwojowych, jak 
i psychologicznych aspektów dziecięcych rysunków. Chcąc wykorzystywać rysunki do 
interpretacji i diagnozy, trzeba sobie zdawać sprawę z tego, że cechy rysunku, które nie 
są charakterystyczne dla danej grupy wiekowej, w innej mogą się okazać powszechne. 
To właśnie opisowe badania dziecięcych rysunków potwierdziły teorię, że rozwój arty-
styczny postępuje etapami, i dały podstawę do stosowania rysunków także w takich celach, 
jak określanie inteligencji i osobowości(G. D. Oster, 2000, s. 17-18, 23).

Zatem specyfika biblioterapii wychowawczej w pedagogice specjalnej polega 
głównie na realizacji celów rozwojowo-humanistycznych w normalnym przebiegu życia 
jej użytkownika.

O wpływie książki na rozwój mowy i myślenia u dzieci, jej roli w budzeniu aktyw-
ności zabawowej, także na ich rozwój intelektualny i emocjonalny – napisano bardzo dużo. 
Należy tutaj jedynie przypomnieć, jak bardzo książka zwielokrotnia możliwości poznania, 
„poszerzając” dostępny dziecku świat. Nawet łatwe dla najmłodszych książeczki, o prostej 



122

Podstawy współczesnej biblioterapii

akcji, „opowiadają” często o sprawach wykraczających poza dostępne dla nich obserwa-
cje i doświadczenia (H. Ratyńska, 1976, s. 72).

Ta rozwojowa funkcja biblioterapii wzrasta coraz bardziej w miarę dorastania 
dziecka, które czerpie coraz więcej wiadomości z literatury pięknej, kształtującej nowe 
jego wyobrażenia i pojęcia. Opowiadane bądź czytane książki – na przykład o życiu 
i przygodach, które dzieją się w odległych miastach, krajach, w dawnych czasach, innym 
środowisku - dzieci słuchają, przeżywają ich treść, śledząc przebieg akcji, kolejność 
następujących po sobie zdarzeń. Przeżycia te często znajdują wyraz podczas zajęć biblio-
terapeutycznych w różnorodnej dziecięcej ekspresji-zabawie, inscenizacji, twórczości 
plastycznej. Czasem dzieci podejmują taką działalność same, czasem podsuwa je biblio-
terapeutka czy nauczycielka. Trzeba wtedy jeszcze raz zastanowić się nad treścią wysłu-
chanego opowiadania czy przeczytanej książki, rozważyć, jak to właściwie było? Kogo 
najpierw spotkał bohater książki i kto mu pomógł? Co mówił on, a co inne osoby? Dzie-
ci wspólnie z osobą prowadzącą biblioterapię analizują utwór. Czasem pomaga w tym 
odpowiednio kierowana rozmowa, innym razem pytania i odpowiedzi, zagadki, rysunki 
(H. Ratyńska, 1976, s. 73). Analizując fragmenty akcji, dzieci wspólnie oceniają bohate-
rów, porównują ich ze sobą; jest również próba pewnej syntezy treści utworu, wyrażonej 
w zabawie, teatrzyku, samodzielnie stworzonej książeczce. Takie przeanalizowanie 
wybranej pozycji sprzyja czynnościom umysłowym, niezbędnym do podjęcia nauki 
szkolnej.

Analizując utwór, oczywiście nie w formie nudnej lekcji, ale tak, jak się to robi na 
zajęciach biblioterapeutycznych, dzieci dochodzą do pewnych wniosków, próbują for-
mułować sądy. Książki pomagają zrozumieć również znaczenie nazw, stworzyć bardziej 
ogólny obraz przedmiotów. Związane z przeżyciem utworu różne formy działania biblio-
terapeutycznego stwarzają dobrą okazję bogacenia zasobu pojęciowego i słownikowego 
dzieci, zachęcają je do samodzielnych i swobodnych wypowiedzi. Jednocześnie z roz-
wojem zasobu pojęciowego i słownikowego dziecka dokonuje się opanowywanie gra-
matycznej struktury języka (H. Ratyńska, 1976, s. 77). Książka, wzbogacając zasób słów 
i zachęcając do mówienia, może uczyć pięknej polskiej mowy na dobrych, prawidłowych 
wzorach znajdujących się w utworach wartościowych pod względem literackim. Dziec-
ko osłuchując się z  tekstem, przyswaja sobie pewne zwroty i określenia, a zarazem 
tworzy samodzielne opowiadania, treściowo związane z poznanym utworem. Te dziecię-
ce opowiadania – żywe i barwne – chociaż mało jeszcze zwarte i uporządkowane, mogą 
również służyć utrwalaniu właściwych form gramatycznych.

Z kolei oddziaływanie terapeutyczne literatury w biblioterapii klinicznej w stosun-
ku do dzieci ma na celu pomóc w rozświetleniu mroków dzieciństwa i znalezieniu roz-
wiązania trudnych problemów, jakie przed dzieckiem stają Ciemność, burza, bestie, 



123

Biblioterapia w pedagogice specjalnej. Krótkie repetytorium

duchy, sytuacje osamotnienia i poniżenia to tylko niektóre czynniki, jakie wywołują 
w dziecku niepokój. Jeśli niepokój ten jest silnie doznawany, to zwykle prowadzi do 
zahamowania lub wzmożenia aktywności. Wtedy dziecko jest skoncentrowane tylko na 
tych przykrych bodźcach, skutkiem czego mniej sprawnie działa, a w szkole uzyskuje 
gorsze wyniki w nauce (M. Molicka, 1998, s. 5, 9). Trzeba pamiętać, że świat rozwijają-
cego się dziecka to zmieniający się układ zdarzeń, na które musi ono reagować. Nieraz 
są to sytuacje czy wydarzenia niosące właśnie bolesne doświadczenia, zaburzające rozwój 
osobowości. Literatura dziecięca, a przede wszystkim bajki to najbliższe dziecku utwory, 
w których świat realny miesza się z fantastycznym i razem tworzą zrozumiałą rzeczywi-
stość. Dziecko zapoznaje się w nich z sytuacjami wzbudzającymi niepokój oraz, co 
najważniejsze, znajduje cudowne rozwiązanie problemów.

Obowiązująca w biblioterapii wychowawczej naczelna zasada: „Człowiek ma 
zdolność kreowania samego siebie” jest z powodzeniem realizowana szczególnie w pe-
dagogice specjalnej. Proces tego „kreowania”, to proces przeżywania i tworzenia nowych 
wartości zainspirowany przez biblioterapię. Polega on na przygotowaniu człowieka do 
uczestnictwa w kulturze, w świecie wartości sztuki i rozwinięcia na tej podstawie sił du-
chowych niezbędnych do jego rozwoju i samorealizacji. Albowiem dążenie do rozwoju 
jest naturalnym przejawem człowieka bez względu na jego sytuację zdrowotną, czyli jest 
wspólne dla wszystkich ludzi. Niepełnosprawni w zasadzie nie posiadają mniejszych 
zdolności artystycznych niż pełnosprawni. Tworzyć może każdy – pisze A. Hulek – i każ-
dy nosi w sobie coś – uczucia, emocje, doświadczenia, które może twórczo w jakiejś 
formie wyrazić. Każdy także posiada wewnętrzne potrzeby wyrażania się i może osiągać 
określone efekty. Jest więc oczywiste, że nie tylko osoby pełnosprawne, ale i niepełno-
sprawne, są zdolne wyrażać swe uczucia i dać praktyczne ujścia swym zdolnościom. Ich 
wrażliwość na sztukę, muzykę, taniec może być również znaczna, oryginalna, spontanicz-
na, emocjonalna, ale często z uwagi na upośledzające ich warunki jest przygłuszana, 
a kiedy wyrażana, to nie na poziomie swych możliwości (A. Hulek, 1992). Dlatego opie-
ranie przekonań o roli twórczości własnej, np. w rehabilitacji na zjawisku kompensacji 
może być niejednokrotnie niesprawiedliwe i krzywdzące. Powoduje ono, że każde osią-
gnięcie, każdy sukces osoby niepełnosprawnej w dziedzinie sztuki oglądany jest przez 
pryzmat braków, słabości, ułomności. Nie można przecież każdego wysiłku tych ludzi, 
ich zainteresowania czy motywacji traktować jako zwykłej kompensacji fizycznych uste-
rek. Trzeba uznać fakt, że wiele osób niepełnosprawnych po prostu także uprawia sztukę, 
w tym twórczość literacką. Abraham H. Maslow rozróżniał dwa wymiary twórczości: 
uzdolnienia twórcze oraz twórczą tendencję do samourzeczywistniania się. Ludzi twórczych 
cechuje łatwa ekspresyjność, umiejętność syntezy i integracji wartości przeciwstawnych 



124

Podstawy współczesnej biblioterapii

oraz odwaga wobec nieznanego. Jego zdaniem dzieła twórcze mogą powstać jedynie 
wówczas, gdy talent połączy się z twórczą osobowością.

Z psychologicznego punktu widzenia nieraz trudno jest znaleźć wyraźną granicę 
i różnicę między twórczością artysty i chorego psychicznie. Dla obydwu – pisze E. Sy-
ristova – w znacznym stopniu wspólna jest pierwotna hiperintensywność przeżyć, głę-
bokie niezaspokojenie i silne napięcie emocjonalne. Różnica między procesem twórczym 
artysty a niektórych chorych psychicznie polega w zasadzie na stopniowej zdolności 
jednostki do świadomego i aktywnego kształtowania lawiny pierwotnych, często bezład-
nie i impulsywnie wynurzających się przeżyć oraz do uwalniania się od napięcia emo-
cjonalnego. Natomiast u psychotyków przeżycia i imaginacje poddane są jedynie nie-
świadomej, autonomicznej obróbce. Lęk, tęsknota, nienawiść i strach przytłaczają 
całkowicie chorego (E. Syristova, 1982). Z kolei Antoni Kępiński uważał, że aby tworzyć, 
człowiek musi być niezależny, uwolniony z wszelkich więzów i zależności, musi być – 
wolny – zwłaszcza wolnością wewnętrzną. Postawa „artystyczna” – pisał – jest postawą 
wolności, w tym sensie, że szuka się w niej wypowiedzenia tego, co w nas jest najbardziej 
indywidualne i spontaniczne, a tym samym zrzucenia z siebie uwierających masek i wię-
zów. Akt twórczy, zdaniem Kępińskiego, jest wyrazem postawy „nad”. Tej postawie 
zawdzięczamy – dowodził - tworzenie ludzkiej kultury. Patrząc na rozwój kultury, odno-
si się wrażenie, że to, co naprawdę wielkie i co przez wieki przetrwało, nie wiązało się 
z konkretami życia, lecz wynikało z  transcendentnych tęsknot, nieraz absurdalnych 
(A. Kępiński, 1985). Zdaniem C. G. Junga tajemnica twórczości, podobnie jak wolność 
woli, jest problemem transcendentnym, którego psychologia nie może rozwiązać, może 
go tylko opisać. Podobnie jak twórca jest zagadką, której rozwiązania wprawdzie szuka-
my na wiele sposobów, ale nadaremnie (C. G. Jung, 1976). Stąd dość powszechny jest 
pogląd, że twórcze dokonanie wyrasta ponad zwyczajność i przeciętność, ponad działania 
i czynności powtarzalne, składające się na codzienne życie.

W biblioterapii wychowawczo-rozwojowej jako metodzie pedagogiki specjalnej, 
szczególnie ważny jest proces twórczości, w którym podmiot świadomie usiłuje tworzyć 
samego siebie, nadać sobie pewną właściwość, ukazać się jako ktoś, kto posiada pewien 
rys indywidualny. Tak ujawniająca się twórczość jest zarazem autokreacją, która może 
pobudzać pragnienie stawania się i bycia sobą. Często jej źródłem jest podążanie za 
wzorcem osobowym, skonkretyzowanym w pewnym bohaterze literackim lub człowieku. 
Autokreację taką ożywia pragnienie, by upodobnić się do tego wzoru osobowego, by go 
wyrazić we własnym bycie. „Twórcze” może być bowiem to, co dzięki działaniom i do-
konaniom dzieje się w podmiocie, co się w nim zawiązuje lub rozwiązuje, umacnia lub 
osłabia, zmienia lub utrwala, słowem to, jakim staje się sam podmiot, jaka tendencja 
w nim się pojawia, jaka zaś zanika, co się przed nim otwiera, co zamyka (A. Węgrzycki, 



125

Biblioterapia w pedagogice specjalnej. Krótkie repetytorium

2001, s. 7-9). Wydaje się, że można tu mówić o „twórczości”, gdyż nie jest to tylko zwy-
kłe zastosowanie, użycie swoich sił i zasobów (wiedzy, doświadczenia) jako czegoś 
gotowego, lecz włączenie ich w konkretne sytuacje, a nierzadko dopiero „budzenie” takiej 
czy innej zdolności, „osiąganie” danej sprawności, i to właśnie w warunkach sytuacyjnych 
może zupełnie nowych i dotychczas jeszcze niesprawdzonych. Nie wydaje się, aby dzia-
łania i dokonania twórcze wypełniały bez reszty jakiegokolwiek człowieka. Obok nich 
pojawiają się także działania odtwórcze, naśladowcze, w których próżno szukać czegoś 
twórczego. Nie przeszkadza to jednak, by kogoś uznać za „człowieka twórczego”. Jest 
nim bowiem ten, kto zdolny jest do twórczych działań i twórczych dokonań; ten, u kogo 
ujawniła się ta zdolność. Sprawą ważną pozostaje częstotliwość owych działań i doko-
nań(A. Węgrzycki, 2001, s. 7-9).

Bibliografia:

(E. Tomasik, 1997) - Ewa Tomasik, , Biblioterapia jako metoda pedagogiki specjalnej (Podsumo-
wanie programu z  lat 1989-1996), w: Książka w  działalności terapeutycznej, pod red 
E. B. Zybert, Warszawa 1997.

(E. Tomasik, 1994) - Ewa Tomasik, Czytelnictwo i biblioterapia w pedagogice specjalnej, War-
szawa 1994.

(Z. Skorny, 1999) - Zbigniew Skorny, Psychospołeczne mechanizmy agresywnego zachowania 
się a arteterapia, „Arteterapia III”, Zeszyty Naukowe Akademii Muzycznej we Wrocła-
wiu nr 57, Wrocław 1999.

(G. D. Oster, 2000) - Gerald D. Oster, Patricia Gould, Rysunek w psychoterapii, przekł. Anna 
i Magdalena Kacmajor, Gdańsk 2000.

(H.  Ratyńska, 1976) - Helena Ratyńska, Literatura dziecięca w  pracy przedszkola, Wrocław 
1976.

(M. Molicka, 1998) - Maria Molicka, Bajki terapeutyczne dla dzieci, Leszno 1998.

(A. Hulek, 1992) - A. Hulek, Sztuka a  ludzie niepełnosprawni, „Postępy Rehabilitacji” 1992, 
t. IV, s. 86. Cyt. za: Przesłanie nadziei. Antologia twórczości literackiej osób niepełno-
sprawnych ruchowo. Część pierwsza: Poezja, wybór i oprac. A. Stupin-Rzońca. Warsza-
wa 1997, s. 15-16.

(E. Syristova, 1982) - E. Syristova, Świat urojony, Kraków 1982, s. 157. Cyt. za: Z. J. Ryn, Sza-
leni twórcy – szalona twórczość, w: Pogranicza – literatura, teatr i psychiatria. Polsko-
-niemiecki bilans badań naukowych i doświadczenia praktycznego, pod red. A. Radzik, 
Kraków 2001, s. 15-16.

(A. Kępiński, 1985) - A. Kępiński, Melancholia, Warszawa 1985, s. 91 oraz tenże: Rytm życia, 
Kraków 1973, s. 160. Cyt. za: Z. J. Ryn, Szaleni twórcy – szalona twórczość, w: Pograni-
cza – literatura, teatr i psychiatria..., op.cit., s. 16.



126

Podstawy współczesnej biblioterapii

(C. G. Jung, 1976) - C. G. Jung, Archetypy i symbole. Pisma wybrane, tłum. J. Prokopiuk, War-
szawa 1976, s. 396. Cyt. za: Z. J. Ryn, Szaleni twórcy – szalona twórczość, w: Pogranicza 
– literatura, teatr i psychiatria..., op.cit., s. 16.

(A. Węgrzycki, 2001) - Adam Węgrzycki, O roli twórczości w życiu i rozwoju człowieka, w: Po-
granicza – literatura, teatr i psychiatria. Polsko-niemiecki bilans badań naukowych i do-
świadczenia praktycznego, pod red. A. Radzik, Kraków 2001.

Irena Borecka, Biblioterapia formą terapii pedagogicznej. Skrypt dla studentów pedagogiki, Wał-
brzych 2001.



127

Rozdział 9.

Rola bibliotek w działalności biblioterapeutycznej 
(Wiktor Czernianin)

Jak wiadomo, naczelnym zadaniem społecznym bibliotek jest upowszechnianie 
książki i rozwijanie czytelnictwa, a przez to kształtowanie człowieka i społeczeństwa 
zgodnie z potrzebami epoki. Zatem biblioteki zakresem swych ogólnych zadań obejmu-
ją także czytelnictwo chorych, związane z działalnością biblioterapeutyczną. Człowiek 
chory dzięki książkom uczy się rozumieć siebie i drugiego człowieka, jest mu ona bardzo 
potrzebna, bo w kontakcie z nią następuje często jego terapia. Czytanie odpowiedniej 
literatury pomaga mu nabrać niezbędnego dystansu do własnego nieszczęścia, choroby 
lub kalectwa. Człowiek chory zdaje sobie sprawę ze swojego osamotnienia, pragnie 
kontaktu z innymi ludźmi, choćby poprzez sztukę i właśnie tę potrzebę powinien mieć 
możliwość zrealizować w bibliotece. Dlatego słuszny jest pogląd, że biblioteka stanowić 
może pracownię terapeutyczną, zwłaszcza jeżeli jest przeznaczona dla specjalnych czy-
telników. Wtedy jest biblioteką szczególnego typu, np. szpitalną (sanatoryjną, domu 
opieki społecznej), więzienną, szkolną, a nawet publiczną – pod warunkiem, że te ostat-
nie są przygotowane do spotkania ze specjalnymi użytkownikami.

Dużą rolę w działalności biblioterapeutycznej, zwłaszcza w rehabilitacji osób 
niepełnosprawnych, odgrywają biblioteki publiczne, umożliwiające udział w spotkaniach 
i zajęciach czytelniczych. Dzięki tym działaniom ludzie ci nie odczuwają tak bardzo swej 
„inności”, nie czują się wyobcowani ze środowiska. Biblioteki publiczne starają się 
w sposób wszechstronny i sprawny obsługiwać osoby poszkodowane przez los, które 
same do niej dotrą, a także wychodzą z ofertą swych usług. Nie tylko przygotowują się 
do spotkania ze specjalnymi użytkownikami na miejscu w swojej placówce. W myśl 
aktów prawnych – biblioteki zakładają filie i punkty biblioteczne w tych domach opieki 
społecznej, szpitalach, sanatoriach, zakładach karnych, które nie mają własnych bibliotek. 
Organizują także instruktaż i pomoc metodyczną dla już tam istniejących (E. B. Zybert , 
1996, s. 42).

W bibliotekach publicznych szczególnie akcentowana jest działalność skierowana 
na potrzeby dzieci upośledzonych (zwłaszcza przebywających w szkołach specjalnych), 
osób dyslektycznych i starszych mających kłopoty z poruszaniem się, niewidomych 
i niedowidzących, a także głuchych i głuchoniemych. Oczywiście zakres i formy prac 
różnią się w poszczególnych placówkach. W mniejszych bibliotekach działalność ta 



128

Podstawy współczesnej biblioterapii

sprowadza się do udostępniania książek, natomiast większe biblioteki samorządowe or-
ganizują regularne prace kulturalno-oświatowe dla czytelników niepełnosprawnych.

Bardzo ożywioną działalność skierowaną do użytkowników niepełnosprawnych 
prowadzą zwłaszcza te biblioteki, przy których istnieją Ośrodki Czytelnictwa Chorych 
i Niepełnosprawnych, Ośrodki takie funkcjonują na przykład w Elblągu, Gdańsku i To-
runiu. Ponadto w Bibliotece Publicznej w Ostrołęce wydzielono Oddział dla Czytelników 
Niewidomych i Niepełnosprawnych. Tam też dużym udogodnieniem przy dokonywaniu 
wyboru książek mówionych jest katalog tych materiałów zarejestrowany w komputerze 
wyposażonym w kartę dźwiękową.

Wiele bibliotek publicznych nawiązuje współpracę z różnymi organizacjami i to-
warzystwami zrzeszającymi lub działającymi na potrzeby osób niepełnosprawnych, 
chorych czy uzależnionych, np. Towarzystwem Walki z Kalectwem, Klubem AA, Polskim 
Związkiem Niewidomych, Towarzystwem Przyjaciół Dzieci Specjalnej Troski itd. Ko-
operacja bibliotek publicznych z wyspecjalizowanymi organizacjami pozwala im dotrzeć 
do osób potrzebujących wsparcia i pomocy oraz skuteczniej realizować program terapeu-
tycznego oddziaływania książek. Warto zaznaczyć, że działania bibliotek organizowane 
dla czytelników specjalnej troski znajdują podstawy prawne w dokumencie zatytułowa-
nym Rządowy program na rzecz osób niepełnosprawnych i ich integracji ze społeczeń-
stwem. Najpopularniejsze działania o charakterze biblioterapeutycznym przeprowadzane 
w bibliotekach publicznych to imprezy literackie, spotkania teatralne, inscenizacje bajek, 
projekcje filmów czy wspólne kolędowanie. Z myślą o czytelnikach niewidomych urzą-
dza się konkursy czytania w Braille’u. Bibliotekarze bibliotek publicznych organizują też 
zbiorowe wyjścia do kina, teatru lub muzeum. W wielu placówkach obsługą biblioteczną 
obejmuje się dzieci ze szkół specjalnych, świetlic terapeutycznych, z rodzin ubogich, 
bezrobotnych i patologicznych. W bibliotekach tworzy się dla nich warunki do spokoj-
nego odrabiania lekcji i do zabawy. Bibliotekarze pomagają pokonywać trudności w na-
uce poprzez organizowanie głośnego czytania, pisania i opowiadania przeczytanych 
lektur. Dla dorosłych czytelników biblioteki prowadzą głośne czytanie artykułów, nagry-
wają na kasety i wydają, np. „Gazetę Wyborczą” w wersji mówionej.

W bibliotekach publicznych odbywają się także spotkania mające na celu przybli-
żenie ogółowi społeczeństwa problemu osób niepełnosprawnych i ułatwianie im integra-
cji ze środowiskiem. Wyrazem tego było m.in. zorganizowanie integracyjnego Studium 
Aktywizacji Artystycznej w Miejskiej Bibliotece Publicznej w Bochni, w ramach które-
go dzieci upośledzone umysłowo spotykały się ze zdrowymi, aby wspólnie posłuchać 
muzyki, porysować, czy wspólnie obejrzeć występy aktorów. Na terenie bibliotek orga-
nizowane są również konkursy i wystawy prac plastycznych twórców niepełnosprawnych.



129

Rola bibliotek w działalności biblioterapeutycznej

Biblioteki publiczne bywają też miejscem regularnych spotkań pracowników 
służby zdrowia z rodzicami dzieci specjalnej troski. Ponadto bibliotekarze przygotowują 
dla takich rodziców prezentacje książek i wystaw dotyczące niepełnosprawności, np. 
Kształtowanie właściwych postaw rodziców wobec dzieci niepełnosprawnych. Do takich 
prac bibliotekarskich włączają się czasem rodzice dzieci niepełnosprawnych, widząc 
w tym szansę dla wspomożenia rozwoju własnego (i nie tylko własnego) dziecka. Taka 
sytuacja miała miejsce m.in. w Kamionce (woj. lubelskie), gdzie rodzice dziecka specjal-
nej troski prowadzili punkt biblioteczny. Wypożyczając książki, zapewniali dziecku 
kontakt z rówieśnikami i otoczeniem (E. B. Zybert , 1996, s. 46). Zdarza się jednak i tak, 
że mimo starań bibliotekarzy opiekunowie dzieci niepełnosprawnych są niechętni do 
nawiązywania współpracy z biblioteką. Najważniejsze jest to, że biblioteki publiczne 
propagując czytelnictwo osób niepełnosprawnych, wskazują na możliwość efektywnego 
realizowania biblioterapii jako elementu codziennej pracy bibliotecznej.

Działalność biblioterapeutyczna może się mieścić w ramach dydaktyczno-wycho-
wawczej funkcji biblioteki szkolnej. Stosowanie biblioterapii przez bibliotekarzy-nauczy-
cieli czy nauczycieli wychowawców implikowana jest kilkoma czynnikami. Po pierwsze: 
względną łatwością jej realizacji, po drugie: niskimi kosztami (ceny książek), po trzecie: 
potencjalnie dużymi możliwościami we wspieraniu uczniów potrzebujących psycholo-
gicznego wsparcia.

Aspekt terapeutyczny jest bowiem niewątpliwie obecny, np. w pomocy w wyro-
bieniu u ucznia-użytkownika biblioteki szkolnej takiego przekonania, że w literaturze 
i innych materiałach bibliotecznych można znaleźć wzorce osobowe, materiał do reflek-
sji nad sobą i otoczeniem, czyli przekonania o korzystnym wpływie literatury na ich 
własny rozwój. Działalność o charakterze biblioterapeutycznym obecna jest na zajęciach 
uzupełniających, poświęconych pracy pedagogicznej z czytelnikami-uczniami. Takie 
zajęcia czytelnicze mogą przybierać formy zbieżne z metodami i technikami bibliotera-
peutycznymi, bowiem rozróżniamy wśród nich zajęcia: 1) oparte na żywym słowie: 
głośne czytanie i opowiadanie treści książek, artykułów czasopism, przeglądy książek, 
prasy, dyskusja itp., 2) małe formy teatralne – inscenizacje, 3) konkursy czytelnicze, 
4) projekcje filmów video, 5) imprezy łączące różne formy: wieczory literackie, konfe-
rencje czytelnicze i in. (E. Białkowska, 1977, s. 312).

Rola biblioteki szkolnej w interesującym nas zakresie, polega również na przeko-
nywaniu nauczycieli o możliwościach prowadzenia także prze nich biblioterapii. Może 
pomóc tym samym w doskonaleniu zawodowym i ich pracy poprzez współdziałanie 
z nauczycielami i wychowawcami, psychologami i pedagogami szkolnym nie tylko 
w rozpoznawaniu uzdolnień, zainteresowań i trudności edukacyjnych uczniów, ale może 



130

Podstawy współczesnej biblioterapii

odegrać pozytywną rolę w ugruntowywaniu wiary każdego z nich w to, że w szkole są 
osoby i sposoby, które mogą pomóc rozwiązać ich trudne problemy.

Zastanowimy się teraz nad rolą bibliotek więziennych w działalności biblioterapeu-
tycznej w stosunku do skazanych. Polityka penitencjarna zalicza książkę do ważniejszych 
środków oddziaływania wychowawczego. Prowadzone w oparciu o bibliotekę programy 
korekcyjne i plany czytania zawierają w sobie wiele elementów biblioterapii wychowaw-
czo-humanistycznej, mają także przeciwdziałać stagnacji umysłowej, budzić świadomość 
skazanych, przyczyniać się do zmiany ich mentalności oraz wypełniać czas wolny.

Przy doborze literatury zwraca się szczególną uwagę na utwory, które eksponują 
wzorce bohaterów reprezentujących właściwe walory moralne, estetyczne, patriotyczne 
oraz zaangażowanie społeczne. Nie włącza się do zbiorów tych bibliotek książek o te-
matyce sensacyjno-kryminalnej. Duży nacisk kładzie się na literaturę popularnonaukową 
i społeczno-polityczną.

Jednym z podstawowych czynników w oddziaływaniu korekcyjnym biblioterapii 
wychowawczej jest sprawa odpowiednio przygotowanego personelu biblioteki więzien-
nej, którego kwalifikacje i zaangażowanie w istotny sposób rzutują na efekty działań 
korekcyjnych. Bibliotekarze, którzy pracują w zakładach karnych powinni wierzyć, że 
przestępca może się zmienić, a to zakłada konieczność uwzględnienia indywidualności 
skazanego w procesie biblioterapeutycznym i resocjalizacyjnym. Albowiem bibliotekarz, 
który jest bardziej przejęty użytkownikiem niż książką, który umie akceptować ludzi 
takimi, jakimi są, zachęcać ich do dokonywania wyboru i do dyskusji, jest bibliotekarzem-
-biblioterapeutą, który może osiągnąć znaczące efekty resocjalizacyjne. Rola biblioteka-
rza więziennego jest ogromna po pierwsze dlatego, że będąc pracownikiem kulturalno-
-oświatowym jest zdolny łatwiej nawiązać kontakt ze skazanym i  w  ten sposób 
oddziaływać na dokonujące się przeobrażenia. Po drugie, jego znajomość książek powin-
na być gwarancją jak najlepszego wykorzystania ograniczonego ilościowo zbioru (E. B. Zy-
bert, 1991, s. 25). Stosunek władz zakładów karnych do działalności bibliotek więziennych 
różni się w zależności od ośrodków. W jednych biblioteki włączone są w całokształt 
prowadzonych działań wychowawczych, w innych ich rola sprowadza się jedynie do 
wypożyczania skazanym książek i czasopism.

W przypadku bibliotek szpitalnych, sanatoryjnych, placówek opieki społecznej to 
- ze względu na czasami dłuższe pobyty pacjentów, pensjonariuszy - ich księgozbiory 
powinny być bardzo zróżnicowane, decyduje to bowiem o ich wartości. Muszą odpowia-
dać oczekiwaniom pacjentów, ale jednocześnie służyć planowo prowadzonej terapii 
(I. Borecka, 1992, s. 55). Pobyt w zakładzie leczniczym nie musi być przerwą w normal-
nym życiu, stąd biblioteka powinna stwarzać warunki uczestnictwa w kulturze. Zlokali-
zowana tak, aby pacjenci mieli do niej łatwy dostęp; z pomieszczeniami przestronnymi, 



131

Rola bibliotek w działalności biblioterapeutycznej

aby nie utrudniały poruszania się osobom korzystającym z wózków lub innych aparatów 
wspomagających poruszanie się, powinna aktywizować chorych. Dla pacjentów, którzy 
są unieruchomieni - i przez jakiś czas nie dotrą do biblioteki o własnych siłach, czy nawet 
przy pomocy personelu - konieczne jest wydzielenie księgozbioru, który będzie dowo-
żony lub donoszony bezpośrednio na salę do łóżka pacjenta. Aktywność chorych czytel-
ników może znaleźć ujście w bibliotece traktowanej jako właśnie pracowni terapeutycz-
nej, np. w udziale w zajęciach recytatorskich, wieczorach głośnego czytania lub dyskusji 
literackiej, spotkaniach z ciekawymi ludźmi zapraszanymi do biblioteki. Prawidłowo 
prowadzona obsługa czytelnicza chorych i niepełnosprawnych jest istotnym ogniwem 
biblioterapii.

Niezbędnym elementem takiej obsługi jest bibliotekarz szpitalny, jego osobowość, 
umiejętność słuchania drugiego człowieka, chęć niesienia pomocy, wreszcie fachowość. 
Odpowiednio wyselekcjonowany przez niego księgozbiór zawierać będzie także pozycje 
z literatury psychologicznej, pedagogicznej, medycznej, również z wybranych fragmen-
tów utworów przygotowanych z myślą o konkretnych potrzebach czytelniczych chorych.

Księgozbiory w bibliotekach szpitalnych, sanatoryjnych czy domach opieki spo-
łecznej są zazwyczaj niewielkie. Nie zawsze przekraczają 1000 woluminów (E. B. Zybert, 
1996, s. 43). To brak pieniędzy jest zwykle tym czynnikiem, który powoduje ogranicza-
nie, a czasem wręcz zawieszanie ich pracy. Z tego też powodu prowadzenie takich bi-
bliotek w Polsce należy bardzo często do dodatkowych obowiązków pracowników ad-
ministracyjnych, czy średniego personelu medycznego: osób w  większości 
nieprzygotowanych zawodowo, a co gorsza nie zawsze rozumiejących terapeutyczne 
funkcje książki i biblioteki.

Proces terapeutyczny zaczyna się wtedy, kiedy książka i zawarty w niej tekst za-
czynają mieć wpływ na życie czytelnika. To dzięki odpowiedniej lekturze wiele proble-
mów staje się bardziej zrozumiałymi, a uciążliwe i momentami wypełnione cierpieniem 
życie pacjenta jest łatwiejsze do zaakceptowania. Zakłada się, że odpowiednia lektura 
pogłębia i wzbogaca osobowość chorego, pozwala przełamać mu jego własne kryzysy 
i dopomaga osiągnąć życiowe cele. Stąd bardzo ważnym elementem pracy bibliotekarza 
szpitalnego jest prowadzone w czasie wypożyczeń doradztwo. Poza tym może on zorga-
nizować, np. przegląd filmów i sztuk teatralnych w technice video. Pacjenci w kontakcie 
z bibliotekarzem widzą możliwość utrzymywania więzi ze światem zewnętrznym. Jest 
on dla nich nie tylko osobą przynoszącą książki, ale i łącznikiem z tym, co pozostawili 
poza szpitalnym murem.

Z powyższych rozważań wynika, że zadania bibliotek szpitalnych są specyficzne, 
ogromnie odpowiedzialne, a ich wykonanie uzależnione jest od spełnienia szeregu wa-
runków. Specyfika zadań biblioterapeutycznych polega na konieczności łączenia pracy 



132

Podstawy współczesnej biblioterapii

związanej z szerzeniem czytelnictwa i szeregu działań oświatowych zbliżających książ-
kę do odbiorców z oddziaływaniem kompensacyjno-terapeutycznym, doprowadzającym 
pacjenta do równowagi wewnętrznej, kształtującym w nim właściwą postawę wobec 
choroby, przywracającym pacjentowi chęć i radość życia (W. Kozakiewicz, B. Brzózka, 
1984, s. 14). Warunki, jakie muszą być spełnione to przede wszystkim odpowiedni księ-
gozbiór i odpowiednio przygotowany bibliotekarz szpitalny, także sprzyjający klimat 
zakładu służby zdrowia. Albowiem, co trzeba podkreślić, przedmiotem oddziaływań 
leczniczych w szpitalu jest nie tylko chory organizm czy chory organ pacjenta, terapii 
poddawana jest również jego osobowość i świadomość.

Pacjenci przebywający w zamkniętych zakładach lecznictwa są wdzięcznymi 
uczestnikami różnorodnych form i metod działalności biblioterapeutycznej. Jedną z naj-
prostszych jest głośne czytanie. Można chorym czytać w pomieszczeniu bibliotecznym, 
w świetlicy lub sali. Wiele osób nie może czytać ze względu na osłabienie wzroku, ogól-
ną słabość lub niemożność skupienia się na treści książki. Wszyscy ci pacjenci chętnie 
słuchają, gdy ktoś zechce i potrafi dobrze czytać ciekawy tekst literacki. Można czytać 
krótkie opowiadania, wiersze lub powieści w odcinkach. Recytować może zaproszony 
aktor lub członkowie zespołu amatorskiego. Chorzy dorośli chętnie słuchają recytacji 
wykonywanych przez dzieci. Powodzeniem cieszą się wśród pacjentów niezbyt długie 
imprezy literackie, spotkania z pisarzami, kwadranse poetyckie, dyskusje nad książką, 
filmem lub sztuką teatralną. Działalność biblioterapeutyczna urozmaica monotonię życia, 
pomaga zapomnieć o dręczących problemach związanych z chorobą, jest źródłem satys-
fakcji emocjonalnych, wreszcie wzbogaca życie wewnętrzne pacjenta. Warto również 
wprowadzać metody muzykoterapii, ponadto powodzeniem mogą się cieszyć małe wy-
stawy obrazów i grafiki, eksponowane na terenie biblioteki.

Reasumując, trzeba podkreślić, że rola bibliotek w działalności biblioterapeutycz-
nej jest bardzo duża. W jej zakres wchodzi bowiem działalność praktyczna w dziedzinie 
oddziaływania książki w różnych środowiskach społecznych (w zależności od typu danej 
biblioteki), dalej poprzez odpowiednią postawę bibliotekarzy oraz odpowiedni dobór 
lektur, a także zastosowanych metod i form pracy z różnorodnym czytelnikiem wyma-
gającym szczególnej opieki bądź psychologicznego wsparcia. Kształtowanie się polskie-
go modelu biblioterapii należy wiązać przede wszystkim z pionierską w tej dziedzinie 
działalnością bibliotek szpitalnych. Pierwszy regulamin biblioteki szpitalnej wszedł 
w życie w 1951 roku, opublikowany jako załącznik do Instrukcji nr 105 Ministra Zdrowia. 
W myśl tej Instrukcji: „chorzy, z wyjątkiem chorych zakaźnych, mają prawo uczestni-
czenia w odczytach, słuchowiskach radiowych i przedstawieniach kinowych za zezwo-
leniem lekarza leczącego”.



133

Rola bibliotek w działalności biblioterapeutycznej

W 1956 roku po raz pierwszy w sprawie bibliotekarstwa szpitalnego zabrała głos 
Danuta Gostyńska, współtwórczyni polskiej biblioterapii, a w 1968 roku ukazała się 
książka Wandy Kozakiewicz Czytelnictwo chorych. W latach siedemdziesiątych XX 
wieku Franciszek Czajkowski założył Ośrodek Metodyczno-Informacyjny Czytelnictwa 
Chorych i Niepełnosprawnych przy Książnicy Miejskiej w Toruniu. Ogromne zasługi 
w propagowaniu biblioterapii ma też Stowarzyszenie Bibliotekarzy Polskich.

Literatura:

(E. B. Zybert, 1996) - Elżbieta B. Zybert, Działalność bibliotek publicznych na rzecz specjalnych 
kategorii użytkowników, w: Dziecko niepełnosprawne w bibliotece, Warszawa 1996.

(E. Białkowska, 1977) - Emilia Białkowska, Biblioteka szkolna. Przewodnik dla bibliotekarza, 
Warszawa 1977.

(E. B. Zybert, 1991) - Elżbieta B. Zybert, Biblioteki więzienne. Zarys problematyki, Warszawa 
1991.

(I. Borecka, 1992) - Irena Borecka, Biblioterapia – nowa szansa książki, Olsztyn 1992.

(W. Kozakiewicz, B. Brzózka) - Wanda Kozakiewicz, Bożena Brzózka, Biblioteka szpitalna dla 
pacjenta. Poradnik, Warszawa 1984.

(I. Borecka) - Irena Borecka, Biblioterapia w szkole. Poradnik dla bibliotekarzy, Legnica 1998.

Biblioteka a niepełnosprawność w rodzinie. Materiały z konferencji, red. J. Nowicki, Warszawa 
2003.

Biblioteka otwarta dla czytelników niepełnosprawnych. Materiały z  konferencji, oprac. red. 
E. Stachowska-Musiał, F. Czajkowski, Warszawa 2002.

Diagnostyczna i  terapeutyczna funkcja biblioteki szkolnej. Materiały z  konferencji, pod red. 
S. Kubowa, Wrocław 2003.

Książka bez barier. Materiały z konferencji, red. J. Nowicki, Warszawa 2000.





135

Rozdział 10.

Biblioterapeuta – kim jest? 
(Wiktor Czernianin)

Biblioterapia to jedna z metod psychoterapii. Środkiem jej oddziaływania psycho-
logicznego jest słowo (pisane, mówione, czytane, słyszane, nacechowane sakralnie), 
zdolne - głównie za pośrednictwem książki - leczyć duszę i pomóc w leczeniu ciała 
pewnym grupom osób, głównie chorym i niepełnosprawnym. Oczywiście, może pomóc 
także np. niedostosowanym społecznie, oddziaływując na ich rewalidację, uczniom w ich 
rozwoju intelektualnym, czy też, poprzez poradnictwo, zupełnie zdrowym ludziom w ich 
życiowych sytuacjach. Nie można więc zawężać pracy biblioterapeuty wyłącznie do osób 
chorych i łączyć je z pracą psychoterapeuty. Biblioterapeutą w pewnym sensie powinien 
być np. każdy wychowawca, kapłan, rodzice i różnego rodzaju animatorzy. Skoro tak, to 
uporządkujmy tytułową problematykę, określając najpierw zwięźle zadania, rodzaj i sku-
teczność pracy biblioterapeuty, zanim dojdziemy do końcowej odpowiedzi.

Zadania postawione biblioterapeucie mieszczą się w funkcjach, jakie może pełnić 
książka. A ta uświadamia, że czytelnik nie jest pierwszym ani jedynym człowiekiem, 
który ma problem (W. Szulc, 1994, s. 36). Dalej: pozwala mu dostrzec, że istnieje więcej 
niż jedno rozwiązanie jego problemu; ułatwia zrozumienie motywów postępowania ludzi, 
nie wyłączając jego samego, uwikłanych w szczególne sytuacje; pomaga dostrzec wartość 
zawartą w ludzkim doświadczeniu; pokazuje czytelnikowi, co jest niezbędne dla rozwią-
zania jego problemu; wreszcie zachęca go do realistycznego spojrzenia na swoją sytuację. 
Widać, że wymienione tak ogólnie zadania (poprzestańmy na nich), zależą od potrzeb, 
struktury psychicznej i sytuacji użytkownika biblioterapii. Mają zatem bezsprzecznie 
charakter interdyscyplinarny i wymagają wiedzy – jak wiadomo - nie tylko z dziedziny 
literaturoznawstwa.

Rzutuje to na rodzaj pracy biblioterapeuty, który najbardziej kojarzy się z rodzajem 
pracy w innych „terapeutycznych” zawodach, np. duchownego i lekarza. Porównajmy 
je. Wskutek ścisłego powiązania psychiki z duchowością człowieka powstaje, po pierw-
sze, problem zawierający się w pytaniu: czy osoba duchowna (ksiądz) jest – szerzej 
określając – psychoterapeutą, czy też nie? Wyleczenie bowiem często może być również 
drogą do uświęcenia, tak samo jak droga do uświęcenia, którą wskazuje duszpasterz, 
często może zawierać także elementy uzdrawiające. Fakt ten jednak nie może zmienić 
tego, że cel za każdym razem jest inny i że zarówno psychoterapeuta, jak i duszpasterz 



136

Podstawy współczesnej biblioterapii

winni pozostawać przy swojej dziedzinie (E.Ringel, 1992, s. 168). Celem działalności 
psychoterapeutycznej jest uleczenie, zaś duszpasterskiej - uświęcenie. Z tym zastrzeżeniem 
jednak, że nie należy zapominać o tym, iż duszpasterstwo uświęcając, owszem także 
leczy. Zatem duszpasterza zajmować będzie raczej sfera świadomości, a psychoterapeu-
tę sfera nieświadomości człowieka. „Raczej” dlatego, iż w istocie duszpasterza intereso-
wać będzie nie tylko świadomość człowieka, ale całe jego życie, a więc ciało i dusza we 
wszystkich wymiarach, także w aspekcie nadprzyrodzonym. Duszpasterz zwraca się do 
tego, co w człowieku świadome, apelując do jego woli, siły, zrozumienia i sumienia, by 
doprowadzić go do sprostania przykazaniom boskim, na ile pozwala mu na to jego natu-
ra ludzka. Zadanie psychoterapeuty polega przeważnie na tym, by to co nieświadome 
uczynić świadomym, tzn. przeprowadzić analizę. Oczywiście interesują go także proce-
sy świadome, a więc cały człowiek, a nie tylko nieświadomość. Inaczej psychoterapia 
sprowadziłaby się do psychoanalizy. Pacjent winien, po wyjaśnieniu faktycznego stanu 
rzeczy istniejącego we wnętrzu jego duszy, móc swobodnie podejmować decyzje. Za 
rodzaj tych decyzji psychoterapia nie jest odpowiedzialna, co oznacza, że musi ona sferę 
świadomą każdego człowieka w istotnej mierze pozostawić jego decyzji. Nie znaczy to, 
że nie może istnieć współpraca między psychoterapią a duszpasterstwem. I tak wiedza 
z zakresu psychologii głębi może posłużyć duszpasterzowi do lepszego uchwycenia 
osobowości jednostki, np. gdy nerwica zniekształca życie religijne. Jest on wtedy zain-
teresowany w usunięciu zahamowania w rozwoju wiary danego człowieka. Zadaniem 
psychoterapeuty będzie wtedy uświadomić i w analizie wyjaśnić przyczyny rozładowy-
wania nerwicy w sferze religijnej. Przy czym do treści określonej religii psychoterapeu-
cie nie wolno się ustosunkowywać, w przeciwnym razie przekroczyłby swoje kompeten-
cje. (E.Ringel, 1992, s. 171). Tak jest w przypadku bliblioterapii klinicznej. Sprawa nie 
jest oczywista w przypadku biblioterapii rozwojowej. Ponieważ tutaj proces terapeutycz-
ny polega na oddziaływaniu także na świadomość, wolę, uczucia, a więc tak jak w dzia-
łalności duszpasterskiej, ale cel jest jednak i tu zgoła inny, tzn. głównie wychowawczy, 
resocjalizacyjny itp. Zatem nie uświęcający, choć go nie wyklucza. Oprócz tego, jest coś, 
co specyficznie charakteryzuje lub może charakteryzować zarówno duchownego, jak 
i biblioterapeutę, mianowicie to, co nazywamy powołaniem. I nieważne czy będziemy 
je rozumieć jako dar Boży, czy na sposób świecki - jako pewne predyspozycje psychofi-
zyczne do wykonywania określonego zawodu. Jest lub powinno ono być nieodzownym 
składnikiem ich osobowości.

Korelacje z zawodem lekarza są oczywiste. Wskazują na to choćby terminy me-
dyczne obecne w biblioterapii i opisy techniki pracy biblioterapeuty, jednoznacznie 
wskazujące na powiązania z naukami lekarskimi. Rola medycyny i lekarzy polega tu na 
określeniu podstawowych jednostek chorobowych, w odniesieniu do których ma być 



137

Biblioterapeuta – kim jest?

stosowana biblioterapia. I tak diagnoza pacjenta, która jest początkiem i warunkiem pro-
cesu biblioterapeutycznego, przedstawia się według znawców następująco. Irena Borecka 
pisze, że biblioterapeuta podobnie jak lekarz i psycholog musi postawić sobie kilka pytań, 
np. w odniesieniu do pacjentów szpitalnych: Jakie związki zachodzą między osobowością 
pacjenta a przebiegiem choroby? Jaki może być wpływ choroby somatycznej na jego stan 
psychiczny? Jak człowiek postrzega szpital, pacjentów, lekarza, innych pracowników 
służby zdrowia? W jaki sposób pacjent zmaga się z własną chorobą? Jaka jest rola rodzi-
ny, przyjaciół w walce chorego z niesprawnością? Jakie zależności zachodzą u poszcze-
gólnych pacjentów pomiędzy bólem a strachem, chorobą a lękiem o życie? Jak człowiek 
chory reaguje na oddalenie od aktywnego życia? Jakie były zainteresowania pacjentów 
przed chorobą? Co powinien zrobić biblioterapeuta, poznając reakcje pacjenta na jego 
chorobę i znając przebieg procesu terapeutycznego? (I.Borecka, 1992, s. 53).

Niewątpliwie biblioterapeuta i lekarz są sojusznikami w walce z chorobami czło-
wieka. Ten ostatni leczy choroby psychosomatyczne czy psychiczne w przypadku psy-
chiatry. Biblioterapeuta zajmuje się chorobami duchowymi. Wykorzystuje tylko techniki 
diagnostyczne i terminy medyczne, aby określić stan ducha użytkownika biblioterapii. 
Lekarz używa środków farmakologicznych i wiedzy ścisłej do leczenia swoich pacjentów, 
biblioterapeuta - literatury pięknej, ponieważ wypełnia ją kultura duchowa człowieka, 
moc jego ducha. Trafnie to ujął poeta:

„Och! bo mi widnym strój tej wielkiej lutni,
W którą wplątany duch każdego z nas.”
		  (Norwid, 1973, s. 26).

Zdaniem lekarza Juliana Aleksandrowicza, choć literatura i medycyna kroczą 
różnymi drogami, to jednak wiąże je wspólny cel, tj. poszukiwanie prawdy o człowieku. 
(J.Aleksandrowicz, 1973, s. 4). W nim też spotyka się sztuka z nauką i lekarz – jak z ko-
lei pisze Andrzej Szczeklik – znajduje swoje miejsce w tym złączeniu. (A.Szczeklik, 
2003, s. 63). Literatura i medycyna są więc sojusznikami. W tym kontekście już nie za-
skakuje często wspominany napis nad jedną z książnic starożytnych, mianowicie „lecz-
nica dla duszy”. Jest on bowiem świadectwem wiary w terapeutyczną moc ludzkiego 
ducha zaklętego w literaturze. Być biblioterapeutą znaczy więc być szafarzem duchowych 
dóbr zawartych w literaturze pięknej i wrażliwym przewodnikiem po świecie książek. 
Biblioterapię do szpitali wprowadzili lekarze. Niewątpliwie musieli to być lekarze-hu-
maniści, tacy jak wspomniany Julian Aleksandrowicz, który pisał, że jako lekarz poszu-
kuje w każdej dziedzinie ludzkiego życia i działania elementów, które mogłyby przyczy-
nić się do ochrony zdrowia. Zainteresowała go przeto i  literatura. Widział w niej 
dziedzinę ludzkiej działalności, która jest może niezamierzonym, lecz naturalnym sojusz-
nikiem medycyny. (J.Aleksandrowicz, 1973, s. 4-5). Pisząc dalej o związkach literatury 



138

Podstawy współczesnej biblioterapii

z medycyną podkreślał, że świadome tworzenie wzorów kulturowych jest możliwe 
z pomocą metod wychowawczych. Jedną z ich form, zwłaszcza reedukacji człowieka 
dorosłego, są dyscypliny estetyczne, a w szczególności literatura. Literatura jako odzwier-
ciedlenie kultury stwarza bodźce psychologiczne, które mogą nadawać kształt myśleniu 
i działaniu człowieka, a więc określa m.in. poziom jego świadomości i wpływa na posta-
wę również w dziedzinie zdrowia i w dziedzinie moralności. Kultura bowiem określa 
sposób zachowania się i psychicznych przeżyć ludzi, które mogą doprowadzić bądź to 
do cierpień i przedwczesnej śmierci, bądź też wyzwalać poczucie radości życia i tym 
samym zdrowia. Pisarz oddziałuje na nas często nieświadomie, niejako psychoterapeu-
tycznie, ukazując bez osłonek naszą własną psychikę, nasze słabostki, naszą „ludzką 
nędzę”. W ten sposób nieświadomie wspomaga proces leczenia: pozwala bowiem kory-
gować nasze osobowości. Gdy usiłujemy wyzwolić się ze wspólnych cierpień wraz z jego 
fikcyjnymi bohaterami, doznajemy niekiedy „katharsis”, która wzbogaca, a tym samym 
niekiedy i leczy naszą „psyche”. (J.Aleksandrowicz, 1973, s. 14). Na wzmiankę zasłu-
guje próba włączenia - przez tego lekarza – książki do stałego „arsenału leków” (doko-
nano tego w III Klinice Chorób Wewnętrznych w Krakowie). Niektórym zagubionym 
w konfliktach ludziom, cierpiącym z powodu ciężkich nerwico-pochodnych dolegliwości 
somatycznych, przeżycie losów fikcyjnego bohatera pozwala odnaleźć swą własną drogę 
życia i tym samym doznać ulg w cierpieniach.

Inny wspomniany już wcześniej lekarz, Andrzej Szczeklik, wręcz zaskakuje, pisząc, 
że medycyna i sztuka wywodzą się z jednego pnia. Obie mianowicie, biorą początek 
w magii – systemie opartym na wszechmocy słowa. Sztuka słowa, wspomagana doświad-
czeniem gromadzonym przez pokolenia kapłanów i lekarzy, pozwalała przywrócić czło-
wiekowi jego miejsce w kosmosie, który aż po XVII/XVIII wiek rozbrzmiewał harmonią. 
(J.Szczeklik, 2003, s. 17). Oczywiście autor książki zdaje sobie sprawę, że pisze o swo-
im zawodzie trochę tak, jakby pisał szaman, to znaczy – zauważa Czesław Miłosz we 
wstępie do niej – nie wyjawiając wszystkich sekretów, które znają nieliczni lekarze 
idealni, jako że umiejętność postawienia diagnozy wymyka się ściśle rozumowemu uję-
ciu. A istnieje też tajemnica powiązania organizmu ludzkiego z energiami duchowymi, 
sprawiająca że sama nauka nie odpowiada na wiele pytań o nas samych. (A.Szczeklik, 
2003, s. 6).

Niewątpliwie skuteczność pracy biblioterapeuty pozostaje w ścisłym związku z jego 
osobowością. Założenie to implikuje jednak złożoność zagadnienia, gdyż zawiera ukry-
ty osąd, mianowicie taki, że bycie biblioterapeutą jest najpierw powołaniem, dopiero 
potem zawodem. Konsekwencją tego jest wysunięcie na plan pierwszy składników toż-
samości o s o b o w o ś c i o w e j  biblioterapeuty przed wyznacznikami zawodowymi. 
W sposób pośredni potwierdzają to ustalenia o wielości profesji osób zajmujących się 



139

Biblioterapeuta – kim jest?

biblioterapią, co znaczyłoby, że najistotniejszym wyróżnikiem z a w o d u  biblioterapeu-
ty jest po prostu posługiwanie się w procesie terapeutycznym literaturą piękną, szerzej 
książką.

Najwcześniej wprowadzili ją do szpitali lekarze i odpowiednio przygotowani bi-
bliotekarze szpitalni, potem biblioterapia stała się ważną metodą terapeutyczną w rękach 
pedagogów specjalnych w pracy rewalidacyjnej i resocjalizacyjnej oraz psychologów 
klinicznych pracujących w ośrodkach z pacjentami upośledzonymi umysłowo. Coraz 
częściej sięgali po nią nauczyciele, głównie nauczania początkowego, niektórzy wycho-
wawcy klas prowadzących zajęcia korekcyjno-wyrównawcze oraz bibliotekarze szkolni. 
Wobec powyższego muszę postulować uzupełnienie ważnej konferencji i książki poświę-
conej biblioterapeucie, mianowicie Biblioterapeuta. W poszukiwaniu tożsamości zawo-
dowej, pod redakcją Krystyny Hrycyk, (Wrocław 1997), o konferencję zatytułowaną np.: 
„Biblioterapeuta. W poszukiwaniu tożsamości osobowościowej”.

Przyjrzyjmy się teraz bliżej składnikom takiej osobowości. Najważniejszym wyda-
je się wrażliwość, co znaczy tu - w sensie psychologicznym - zdolność syntonii i empatii, 
charakteryzujących się, jak wiadomo, łatwością w nawiązywaniu kontaktów, umiejętnością 
wczuwania się w sytuację osoby potrzebującej pomocy. W sensie humanistycznym znaczy 
być bliżej drugiego człowieka, czyli stanowić dla niego schronienie, tj. np. ofiarować 
przyjaźń samotnemu, zachętę zniechęconemu, nadzieję zdesperowanemu, czy wręcz mi-
łością bliźniego kochać niekochanego. Najgłębszym bowiem sekretem prawdziwych 
sukcesów biblioterapeuty jest jego głębokość duchowa. Taka postawa jest ich podstawą, 
a więc – mówiąc mniej wzniośle – jego autentyczna życzliwość, gotowość przyjścia z po-
mocą może wpływać kojąco na pacjenta, budzić poczucie bezpieczeństwa, wiarę w siebie 
i ludzi, chęć do życia i wolę wyzdrowienia. (W. Kozakiewicz, 1968, s. 73). Tę duchową 
otwartość biblioterapeuty na innego człowieka musi jednocześnie uzupełniać jego wraż-
liwość na artyzm dzieła literackiego, szerzej sztuki słowa, po której jest autentycznym 
przewodnikiem dla użytkowników biblioterapii i co umożliwia podejmowanie intensyw-
nego oraz właśnie terapeutycznego z nimi dialogu. W sytuacjach terapeutycznych pacjent 
i biblioterapeuta nieustannie oddziałują wzajemnie na siebie poprzez słowo, gest, milcze-
nie, uśmiech, spojrzenie. Kontakty te mogą mieć owszem wartość terapeutyczną, ale 
czasami niestety traumatyzującą dla pacjenta. Największe niebezpieczeństwo w pracy 
biblioterapeuty przedstawia bowiem rutyna, zobojętnienie, powierzchowność w traktowa-
niu ludzi lub lekceważeniu ich potrzeb. Znane są i takie przypadki. Najbardziej optymal-
ną jest sytuacja, gdy serdeczna i życzliwa rozmowa pacjenta z biblioterapeutą przywraca 
temu pierwszemu równowagę, chęć do życia, można powiedzieć, że uzdrawia psychikę 
i całego człowieka. (W.Kozakiewicz 1968, s. 74). Mówiąc o pomocy użytkownikom bi-
blioterapii, trzeba tu jeszcze raz bardzo silnie podkreślić wykształcenie właściwych postaw 



140

Podstawy współczesnej biblioterapii

względem tych osób. Postawy te mają być pozbawione wszelkiej czułostkowości czy li-
tości; rzeczowe, nastawione na „braterską” pomoc, gdy istnieje rzeczywista potrzeba. 
(E.Tomasik, 1997, s. 112). Najważniejszy jest tu k l i m a t  e t y c z n y. Klimatowi temu 
– pisze Simon Blackburn – zawdzięczamy nasze normy zachowania. Kształtuje on nasze 
reakcje uczuciowe; określa to, co uznajemy za dopuszczalne, a co za niedopuszczalne; 
definiuje pojęcia dotyczące tego, kiedy sprawy toczą się dobrze, a kiedy źle; determinu-
je koncepcje naszych powinności względem innych i odwrotnie. (S.Blackburn, 2002, 
s. 9-10). Wytworzenie takiego klimatu etycznego i stałe rozmyślanie nad nim jest sensem 
dobra cechującego biblioterapeutę. Albowiem biblioterapeuta to przede wszystkim czło-
wiek dobry, dlatego może wskazywać drogę ocalenia swojemu pacjentowi. Gdyż niewąt-
pliwie dobro jest potężną siłą leczniczą, która może uleczyć nawet najtrudniejsze choro-
by duchowe. Jednakże musi pamiętać, że klimat etyczny jest czymś odmiennym od 
klimatu moralizatorskiego. W istocie jedną z cech klimatu etycznego może być wrogość 
do moralizatorstwa, które czasem może wydać się czymś nie na miejscu i w złym guście. 
Dość powiedzieć, że epika, liryka i dramat w swej istocie odnoszą się do norm zachowań 
i ich konsekwencji – wielka sztuka mówi o tym wprost. (S.Blackburn, 2002, s. 14). Na 
tym m.in. polega jej terapeutyczne oddziaływanie. Zamiłowanie do niej, jest też nie-
odzownym składnikiem formacji duchowej każdego biblioterapeuty. Cyprian Kamil 
Norwid jest autorem tyleż wzniosłego, co pięknego przesłania, które można by uznać za 
etyczne motto zawodu biblioterapeuty:

„Z rzeczy świata tego zostaną tylko dwie,
Dwie tylko: p o e z j a   i   d o b r o ć ... i więcej nic...
Umiejętność nawet bez dwóch onych zblednieje w papier,
Tak niebłahą są dwójcą te siostry dwie!...”
		  (Norwid, 1973, s. 138).

Ustalenia o ważności powołania i cech osobowościowych biblioterapeuty nieuchron-
nie przywołują na myśl wymagania zawodowe. Otóż stricte „zawodowym” wymaganiem 
stawianym biblioterapeucie jest rozwinięcie w sobie inwencji twórczej. Jego praca wyma-
ga ogromnej aktywności, pomysłowości i miłości do drugiego człowieka. Oprócz siły 
duchowej istotna jest siła intelektualna tkwiąca właśnie w bogactwie podejść do różno-
rodnych problemów pojawiających się w konkretnych sytuacjach terapeutycznych. Aby 
temu sprostać biblioterapeuta winien starać się o eksperymentalną wiedzę, czyli studia 
humanistyczno-literackie i psychologiczne oraz znajomość metod psychoterapii, pogłę-
biając je właściwie przez całe swoje życie wraz z zamiłowaniem do literatury pięknej. 
Taka formacja intelektualna jest szczególnie ważna, zwłaszcza w naszej epoce odznacza-
jącej się wysokim stopniem specjalizacji niemal w każdej dziedzinie życia. Przy czym, 
jeżeli studia mają być rzeczywiście formacyjne, musi im stale towarzyszyć uwrażliwienie 



141

Biblioterapeuta – kim jest?

zarówno na poznanie problematyki, jak i natchnienie miłości do innego człowieka, a więc 
budowanie autokreacji całej duchowej formacji osobowościowej. Podstawową jego umie-
jętnością będzie umiejętność rozpoznania problemów uczestnika biblioterapii i na tym tle 
sformułowanie celów programu. Bez tych umiejętności diagnozowania niemożliwy jest 
sensowny program nastawiony na realizację ważnego dla użytkownika celu. (E.Tomasik, 
1997, s. 110). W zależności od diagnozy pacjentów musi tworzyć grupy i programy bi-
blioterapeutyczne, dostosowywać materiały do ewentualnych upośledzeń i zdolności 
czytelniczych, w dyskusji wyodrębniać główny problem literacki bohaterów, problemy 
wtórne, a także relacje między osobami i problemami. Tak, aby w miarę czytania dyskusja 
nabierała wymiarów osobistych. (E.Tomiasik, 1994, s. 30). Czyli jego pracę musi określać 
w szczególności dobra znajomość pacjenta, literatury pięknej oraz umiejętność inicjowa-
nia i prowadzenia rozmowy. (I.Borecka, 1992, s. 53). Biblioterapeuta musi też pamiętać, 
że wchodząc w świat przeżyć pacjenta, sam mocno uczestniczy w relacjach interpersonal-
nych zachodzących w grupie terapeutycznej. W czasie przebiegu procesu biblioterapeu-
tycznego musi więc zachować obiektywizm i ostrożność w relacjach z pacjentami. Nie 
może oceniać i wartościować postaw i zachowań pacjentów. Akceptuje ich takimi, jakimi 
są. (I.Borecka, 1997, s. 118).

Wobec powyższych ustaleń można domyślić się, że odpowiedź na tytułowe pyta-
nie nie jest łatwa. Chociaż vox populi odpowiada prosto i nie wypada się z nim nie zgo-
dzić – mianowicie, że biblioterapeutą może być „każda wrażliwa osoba z pewną ekspe-
rymentalną wiedzą i podstawowym zrozumieniem procesów grupowych”. Tak przynajmniej 
wynika z ankiet przeprowadzonych w Europie w latach siedemdziesiątych XX wieku. 
(E. Tomasik, 1994, s. 26).

Bibliografia:

(W. Szulc, 1994) – Wita Szulc, Kulturoterapia. Wykorzystywanie sztuki i działalności kulturalno-
-oświatowej w  lecznictwie,Wydawnictwo Uczelnianie Akademii Medycznej im. Karola 
Marcinkowskiego w Poznaniu, Poznań 1994, s. 31-51.

(E.Ringel, 1992) – Erwin Ringel, Nerwica a  samozniszczenie, tłum. S. Lachowski, Warszawa 
1992, s. 162-176.

(I.Borecka, 1992) – Irena Borecka, Biblioterapia – nowa szansa książki, Olsztyn 1992, s. 53-54.

(Norwid, 1973) – Cyprian Kamil Norwid, Pisma wierszem i prozą, wybrał i wstępem opatrzył 
Julian W.Gomulicki, Warszawa 1973, s. 26 i 138.

(J.Aleksandrowicz, 1973) – Julian Aleksandrowicz, Literatura a zdrowie społeczeństwa, Warsza-
wa-Kraków 1973, s. 3-16.

(A.Szczeklik, 2003) – Andrzej Szczeklik, Katharsis. O uzdrowicielskiej mocy natury i  sztuki, 
Kraków 2003, s. 53-63.



142

Podstawy współczesnej biblioterapii

(W.Kozakiewicz, 1968) – Wanda Kozakiewicz, Bożena Brzózka, Biblioteka szpitalna dla pacjen-
tów. Poradnik, Warszawa 1968, s.73-75.

(E.Tomasik, 1994) – Ewa Tomasik, Czytelnictwo i biblioterapia w pedagogice specjalnej, War-
szawa 1994, s. 9-33.

(S.Blackburn, 2002) – Simon Blackburn, Sens dobra. Wprowadzenie do etyki, przeł. T. Chaw-
ziuk, Poznań 2002.

(E.Tomasik, 1997) – Ewa Tomasik, Wymagania stawiane biblioterapeucie w modelu biblioterapii 
wychowawczej, w: Biblioterapeuta. W  poszukiwaniu tożsamości zawodowej. Materiały 
z konferencji 18 kwietnia 1997 roku, red. K. Hrycyk, Wrocław 1997, s. 105-114.

(I.Borecka, 1997) – Irena Borecka, Biblioterapeuta, czyli chodzący po linie, w: Biblioterapeuta. 
W poszukiwaniu tożsamości zawodowej. Materiały z konferencji 18 kwietnia 1997 roku, 
red. K. Hrycyk, Wrocław 1997, s. 115-127.



143

Rozdział 11.

Uczestnicy biblioterapii – ogólna charakterystyka 
(Wiktor Czernianin)

Wszelkie działania terapeutyczne muszą być zawsze poprzedzone wnikliwą dia-
gnozą uczestnika biblioterapii. Najlepiej, gdy rozpoczyna się ona od anamnezy (wywia-
du lekarskiego) dokonanej przez lekarza prowadzącego. To z jego obserwacji i wniosków 
wyciąga biblioterapeuta istotne informacje o stanie zdrowia – w tym przypadku – osoby 
hospitalizowanej. Natomiast w przypadku wychowanka, ucznia potrzebna jest zarówno 
opinia lekarza, jak i wychowawcy, nauczycieli oraz informacje szkolnego pedagoga lub 
psychologa, także własna obserwacja oparta na diagnozie pedagogicznej, polegającej na 
rozpoznawaniu za pomocą metod i technik pedagogicznych (także psychologicznych) 
przyczyn trudności w uczeniu się oraz niewłaściwego, tzn. niezgodnego z przyjętymi 
normami społecznymi zachowania w różnych sytuacjach. W procesie biblioterapeutycz-
nym – oprócz postawienie diagnozy, czyli rozpoznanie problemów uczestnika bibliote-
rapii – ważny jest także odpowiedni dobór literatury, który ściśle wiąże się z daną sytuacją 
terapeutyczną. Istotne jest również to, aby przewidzieć skutki zaplanowanego działania 
terapeutycznego.

Przedmiotem rozdziału jest ogólna charakterystyka głównych typów osób podda-
wanych leczeniu w procesie biblioterapii. Charakterystyka ta oparta jest dosłownie na 
publikowanych już wynikach badań psychologów, zaadaptowanych tutaj dla potrzeb 
biblioterapeutów.

I.	 Uczestnicy biblioterapii z zaburzeniami emocjonalnymi

I tak biblioterapia może przeciwdziałać przede wszystkim emocjom wywierającym 
niekorzystny wpływ na samopoczucie, stan zdrowia, kontakty społeczne z otoczeniem. 
Dlatego jej użytkownikami będą, po pierwsze, osoby z zaburzeniami e m o c j o n a l n y -
m i . Techniki odreagowywania szkodliwych emocji określane są w biblioterapii mianem 
katarktycznych, czyli „oczyszczających”. Ich zastosowanie najpierw w psychoterapii, 
której biblioterapia jest także częścią, zostało zainicjowane (rzecz znana) przez Zygmunta 
Freuda – twórcę psychoanalizy, który posługiwał się nimi dla ujawniania i rozładowywania 



144

Podstawy współczesnej biblioterapii

przeżyć urazowych oraz popędów stłumionych i zepchniętych do podświadomości.1 
W odniesieniu do emocji, biblioterapia może spełniać funkcję stymulacyjną. Polega ona 
na wzbudzaniu emocji wywierających korzystny wpływ na samopoczucie oraz procesy 
zachodzące w organizmie. Utwory literackie z całą pewnością mogą wzbudzać uczucia 
przeciwdziałające przygnębieniu i depresji. Zatem za podstawę psychologiczną leczenia 
tej grupy użytkowników biblioterapii – można przyjąć teorię emocji. W związku z tym, 
przypomnijmy sobie takie oczywistości, że wśród emocji wyróżnić można te o znaku 
ujemnym i te o znaku dodatnim. Emocje o znaku dodatnim przejawiają się w występo-
waniu subiektywnych przyjemnych doznań dla przeżywającej je osoby. Emocje o znaku 
ujemnym są związane z przykrymi przeżyciami. Zgodnie z założeniami teorii emocji 
nawiązującej do filozoficznych podstaw hedonizmu, zasadniczą właściwością człowieka 
jest dążenie do doznawania emocji o znaku dodatnim (są to np. przyjemności zmysłowe, 
wesołość, radość, nadzieja) oraz unikania emocji o znaku ujemnym (np. smutku, depre-
sji, lęku, niepokoju). Funkcję katarktyczną przy „oczyszczaniu” psychiki z emocji o zna-
ku ujemnym może spełniać wypieranie ich przez emocje o znaku dodatnim. W tej funk-
cji wykorzystywany jest w biblioterapii, np. humor. Służy temu lektura utworów 
komediowych, satyrycznych, dowcipów. Wpływają one korzystnie na samopoczucie, 
rozładowują stany przygnębienia lub zdenerwowania. Wesołość pobudzana humorem 
powoduje też osłabienie natężenia skłonności agresywnych. Funkcja stymulacyjna prze-
jawia się także we wzbudzaniu dodatnich emocji. Na przykład u osób niepełnosprawnych 
oraz przewlekle chorych funkcję taką spełniają biografie osób, które mimo defektów 
organicznych lub chorób przejawiały optymizm i aktywną postawę wobec życia. Lektu-
ra takich książek wzbudza nadzieję oraz gotowość przezwyciężania trudności wywoły-
wanych inwalidztwem lub chorobą. Jest to związane z tym, że emocje o znaku dodatnim 
spełniają na ogół pozytywną funkcję regulacyjną, natomiast emocje o znaku ujemnym 
oddziałują niekorzystnie na samopoczucie oraz związane z nim procesy fizjologiczne. 
Zaburzenia emocjonalne występują przede wszystkim u dzieci, a więc u potencjalnie 
największej grupie użytkowników biblioterapii. Występują one zwłaszcza u dzieci cho-
rych, z różnymi formami niepełnosprawności fizycznej czy obniżonej sprawności inte-
lektualnej. Ze względu na specyficzną sytuację życiową tych dzieci, takie współwystę-
powanie jest bardzo częste. Emocje są tą wewnętrzną siłą nad którą dzieci przejawiające 
zaburzenia nie są w stanie zapanować. Siła ta skłania je do zachowań nieracjonalnych, 
nieadekwatnych do sytuacji, niekorzystnych dla innych ludzi. U dziecka, w którego do-
świadczeniu życiowym przeważają emocje nieprzyjemne – które żyje w atmosferze 
konfliktów, braku poczucia bezpieczeństwa, nadmiernych wymagań, krytyk, częstych 

	 1	Z. Skorny, Teorie psychologiczne jako podstawa arteterapii, „Arteterapia II”. Zeszyty Naukowe 
Akademii Muzycznej we Wrocławiu, nr 52. Wrocław 1990, s. 21.



145

Uczestnicy biblioterapii – ogólna charakterystyka

kar – rozwój emocjonalny nie będzie przebiegał prawidłowo. Jednakże tak jak człowiek 
wraz ze wszystkimi jego procesami psychicznymi podlega rozwojowi, tak i  emocje 
zmieniają się w toku życia, stają się coraz dojrzalsze, coraz lepiej spełniają swoją funkcję. 
Właśnie tę prawidłowość wykorzystuje biblioterapia. Biblioterapeuta powinien znać 
książki zasługujące na ich rekomendację czytelnikom małym i dorosłym przejawiającym 
zaburzenia emocjonalne2. Bywa w tym celu wykorzystywana literatura piękna, biografie, 
autobiografie, powieści, bajki, nowele itd. dostarczające przykładów świadczących o tym, 
że mimo doznanych niepowodzeń, mimo posiadanych defektów, nie muszą one wywo-
ływać agresji lub depresji, lecz powodować zwiększenie wysiłków umożliwiających 
normalne życie i sprawne wykonywanie zadań wynikających z roli społecznej. Wzory 
literackie to modele zachowań ukazujące przykłady przebaczania i gotowości do pojed-
nania, nie zaś, np. szukania zemsty za doznane krzywdy. Funkcję terapeutyczną spełnia-
ją również książki o treści filozoficznej, sprzyjające zachowaniu wewnętrznego spokoju, 
pogody ducha, zadowolenia z życia. Funkcję taką spełniają m.in. refleksje filozoficzne, 
które mają przygotować do znoszenia ciężarów życia, urazów i niepowodzeń, budować 
optymistyczne nastawienie do życia i ludzi, zachowywać pewien dystans wobec siebie, 
ludzi, świata i biegu zdarzeń, ćwiczyć się w panowaniu nad uczuciami i wyobraźnią.3 
Lektura tego rodzaju sentencji sprzyja rozładowaniu stanów napięcia emocjonalnego, 
wpływa na zmianę struktury osobowości oraz na ukształtowanie się jej cech spełniających 
pozytywną funkcję regulacyjną. Oddziałując terapeutycznie na przeżycia depresji lub 
różne zaburzenia emocjonalne, przeciwdziałają stanom izolacji i zahamowania aktyw-
ności społecznej.

II.	 Uczestnicy biblioterapii nieprzystosowani społecznie

Drugą, typową grupę użytkowników biblioterapii stanowią osoby n i e p r z y s t o -
s o w a n e  s p o ł e c z n i e . Przyczyną nieprzystosowania może być brak kontaktów 
uczuciowych z rodzicami, rodzeństwem, kolegami, brak poczucia bezpieczeństwa wy-
wołany częstymi konfliktami występującymi w domu rodzinnym, zbytnie ograniczanie 
samodzielności, brak uznania społecznego ze strony otoczenia. Podobne mogą być 
przyczyny nieprzystosowania młodzieży i człowieka dorosłego. Za psychologiczną pod-
stawę leczenia może posłużyć w przypadku tej grupy użytkowników biblioterapii tzw. 
psychologia humanistyczna – wskazująca na ważną funkcję potrzeby samorealizacji, 
potrzeby sensu życia, potrzeby kontaktów społecznych. Sprzyjać temu może zaintereso-
wanie użytkowników biblioterapii określoną formą działalności artystycznej rozbudzane 

	 2	I. Borecka, Biblioterapia – nowa szansa książki, SBP, Olsztyn 1992.
	 3	Siek Stanisław, Autopsychoterapia, ATK, Warszawa 1985…, op. cit.



146

Podstawy współczesnej biblioterapii

za jej pośrednictwem oraz czynne uczestnictwo w działalności twórczej. Bywa wyrażany 
pogląd, że twórczość artystyczna ludzi niepełnosprawnych oraz przewlekle chorych jest 
wyrazem występujących u nich dewiacji osobowości, lęków, stanów depresji, zdeformo-
wanego obrazu świata. Tego rodzaju wytwory choćby nawet pozbawione wartości arty-
stycznej, mogą jednak spełniać i spełniają pozytywną funkcję terapeutyczną umożliwia-
jąc np. rozładowanie przykrych stanów napięcia emocjonalnego. Można przyjąć również 
istnienie drugiego mechanizmu stymulującego rozwój twórczości artystycznej osób 
niepełnosprawnych i przewlekle chorych. U jego źródeł tkwi potrzeba samorealizacji, 
która mogła być zaspokojona dopiero w chorobie lub inwalidztwie, wyzwalające poten-
cjalne możliwości twórcze występujące dotychczas w formie utajonej. Zaspokojenie tych 
potrzeb będzie zatem warunkiem ich przystosowania. Przejawem przystosowania będą 
prawidłowe kontakty z bliskimi osobami, poczucie bezpieczeństwa, nie ograniczana 
zbytnio samodzielność, zachowanie pozytywnie oceniane przez otoczenie.

III.	Uczestnicy biblioterapii z poczuciem mniejszej wartości

Trzecią grupę użytkowników biblioterapii stanowią osoby z poczuciem m n i e j -
s z e j  w a r t o ś c i  określanym też mianem poczucia n i ż s z o ś c i . Za psychologiczną 
podstawę ich leczenia w biblioterapii może posłużyć tzw. psychologia indywidualna. Jest 
ona jednym z kierunków psychologii głębi, zakładającej istnienie zależności ludzkiego 
działania od procesów zachodzących w podświadomości. Jednym z powodów wytwarza-
nia się poczucia mniejszej wartości w podświadomości są np. niepełnowartościowe na-
rządy będące następstwem wrodzonych wad rozwojowych oraz defektów spowodowanych 
doznanymi urazami lub przebytymi chorobami. Mogą to być defekty narządów ruchu lub 
narządów zmysłowych. Poczucie mniejszej wartości przejawia się w przekonaniu, że 
doznająca je osoba jest słabsza, gorsza od innych ludzi pod względem sprawności fizycz-
nej, wydolności wysiłkowej, urody. Ma to swój odpowiednik w zaniżonej samoocenie. 
Wytwarza się ona w procesie waloryzacji interpersonalnej polegającym na porównaniu 
poziomu rozwoju własnych cech indywidualnych z cechami posiadanymi przez innych 
ludzi. Poczucie mniejszej wartości wpływa niekorzystnie na samopoczucie danej osoby, 
sprzyja wytworzeniu się u niej stanów przygnębienia i depresji. Oddziałują one hamująco 
na przejawiane przez nią formy aktywności oraz powoduje jej izolację społeczną. Należy 
przy tym zaznaczyć, że zaniżona samoocena oraz powstałe na jej podłożu poczucie mniej-
szej wartości, nie pozostają w prostej zależności od posiadanych cech, lecz zależą od ich 
subiektywnej percepcji. U jednego człowieka poważny defekt nie powoduje wytworzenia 
się poczucia mniejszej wartości; u drugiego zaś drobna, niezauważalna nieraz przez oto-
czenie ułomność jest źródłem głębokiego kompleksu niższości. Zatem korygując poczucie 



147

Uczestnicy biblioterapii – ogólna charakterystyka

mniejszej wartości, zaniżoną samoocenę, należy znać ich uwarunkowania, aby móc dobrać 
dostosowane do nich, najskuteczniejsze formy biblioterapii. Poczucie mniejszej wartości 
może uruchamiać mechanizm kompensacji spełniający pozytywną funkcję regulacyjną. 
Kompensacja przejawia się w dążeniu do wyrównania swych braków i niepowodzeń 
doznawanych w jednej dziedzinie przez sukcesy osiągane w innych formach aktywności, 
dzięki intensywnemu ćwiczeniu i doskonaleniu określonych funkcji psychicznych oraz 
związanych z nimi umiejętności. Mechanizm kompensacji mają uruchamiać różne rodza-
je biblioterapii polegające na uaktywnieniu użytkownika w określonych jej formach. 
Przyczynia się ona do dowartościowania osoby niepełnosprawnej przez podwyższenie jej 
samooceny, właściwości indywidualnych związanych z daną formą aktywności artystycz-
nej. Jeśli np. użytkownik biblioterapii wykazujący określone defekty organiczne uczest-
niczy w działalności zespołu dramatycznego lub pantomimicznego, jest autorem wierszy 
lub innych utworów literackich, może dojść w danej dziedzinie do osiągnięć wywołujących 
akceptację i podziw otoczenia. Sprzyja to dowartościowaniu go oraz przezwyciężeniu 
poczucia mniejszej wartości wywołanego defektem fizycznym lub nieatrakcyjnym wyglą-
dem zewnętrznym.

IV.	Uczestnicy biblioterapii dotknięci deprywacją czynnościową

Czwarty typ użytkowników biblioterapii stanowią osoby dotknięte d e p r y w a c j ą 
c z y n n o ś c i o w ą  i związanym z tym dyskomfortem psychicznym wywołanym właśnie 
bezczynnością oraz izolacją. Deprywacja czynnościowa bywa spowodowana przewlekłą 
chorobą lub inwalidztwem, występuje też u osób przechodzących na rentę lub emery-
turę. Unieruchomienie, długotrwały pobyt w szpitalu lub innym zakładzie leczniczym 
pociąga za sobą brak możliwości wykonywania szeregu czynności oraz kontaktowanie 
się z osobami bliskimi. Za psychologiczną podstawę przeciwdziałania w biblioterapii 
takiemu stanowi rzeczy może posłużyć tzw. teoria czynności, traktująca człowieka jako 
istotę aktywną, uczestniczącą w różnych formach działania, np. w ujęciu Jana Strelaua. 
Puste pole działania wywołane przymusową bezczynnością i monotonią życia szpital-
nego oraz towarzysząca im nuda sprzyja występowaniu myśli o chorobie, lęku przed 
śmiercią, obaw o przyszłość własną i rodziny. Jak pisze Hans Selye w książce Stres 
okiełznany: „niewiele rzeczy jest równie frustrujących, jak zupełna bezczynność, nie-
obecność jakichkolwiek bodźców, jakichkolwiek zadań, do których można by się jakoś 
ustosunkować. [Autor obserwował] niezliczone przykłady tej prawidłowości u nieule-
czalnie chorych pacjentów. Ci spośród nich, którzy szukali ulgi w całkowitym odpo-
czynku, cierpieli najbardziej, ponieważ nie mogli w ten sposób przestać myśleć o swo-
jej beznadziejnej przyszłości, gdy tymczasem ci, którym udało się żyć aktywnie 



148

Podstawy współczesnej biblioterapii

możliwie najdłużej, czerpali siły z rozwiązywania wielu drobnych problemów życia 
codziennego, które odwracały ich myśli od bardziej ponurych spraw”.4 Z kolei osoby 
przechodzące na rentę lub emeryturę, jeśli nie posiadają zainteresowań pozazawodowych 
oraz nie dysponują środkami materialnymi umożliwiającymi uczestniczenie w różnych 
formach życia kulturalnego, wówczas wytwarza się u nich stan deprywacji czynnościo-
wej. Może on być szczególnie dolegliwy u mężczyzn w wieku starszym, gdyż kobiety 
po przejściu na rentę lub emeryturę wykonują nadal szereg czynności związanych 
z prowadzeniem domu. W odniesieniu do wyżej wymienionych osób oraz poddanych 
leczeniu i postępowaniu rewalidacyjnemu w szpitalach oraz w różnych zakładach reha-
bilitacyjnych może być zastosowana biblioterapia. Może ona sprzyjać wypełnieniu ich 
„czasu pustego” przeciwdziałając w ten sposób występowaniu u nich stanów przygnę-
bienia, depresji, lęków związanych z przykrymi oczekiwaniami dotyczącymi własnej 
przyszłości oraz stanu zdrowia. Funkcja biblioterapii polega tu również na rozbudzeniu 
zainteresowań sztuką oraz kontynuowania zainspirowanego w ten sposób uczestnictwa 
w określonej formie działalności kulturalnej, także po zakończeniu postępowania tera-
peutycznego. Pacjent uczestniczący w biblioterapii zaczyna spontanicznie interesować 
się literaturą piękną, poszukuje nowych książek, wzbogaca swój księgozbiór, próbuje 
pisać wiersze lub inne utwory literackie. Umożliwia to wypracowanie przyjemnych dlań 
sposobów spędzania czasu wolnego oraz przeciwdziałania występowaniu przykrych 
stanów emocjonalnych wywołanych doznanymi frustracjami.

V.	 Uczestnicy biblioterapii z upośledzeniem umysłowym  
w stopniu lekkim

Wreszcie piąta grupa głównych użytkowników biblioterapii to osoby u p o ś l e -
d z o n e  u m y s ł o w o  w   s t o p n i u  l e k k i m . Czytanie i pisanie zalicza się do podsta-
wowych umiejętności współczesnego człowieka, mających zastosowanie w każdej niemal 
dziedzinie życia. Ale poznawanie czytanego tekstu jest procesem złożonym, wieloetapo-
wym, doprowadzającym czytelnika do zrozumienia poszczególnych warstw tekstu. 
Stwierdzić można, że osoby którym czytanie sprawia trudność, rzadko sięgają po książ-
ki z zakresu literatury pięknej, a zatem pozbawione są zawartych w literaturze wartości. 
Na przykład gdy chodzi o dzieci upośledzone umysłowo w stopniu lekkim, to rzecz jasna 
ze względu na specyfikę procesów poznawczych i psychicznych uwarunkowanych oli-
gofrenią – opanowanie umiejętności czytania przez takie dzieci jest znacznie utrudnione. 

	 4	H. Selye, Stres okiełznany, przekł. T. Zalewski, przedm. W. Dega, PIW, Warszawa 1978, s.128.



149

Uczestnicy biblioterapii – ogólna charakterystyka

Natomiast rola książki w procesie ich rewalidacji bardzo duża.5 Zróżnicowanie poziomu 
umiejętności czytania i pisania związane jest u dzieci upośledzonych umysłowo w stop-
niu lekkim z poziomem rozwoju elementarnych funkcji percepcyjno-motorycznych, 
w szczególności percepcji wzrokowej, precyzji ruchów oraz słuchowego zróżnicowania 
głosek. W kontakcie z książką biorą udział różne procesy rozwojowe, m.in. orientacyjno-
-poznawcze, myślowe i emocjonalne. Z analizy literatury przedmiotu oraz wyników 
badań empirycznych dotyczących czytelnictwa jednostek upośledzonych umysłowo, 
wynika szereg wniosków i postulatów ważnych dla biblioterapii takich dzieci, a miano-
wicie - dobierając dla dziecka książki powinno się zwracać uwagę na ich wartości: po-
znawcze, wychowawcze i artystyczne, gdyż dziecko samo nie potrafi jeszcze ocenić tych 
wartości; - stwierdzono, że o poziomie artystycznym książki decyduje również szata 
graficzna, poziom ilustracji i  ich przystosowanie do poziomu umysłowego dziecka; - 
dzieci upośledzone umysłowo wolą książki z ilustracjami, tłumaczącymi słowa tekstu na 
język bardziej dla nich zrozumiały, konkretny, poglądowy; - czytelnikom upośledzonym 
umysłowo powinno się udostępniać książki napisane prosto, krótkimi zdaniami, łatwe 
w odbiorze; - zainteresowania czytelnicze u jednostek upośledzonych umysłowo różnią 
się nie tylko w zależności od wieku, płci, ale także od środowiska.6

Na podstawie dotychczasowych ustaleń można stwierdzić, że kontrastowe różnice 
w typach użytkowników biblioterapii, tj. chorzy – zdrowi, określają też różnice w celu 
samej biblioterapii, mianowicie: leczenie – osiąganie celu wychowawczego, samoreali-
zacja. A także różnice w funkcji i roli biblioterapeuty, odpowiednio: terapeuta – prowa-
dzący dyskusję pedagog. Tym samym różnice te decydują jaki rodzaj biblioterapii zosta-
nie zrealizowany, tzn. biblioterapia kliniczna, czy wychowawcza. Rozróżnienia te nie 
dotyczą literatury z której się korzysta.

VI.	Zakończenie

W zakończeniu – nawiązując do przedstawionych wyżej psychologicznych cha-
rakterystyk poszczególnych uczestników biblioterapii – rozważymy uwarunkowania 
społeczno-prawne człowieka niepełnosprawnego, czy mówiąc precyzyjniej człowieka 
z niesprawnością, jeśli przyjmiemy terminologię amerykańską. W niej to świadomie 
akcentuje się rolę Człowieka (z dużej litery), podkreślając fakt, że każda osoba niezależ-
nie od choroby, defektu fizycznego, starości, zakłóceń w funkcjonowaniu intelektualnym 
lub psychicznym, pozostaje zawsze osobą, bytem, podmiotem uprawnionym do równych 

	 5	H. Borzyszkowska, Rola książki w życiu i procesie rewalidacji dzieci i młodzieży upośledzonej umy-
słowo w stopniu lekkim, w: Dziecko niepełnosprawne w bibliotece, SBP, Warszawa 1996, s. 16.
	 6	Tamże.



150

Podstawy współczesnej biblioterapii

praw, godności i szacunku.7 Niepełnosprawność obraca się więc w sferze akcydensów, 
przypadłości i nie narusza w niczym godności człowieka. Nawiązując do dokumentów 
Światowej Organizacji Zdrowia należy rozróżnić: „uszkodzenie” (impairement) pojmo-
wane w kategoriach biomedycznych; „niepełnosprawność” (disability) rozumianą jako 
ograniczenie w wykonywaniu pewnych czynności; i „upośledzenie” (handicap) określa-
jące sytuację, w której posiadane ograniczenia uniemożliwiają jednostce pełnienie pod-
stawowych ról społecznych.8 Za osobę niepełnosprawną uznała WHO (World Health 
Organization) osobę o naruszonej sprawności lub aktywności w stopniu utrudniającym 
pełnienie dla niej właściwych ról społecznych. Osoby z niepełnosprawnościami na rów-
ni ze zdrowymi mają prawo do pełnego uczestnictwa w życiu. Mają też prawo do lecze-
nia i rehabilitacji rozumianej jako „kompleksowe”, zespołowe działanie czy postępowa-
nie w odniesieniu do osób niepełnosprawnych psychicznie i fizycznie (na skutek wad 
wrodzonych, schorzeń, urazów), które ma na celu przywrócenie tym osobom pełnej lub 
maksymalnej do osiągnięcia sprawności fizycznej i psychicznej, zdolności do pracy 
i zarobkowania oraz zdolności do brania czynnego udziału w życiu społecznym.9

Bibliografia:

Z. Skorny, Teorie psychologiczne jako podstawa arteterapii, w: „Arteterapia II”. Zeszyty Nauko-
we Akademii Muzycznej we Wrocławiu, nr 52. Wrocław 1990.

S. Siek, Autopsychoterapia, ATK,Warszawa 1985.

F. Czajkowski, Wybrane problemy z metodologii bibliotekarstwa specjalistycznego, w: Bibliote-
rapeuta. W poszukiwaniu tożsamości zawodowej. Materiały z konferencji naukowej, pod 
red. K. Rycyk, SKIBA, Wrocław 1997.

H. Selye, Stres okiełznany, przekł. T. Zalewski, przedm. W. Dega, PIW, Warszawa 1978.

H. Borzyszkowska, Rola książki w życiu i procesie rewalidacji dzieci i młodzieży upośledzonej 
umysłowo w stopniu lekkim, w: Dziecko niepełnosprawne w bibliotece, SBP, Warszawa 
1996.

I. Borecka, Biblioterapia – nowa szansa książki, SBP, Olsztyn 1992.

	 7	F. Czajkowski, Wybrane problemy z metodologii bibliotekarstwa specjalistycznego, w: Bibliotera-
peuta. W poszukiwaniu tożsamości zawodowej. Materiały z konferencji naukowej, pod red. K .Hrycyk, SKI-
BA, Wrocław 1997, S. 100.
	 8	Tamże.
	 9	Tamże.



151

Rozdział 12.

Warsztat podręczny biblioterapeuty 
(Wiktor Czernianin)

Warsztat podręczny biblioterapeuty powinien stanowić księgozbiór niezbędny do 
prowadzenia biblioterapii. Może on składać się z dwóch części. W pierwszej znajdą się 
książki i inne materiały potrzebne tylko biblioterapeucie; a w drugiej te, które będą wy-
korzystywane do biblioterapii, zgodnie z nadrzędnymi celami terapii czytelniczej i moż-
liwościami percepcyjnymi jej uczestników (I. Borecka, 1998).

Zatem w pierwszej fachowej części księgozbioru znajdą się wszystkie dostępne 
podręczniki biblioterapii, odbitki artykułów czasopiśmienniczych czy wręcz całych nu-
merów poświęconych zagadnieniom biblioterapii. Opracowania te można uzupełnić 
zestawem różnego rodzaju poradników bibliograficznych rejestrujących literaturę piękną 
przydatną w terapii czytelniczej. W zbiorze tym nie może zabraknąć scenariuszy zajęć 
oraz nagrań muzycznych, recytacji, fragmentów sztuk teatralnych i radiowych, bajek 
nagranych na kasety oraz odpowiednio dobranych do celów terapeutycznych filmów 
fabularnych i dokumentalnych. Część materiałów można kupić w księgarniach i sklepach 
muzycznych, ale większość trzeba przygotować samemu na konkretne sesje. Cennymi 
materiałami są pamiętniki osób chorych i niepełnosprawnych, poetycka twórczość pa-
cjentów, a także utwory dzieci i młodzieży, powstałe na różnego typu zajęciach bibliote-
rapeutycznych, scenariusze i konspekty tych zajęć, przykładowe modele postępowania, 
programy biblioteapeutyczne, wzory, testy, ankiety, kwestionariusze jako narzędzia 
diagnostyczne biblioterapeuty.

Część z teoretycznymi podstawami biblioterapii mogą stanowić opracowania na-
ukowe i popularnonaukowe, książki i artykuły czasopiśmiennicze. Literatura przedmio-
tu zwykle jest przedstawiana w nich w formie spisu na końcu publikacji. Oto przykłady 
takich opracowań książkowych:

1.	 Irena Borecka, Biblioterapia – nowa szansa książki, Olsztyn 1992.
2.	 Wanda Kozakiewicz, Czytelnictwo chorych, Warszawa 1968.
3.	 Zbigniew Skorny, Emocje a korekcyjna funkcja biblioterapii, Wrocław 1988.

I artykułów:
1.	 Franciszek Czajkowski, O biblioterapii, „Służba Zdrowia” 1987, nr 9.
2.	 Danuta Gostyńska, Biblioterapia kliniczna i społeczna, „Szpitalnictwo Polskie” 

1972, nr 16, s. 274-277.



152

Podstawy współczesnej biblioterapii

3.	 Lidia Ippoldt, Przegląd piśmiennictwa z zakresu biblioterapii za lata 1945-1990, 
cz.2, „Bibliotekarz” 1992, s. 27-30.
Oprócz teoretycznych podstaw w podręcznym księgozbiorze biblioterapeuty po-

winny znaleźć się pozycje z zakresu terapeutycznej funkcji literatury, np. Gertruda Skot-
nicka, Terapeutyczna funkcja literatury. Materiały z konferencji naukowej w Wałbrzychu, 
Wałbrzych 1994; oraz z zakresu zastosowania biblioterapii, np. Irena Borecka, Metodyka 
pracy z czytelnikiem chorym i niepełnosprawnym, Olsztyn 1991.

W drugiej części księgozbioru składającego się na warsztat biblioterapeuty należy 
gromadzić książki z literaturą piękną, zgodnie z celami terapii czytelniczej. Wyselekcjo-
nowane książki muszą zawierać tematy bliskie czytelnikom oraz być dostosowane do 
problematyki poszczególnych sesji (spotkań) biblioterapeutycznych. Wszystkie książki, 
jakie biblioterapeuta zaleci swoim czytelnikom oraz te, którymi posłuży się w trakcie 
trwania sesji, muszą mu być doskonale znane. Te, które będą przedmiotem szczegółowej 
dyskusji w trakcie pracy terapeutycznej, powinny mieć założone dodatkowe kartoteki 
zagadnieniowe, kartotekę cytatów, kartotekę problemów i opinii, jakie dotychczas poja-
wiały się na różnych spotkaniach biblioterapeutycznych. Księgozbiór w części drugiej 
powinien być dostosowany do autentycznych potrzeb uczestników sesji biblioterapeu-
tycznych. Książki najczęściej wykorzystywane w prowadzonych zajęciach - w przypad-
ku ich większej ilości – mogą być zbibliografowane, np. w formie fiszek lub kart katalo-
gowych, najlepiej z systemem odsyłaczy przedmiotowych, tak aby przygotowując się do 
poszczególnych spotkań, można było bez trudu dotrzeć do potrzebnych materiałów. Dla 
potrzeb bibliograficznych fiszka z literaturą terapeutyczną może mieć na przykład taki 
zapis: numer pozycji, nazwisko i imię autora; tytuł, dodatek do tytułu; miejsce wydania: 
wydawca, rok wydania; adnotację o treści książki bądź artykułu.

Książki przeznaczone do biblioterapii mogą dzielić się na trzy kategorie.
1.	 Literatura faktu, a więc teksty pisane przez ludzi, którzy osobiście przeżyli ciężką 

lub przewlekłą chorobę i dzielą się z czytelnikiem swoimi doświadczeniami.
2.	 Literaturę beletrystyczną z fikcją literacką ujętą w formę poezji, powieści, opo-

wiadań i esejów. Jej wartość polega na tym, że nie tylko opisuje ludzkie doświad-
czenia, lecz także odwołuje się do emocji i jest wieloznaczna.

3.	 Poradniki, broszury lub podręczniki zawierające np. wskazówki: jak oduczyć się 
niewłaściwych zachowań zdrowotnych, jak walczyć z nałogami, jak sobie radzić 
z problemami dnia codziennego: stresem, bezrobociem itp.
Z kolei w przedstawionych kategoriach literatury można wydzielić pozycje tema-

tycznie związane z  terapią poszczególnych chorób. Oto przykłady z  literatury faktu 
(E. Tomasik, Grażyna Kornet, 1986, s. 14):



153

Warsztat podręczny biblioterapeuty

I. Miron Białoszewski, Zawał, Warszawa 1977, Wyd. PIW, 200 str. Jest to książ-
ka autobiograficzna, w której autor opisuje chorobę od samego początku, kiedy jeszcze 
lekceważy sobie ból, uważa, że sam przejdzie, nie chce przerywać normalnego rytmu 
życia. Jednakże choroba jest silniejsza, toteż Białoszewski pisze: „wiem, że muszę 
zrezygnować natychmiast z wielu rzeczy”. Dostaje się do kliniki jako pacjent z zawałem 
serca. Początkowo jest leczony na oddziale intensywnej terapii, potem zostaje przenie-
siony na oddział wewnętrzny. Białoszewski spożytkowuje czas swojej choroby na pisa-
nie pamiętnika, w którym odtwarza atmosferę szpitala. Czyni to z humorem i dużym 
dystansem.

II. Helena Keller, Historia mojego życia, Warszawa 1978, Wyd. Czytelnik, 333 str. 
Helena Keller (1880-1968) to znana na całym świecie głuchoniewidoma pisarka i dzia-
łaczka społeczna. W dziewiętnastym miesiącu życia, po ciężkiej chorobie całkowicie 
straciła wzrok i słuch. Dzięki wybitnemu talentowi Anny Sullivan, która siedmioletnią 
dziewczynkę otoczyła troskliwą opieką, Helena Keller ukończyła wyższe studia, uzyska-
ła doktorat z filozofii, opanowała kilka języków obcych, korespondowała z wieloma 
wybitnymi ludźmi swojej epoki.

Wydana w 1902 roku książka składa się z trzech części. Część pierwsza jest histo-
rią życia Heleny spisaną przez nią samą. Na część drugą składają się listy z lat 1897-1901. 
Wyboru dokonano w ten sposób, aby zilustrować rozwój mowy i myślenia Heleny. Część 
trzecią stanowią listy i sprawozdania Anny Sullivan dotyczące rozwoju Heleny oraz 
rozważania na temat jej osobowości i nauki. Poza tym książka zawiera wiele cennych 
wskazówek, które mogą być wykorzystane w nauczaniu mowy dzieci głuchych. Szcze-
gólne znaczenie ma tu rozwój czytelnictwa.

III. Michał Lewandowski, Po wyroku, Warszawa 1971, Wyd. Czytelnik, 150 str. 
Autor, ukrywający się pod pseudonimem Michał Lewandowski, jest więźniem długoter-
minowym. Ma za sobą kilka zakładów karnych, wielokrotnie zmieniał celę. W książce 
znajdują się opisy więzienia, porządku dnia, wyżywienia, ubrania, jak i rozważania nad 
znaczeniem możliwości pracy produkcyjnej czy działalności kulturalno-oświatowej. 
Szczególnie plastycznie autor opisał wieczór artystyczny pt. Lira Orfeja, na który złożył 
się montaż słowno-muzyczny utworów Chopina i wierszy Norwida.

Na osobną uwagę zasługuje dokumentalna książka Catalina Bursaciego, Pierwsza 
książka, ostatnia książka, Warszawa 1982, 291 str., wydana pośmiertnie przez matkę 
autora (B. Szczupał, 1996, s. 50). Pozycja ta jest, dla odmiany, przykładem literatury 
faktu nienadającej się do celów biblioterapeutycznych. Autorem książki jest siedemna-
stoletni Rumun. Książka składa się z dwóch części. Pierwszą stanowią notatki, listy, 
wiersze, próby powieściowe i szkice scenariuszy filmowych, drugą – dziennik chorobo-
wy. Daje to wstrząsający kontrast: pełen fantazji, marzeń, pomysłów dorastający chłopiec 



154

Podstawy współczesnej biblioterapii

i wyniszczony psychicznie i fizycznie przez raka „emeryt” (tak siebie nazywał). Wybie-
ganie marzeniami w przyszłość daje Catalinowi możność przeżycia tego, co się stanie, 
daje możność odsunięcia śmierci. Nie ma w nim, ani przez chwilę akceptacji choroby – 
uważa ją za niesprawiedliwość, osobistą zemstę Boga („starca”). Nieuchronność śmierci 
jawi mu się coraz częściej. Wreszcie rezygnuje z walki: „Nie opuszczam rąk, po prostu 
nie gram dłużej. Wychodzę z gry! Nie chcę już wyzdrowieć. Wtedy chciałem, ale już nie 
mogę.” To ból każe mu „złożyć broń” i poddać się śmierci. Jest to książka wstrząsająca 
i przygnębiająca. Nie powinna ona trafić do rąk człowieka chorego. Przybliża jednak 
biblioterapeucie świat umierającego młodego człowieka, pozwala zrozumieć jego reakcje.

Zatem nie wszystkie książki nadają się do wykorzystania w biblioterapii. Są to 
książki podważające zaufanie do medycyny, np. o nieudanych operacjach, opisujące 
szczegółowe przypadki chorobowe, przedstawiające pesymistycznie chorobę, z  jaką 
zmagać się może czytelnik. Osoba znajdująca się w złym stanie psychicznym nie powin-
na czytać książki, której bohater, przeżywający podobne problemy, popełnia samobójstwo. 
Chory nieuleczalnie nie powinien mieć dostępu do książek rozważających problem eu-
tanazji. Wpływ tych książek może przynieść niewłaściwe skutki wychowawcze lub za-
szkodzić czytelnikowi niepełnosprawnemu, wywołując lęk i depresje.

Podsumowując, należy stwierdzić, że literatura faktu odgrywa duże znaczenie 
w procesie biblioterapeutycznym, zwłaszcza ta napisana przez osoby niepełnosprawne 
(B. Szczupał, 1996, s. 51). Piszą ją na ogół ludzie z dłuższej perspektywy czasowej, 
odwołując się do swych wspomnień z okresu dzieciństwa, co może ją zabarwić emocjo-
nalnie. Literatura tego typu jest materiałem do identyfikacji i przezwyciężania konkretnych, 
rzeczywistych problemów życiowych. Szczególną uwagę w takiej literaturze należy 
zwrócić na postawy samych niepełnosprawnych, i to zarówno pod względem otoczenia 
społecznego, jak i względem siebie. Liczy się droga do takiej postawy, w której człowiek 
nie tylko akceptuje siebie w warunkach najtrudniejszych, ale także chce służyć innym. 
Oczywiście, że nie jest to łatwe. Ale w literaturze faktu spotykamy przykłady wielu róż-
nych dróg wiodących jednak do tak zarysowanego celu. W warunkach bardzo trudnych 
ludzie decydują się na wiele rzeczy, zdobywają wykształcenie, tworzą sztukę, dokonują 
wyczynów sportowych.

Nieco inne podejście prezentują autorzy literatury faktu, którzy sami nie są niepeł-
nosprawnymi, ale przez więzy rodzinne dzielą z nimi swój los. Najczęściej są to rodzice, 
opiekunowie. Tego typu literatura przedstawia chorobę dzieci z nieco innego punktu 
widzenia. Przynosi ona wiele praktycznych informacji na temat różnych form pomocy 
(rewalidacji, resocjalizacji, rehabilitacji). Miłość rodziców jest podstawą, na której bu-
duje się pomyślna rewalidacja. Ona dynamizuje chore dziecko, daje mu siły do walki 
z chorobą, pozwala wracać do radości i poczucia szczęścia.



155

Warsztat podręczny biblioterapeuty

Teraz przedstawię kilka przykładów literatury beletrystycznej z fikcją literacką 
oddziaływującą terapeutycznie:

I. Baastad Friis Babbis, Kjersti, Warszawa 1967, Wyd. Nasza Księgarnia, 199 str. 
Powieść dla dzieci o siedmioletniej dziewczynce Kjersti, która tuż przed rozpoczęciem 
nauki w szkole uległa wypadkowi samochodowemu. Po leczeniu pozostała jej blizna na 
policzku. Dziecko przeżywa z tego powodu różne przygody w szkole. Książka norweskiej 
pisarki jest pełna ciepła i humoru. Może stanowić zalecaną literaturę biblioterapeutyczną. 
Obok Kjersti występuje tu inna chora dziewczynka, która leży w szpitalu bardzo długo, 
ale w stosunku do innych chorych jest pełna serdeczności i wyrozumiałości.

Biblioterapeuci (Wanda Kozakiewicz, Danuta Gostyńska) często polecają litera-
turę lekką rozrywkową, pogodną, nie związaną tematycznie z chorobą i szpitalem. Chcą 
w ten sposób odwrócić uwagę chorego od aktualnej sytuacji. Jednakże dziecko chore 
znacznie częściej niż zdrowe, sięga spontanicznie po literaturę z motywem choroby 
i kalectwa. Sama lekturowa ucieczka od choroby, choć daje potrzebne wytchnienie i relaks, 
nie wystarcza, może być omijaniem prawdy. Dlatego też dziecko w pewnym momencie 
zaczyna myśleć także o sobie, o swojej chorobie, zastanawia się nad swoją przyszłością, 
boi się konsekwencji choroby. Zatem literatura o chorych ma przygotować pacjenta do 
akceptacji jego sytuacji, ma mu ułatwić identyfikację i rozwiązanie własnych problemów, 
ma go wreszcie doprowadzić do katharsis i wglądu. Innymi słowy, człowiek sam musi 
się uporać z lękiem, bólem, które są stałymi elementami chorowania. Książki, których 
bohaterem jest dziecko chore często bywają adresowane do młodzieży (np. Eleanor Por-
ter, Pollyanna, 1982 (wyd. org. ang. 1913) czy Pollyanna dorasta, 1982, (wyd. org. ang. 
1915). W tej literaturze można spotkać wiele relacji o roli przyjaźni w powrocie dzieci 
do normalnego życia.

Również w literaturze pięknej pisanej przez autorów niepełnosprawnych (również 
takich o których nie wiemy, że są niepełnosprawnymi) mogą występować osoby niepeł-
nosprawne w roli bohaterów. Wiele z tych książek opiera się na autentycznych wydarze-
niach. Jeżeli jest to przy tym literatura o dużych walorach artystycznych, to może mieć 
wielką siłę przekonywania i kształtowania postaw względem osób niepełnosprawnych. 
Taki walor posiada znana książka Borysa Polewoja, Opowieść o prawdziwym człowieku 
(1967), której bohaterem jest pilot z amputowanymi nogami.

Odrębnego potraktowania wymaga wypowiedź poetycka. W poezji - ze względu 
na jej osobisty ton, intymność i liryzm - tkwią wielkie walory terapeutyczne. Stąd twór-
czość poetów niepełnosprawnych zasługuje na całościowe wykorzystanie do celów bi-
blioterapii.

Podsumowując część o literaturze beletrystycznej trzeba powiedzieć, że najważ-
niejszym jej oddziaływaniem terapeutycznym jest postawienie problemu biernej lub 



156

Podstawy współczesnej biblioterapii

czynnej akceptacji choroby, wykorzystanie jej dla dobra swego i innych. Projektując 
zatem działania biblioterapeutyczne, należy zwracać uwagę na powiązanie ze sobą spra-
wy akceptacji siebie w warunkach choroby i kalectwa oraz życia dla innych.

Pozostała jeszcze trzecia kategoria piśmiennictwa, mianowicie literatura porad-
nikowa. Chodzi tu o piśmiennictwo, zwane także literaturą popularnonaukową, zawiera-
jące zalecany sposób radzenia sobie z różnymi problemami życiowymi, społecznymi, 
obyczajowymi. Życie współczesnego człowieka obfituje w sytuacje trudne. W Polsce od 
kilku lat tych sytuacji jest coraz więcej. Zmiany zachodzące w systemie gospodarczym 
spowodowały, że lawinowo narosły czynniki stresotwórcze (E. B. Zybert, 1999). Proble-
my socjalne, brak mieszkań, bezrobocie, duże obciążenia w miejscu pracy, wzrost wy-
magań kwalifikacyjnych powodują, że człowiek żyje w ciągłym napięciu, usiłując spro-
stać rosnącym wymaganiom. Stres wywołuje duże zmiany w ludzkim działaniu, wpływa 
na sposób myślenia i uczucia. Długotrwały stres pozostawia również ślady w fizycznym 
funkcjonowaniu organizmu. Objawem są zaburzenia psychosomatyczne. Biblioterapia 
może łagodzić skutki stresu, zalecając na przykład odpowiednie poradniki z następujących 
dziedzin, np. dbałość o zdrowie i dobre samopoczucie, czyli książki o ćwiczeniach fi-
zycznych, prawidłowym odżywianiu, unikaniu szkodliwych nawyków, roli snu – książka 
Kirsta Alix, Jak przezwyciężyć stres: książka o sposobach odpoczynku i pozytywnym 
podejściu do życia, przekład R. J. Gałkowiec, Warszawa 1997.

Reasumując, przedstawiony tu warsztat podręczny biblioterapeuty powinien za-
wierać różne materiały pomocnicze do prowadzenia zajęć. Księgozbiór – jako najistot-
niejsza część tego warsztatu – powinien być gromadzony z zamysłem pełnego zbioru 
literatury fachowej z dziedziny biblioterapii. Nadto musi być pomyślany jako przewodnik 
bibliograficzny po literaturze faktu, beletrystycznej i poradnikowej związanej tematycznie 
z zagadnieniami biblioterapeutycznymi.

Zatem warsztat podręczny biblioterapeuty spełniać może następujące funkcje:
–– funkcje naukowo-poznawczą, gdyż dając wybór książek i artykułów o tematyce 

fachowej umożliwia samokształcenie biblioterapeuty we wszystkich działach, 
a w szczególności: orientuje w teoretycznych podstawach biblioterapii, terapeu-
tycznym oddziaływaniu literatury, czy zastosowaniach biblioterapii;

–– funkcję metodyczną, wiele bowiem z prezentowanych książek w drugiej części 
księgozbioru poświęconego literaturze faktu, beletrystycznej i poradnikowej moż-
na wykorzystać w konkretnej pracy zajęciowej jako pozycje biblioterapeutyczne, 
tj. np. jako wzorce do naśladowania w konkretnych sytuacjach i to zarówno wzor-
ce osobowe, jak i wzory określonych działań.



157

Warsztat podręczny biblioterapeuty

Toteż głównym celem tworzenia warsztatu podręcznego biblioterapeuty będzie 
zawsze dobranie takich książek i materiałów, które by w najdoskonalszy sposób spełnia-
ły te funkcje.

Literatura:

(I. Borecka, 1998) - Irena Borecka, Biblioterapia w szkole. Poradnik, Legnica 1998.

(E. Tomasik, G. Kornet, 1986) - Ewa Tomasik, Grażyna Kornet, Zagadnienia pedagogiki specjal-
nej w literaturze. Przewodnik bibliograficzny, Warszawa 1986,1999.

(B. Szczupał) - Bernadeta Szczupał, Dobór materiałów do zajęć biblioterapeutycznych z dziećmi 
niepełnosprawnymi, w: Dziecko niepełnosprawne w bibliotece, Warszawa 1996.

(E.B. Zybert, 1999) - Stres, bezrobocie, rozwód, pod red. E.B. Zybert, Warszawa 1999.

(Irena Borecka, 2001) - Irena Borecka, Biblioterapia. Teoria i  praktyka. Poradnik, Warszawa 
2001.

Małgorzata Czerwińska, Niepełnosprawność i osoba niepełnosprawna w polskojęzycznej litera-
turze pięknej i naukowej. Bibliograficzny warsztat biblioterapeuty, Warszawa 2002.

Małgorzata Fedorowicz, Specjalne materiały czytelnicze dla osób niepełnosprawnych. Zarys 
dziejów – formy – obieg społeczny, Toruń 2002.





159

Rozdział 13.

Metody i techniki działania biblioterapeutycznego 
(Wiktor Czernianin)

W procesie biblioterapeutycznym istotne są: postawienie diagnozy, czyli rozpo-
znanie problemów uczestnika biblioterapii, oraz odpowiedni dobór literatury, który ściśle 
wiąże się z daną sytuacją terapeutyczną. Ważne jest, aby przewidzieć skutki zaplanowa-
nego działania terapeutycznego.

Postępowanie biblioterapeutyczne może mieć formę indywidualną - biblioterapia 
indywidualna – czyli jest to kontakt biblioterapeuty z jedną osobą, oraz formę zbiorową 
– biblioterapia grupowa, która polega na wspólnej recepcji tekstu odczytywanego przez 
prowadzącego zajęcia. Biblioterapia grupowa to działanie skierowane do osób o podob-
nych profilach metrykalnych czy problemowych, np. gimnazjalistów, młodzieży zagro-
żonej patologią itp.(E. J. Konieczna, 2005, s. 14).

I.	 I etap działania. 
Diagnoza uczestnika biblioterapii

Wszelkie działania terapeutyczne muszą być zawsze poprzedzone wnikliwą dia-
gnozą uczestnika biblioterapii. Najlepiej, gdy rozpoczyna się ona od anamnezy (wywia-
du lekarskiego) dokonanej przez lekarza prowadzącego. To z jego obserwacji i wniosków 
wyciąga biblioterapeuta istotne informacje o stanie zdrowia – w tym przypadku – osoby 
hospitalizowanej.

Natomiast w przypadku wychowanka potrzebna jest zarówno opinia lekarza, jak 
i wychowawcy, nauczycieli oraz informacje szkolnego pedagoga lub psychologa, także 
własna obserwacja oparta na diagnozie pedagogicznej, polegającej na rozpoznawaniu za 
pomocą metod i technik pedagogicznych (także psychologicznych) przyczyn trudności 
w uczeniu się oraz niewłaściwego, tzn. niezgodnego z przyjętymi normami społecznymi 
zachowania w różnych sytuacjach.

Narzędziem diagnostycznym ułatwiającym zadanie może być „kwestionariusz 
wywiadu” dotyczący np. ucznia w szkole opracowany przez Irenę Borecką (I. Borecka, 
1998, s. 78). Oto co zawiera:



160

Podstawy współczesnej biblioterapii

Dane o respondencie
Wiek
Płeć
Klasa (szkoła)
Miejsce zamieszkania (wieś, miasto)

1.	 Jak często chorujesz? (właściwe podkreśl):
–– raz w miesiącu
–– kilka razy w roku
–– raz w roku

2.	 Ostatnio chorowałeś na (wymień rodzaj lub nazwę choroby).
3.	 Leczono Cię (właściwe podkreśl):

–– w domu
–– szpitalu

4.	 Czy przebywałeś w sanatorium (właściwe podkreśl):
–– tak
–– nie

5.	 Jeśli kiedykolwiek byłeś pacjentem szpitala lub innej placówki leczniczej, to czy 
korzystałeś (właściwe podkreśl):
–– z biblioteki szpitalnej
–– z własnych zbiorów
–– z książek współpacjenta

Jeśli pamiętasz ich tytuły, to wymień je. Jeśli masz ochotę, napisz też dlaczego je 
przeczytałeś.

6.	 Kiedy jesteś zdrowy, to swój wolny czas lubisz spędzać na (właściwe podkreśl):
–– zabawach z kolegami
–– grach komputerowych
–– słuchaniu muzyki
–– oglądaniu telewizji
–– czytaniu książek
–– czytaniu czasopism

7.	 Wymień tytuły Twoich ulubionych książek.
8.	 Najbardziej interesujesz się (właściwe podkreśl i jeśli masz inne zainteresowania 

niż wymienione – dopisz je):
–– sportem
–– turystyką
–– muzyką
–– tańcem



161

Metody i techniki działania biblioterapeutycznego

–– literaturą
–– teatrem
–– inne...

Zatem czynnością wstępną przy diagnozowaniu jest zawsze rozmowa, która po-
zwala zorientować się biblioterapeucie w chorobie, niesprawności lub problemach 
uczestnika biblioterapii.

Innym narzędziem diagnostycznym może być obserwacja uczestnicząca, np. ucznia 
w szkole, którą biblioterapeuta zapisuje według następującego planu obserwacji (I. Bo-
recka, 1998, s. 79).

Zwrócenie uwagi na:
–– stan zdrowia dziecka
–– jego nastroje
–– sposób mówienia
–– zachowanie się w grupie i poza grupą

1.	 Analiza wypożyczeń:
–– tematyka
–– ilość przeczytanych książek w ciągu ostatniego kwartału, miesiąca, tygodnia

2.	 Opinie o uczniu:
–– jego wychowawcy
–– innych nauczycieli
–– rodziców
–– kolegów

3.	 Rozmowa z uczniem o:
–– nastrojach
–– jego zainteresowaniach
–– ważnych dla niego wydarzeniach w domu i w szkole
–– o planach i marzeniach

Nasza diagnoza ustala, że mogą to być zarówno dzieci, jak i dorośli, nie tylko 
osoby chore i niepełnosprawne, lecz osoby zdrowe w sensie medycznym, znajdujące się 
w trudnej sytuacji życiowej, np. uzależnione od alkoholu i narkotyków, również współ-
uzależnione, a także więźniowie.

II.	 II etap działania biblioterapeutycznego

Opracowywanie modelu postępowania biblioterapeutycznego, precyzowanie celu 
działania terapeutycznego, wybór metody odbioru tekstu literackiego, konstrukcja 



162

Podstawy współczesnej biblioterapii

scenariuszy zajęć oraz programów biblioterapeutycznych na podstawie przyjętych mo-
deli postępowania biblioterapeutycznego

Po postawieniu diagnozy, w zależności od rodzaju grupy terapeutycznej, opraco-
wuje się – albo przyjmuje już opracowane – odpowiednie modele postępowania biblio-
terapeutycznego (I. Borecka, 2001, s. 42 i n.). Na przykład w przypadku:

1.	 niepełnosprawnych – potrzeba modelu postępowania przeciwdziałającego poczuciu 
mniejszej wartości oraz modelu wspomagającego proces ich akceptacji w grupie;

2.	 chorych hospitalizowanych – mogą to być modele postępowania przeciwdziałają-
cego szpitalnej nudzie, wzmacniającego ich aktywizację intelektualną;

3.	 uczniów o zaburzonym zachowaniu i tych, którzy weszli w kolizję z prawem – 
mogą uczestniczyć w takim modelu postępowania biblioterapeutycznego, który 
pozwoli im odkryć samego siebie i zmierzyć się z problemem dobra i zła, kary 
i nagrody.
Modele postępowania biblioterapeutycznego mogą opierać się na więcej niż jednym 

programie. Np. model postępowania w przypadku chorego z dysfunkcją narządu ruchu 
zmierza do:

–– zaakceptowania samego siebie przez chorego, akceptacji własnej niepełnospraw-
ności i nowej sytuacji życiowej;

–– uaktywnienia i twórczej aktywności w życiu społecznym i zawodowym;
–– kompensacji poprzez twórczość własną (literacką, artystyczną).

A więc trzy programy.
Przykład modelu postępowania biblioterapeutycznego wzmacniającego poczucie 

własnej wartości
Diagnoza:
Osoba niepełnosprawna ocenia siebie jako osobę o niskiej wartości (I. Borecka, 

2001, s. 42 i n.)., nieprzystosowaną do grupy, bez przyszłości zawodowej. Reaguje na 
swoją niepełnosprawność nastrojami – od apatii po agresję. Użala się nad sobą, oczeku-
je od innych nadmiernej uwagi i wyręczania go w różnego rodzaju pracach.

W rozmowie z taką osobą biblioterapeuta zachęca ją do udziału w planowanym 
programie biblioterapeutycznym.

Cele terapeutyczne:
–– zmiana zaburzonej hierarchii wartości,
–– podniesienie samooceny,
–– nauczenie wykorzystywania kompensacyjnej funkcji literatury.

Programy, scenariusze i dobór literatury:
Uzależnione są od wieku, płci i życiowych oraz czytelniczych doświadczeń uczest-

nika biblioterapii jego kondycji psychicznej.



163

Metody i techniki działania biblioterapeutycznego

W pracy z dziećmi starszymi i młodzieżą można wykorzystać biografie i wspo-
mnienia osób dotkniętych różnego typu niepełnosprawnością, np. wybrane fragmenty 
następujących książek.

Metoda odbioru tekstu literackiego (tradycyjna):
1.	 czytanie indywidualne lub zbiorowe (niekiedy zaś tylko słuchanie) – zmierzające 

do uświadomienia uczestnikowi biblioterapii źródeł jego niskiej samooceny;
2.	 poprzez czytanie umożliwienie identyfikacji z bohaterem literackim lub sytuacją, 

która – przez wprowadzenie jeszcze dodatkowych form pracy z tekstem (dyskusje, 
dramę, techniki plastyczne) – doprowadzić może uczestnika biblioterapii do zna-
lezienia wyjścia z własnej trudnej psychicznie sytuacji i przyczynić się do zaak-
ceptowania własnej niepełnosprawności;

3.	 katharsis – to uczucie ulgi doznawane pod wpływem czytanej lub omawianej lek-
tury, ulgi na myśl, że inni cierpieli podobnie i że potrafili sobie poradzić w podob-
nej sytuacji; takie odreagowanie umożliwia uczestnikowi biblioterapii głębsza 
refleksja nad czytanym tekstem, samym sobą i swoją sytuacją;

4.	 wgląd – czyli wejście w siebie, co daje szansę konfrontacji swoich dotychczasowych 
poglądów i zachowań, umożliwia też podjęcie decyzji w dążeniu do osiągnięcia 
pozytywnych zmian w postawach i zachowaniach, przejawiających się przede 
wszystkim zmniejszonym napięciem emocjonalnym, obniżeniem poziomu agresji 
i odnajdywaniem radości z drobnych codziennych sukcesów;

5.	 ewaluacja – uświadomienie sobie przez uczestnika biblioterapii co zmieniło się 
w jego myśleniu i postępowaniu w trakcie tego programu biblioterapeutycznego.
Obserwacja odbioru indywidualnego - opis sylwetek poszczególnych uczestników 

biblioterapii.
Obserwacja na temat skuteczności biblioterapii w kontekście założonego celu te-

rapeutycznego.
Inna tzw. trójelementowa metoda odbioru tekstu literackiego pod nazwą „Trójele-

mentowy model postępowania biblioterapeutycznego” opracowany przez Ewelinę J. Ko-
nieczną (E. J. Konieczna, 2005, s. 38 i n.) składający się z eksplikacji, perswazji i reorien-
tacji, które niekoniecznie muszą być realizowane w tej samej kolejności.

Eksplikacja ma na celu teoretyczne przedstawienie problemu, jego zobrazowanie 
i wyjaśnienie pewnych mechanizmów. Istnieją dwa rodzaje eksplikacji.

Pierwszy z nich ma formę ulotki opracowanej na potrzeby scenariusza, dostarcza-
jącej uczestnikom informacji na poruszany przez nich temat; informacja ta może być 
zawarta także w samym scenariuszu biblioterapeutycznym.



164

Podstawy współczesnej biblioterapii

Przykład ulotki: „Jak rozpoznać bulimię”

Wśród modelek, tancerzy i sportowców wypadki wywoływania wymiotów w celu zbicia 
wagi ciała nie są niczym niezwykłym. U tych ludzi istnieje ryzyko rozwinięcia się bulimii, 
ale sam ten obyczaj nie jest jeszcze kryterium diagnostycznym. Wywoływanie wymiotów 
po jakimś obżarstwie nie świadczy od razu o bulimii. Nie znaczy to jednak, że takie za-
chowania nie stanowią zagrożenia. Jeżeli się utrwalą, mogą nabrać cech choroby. (Źródło: 
Martha M. Jablow, Anoreksja, bulimia, otyłość. Przewodnik dla rodziców, Gdańsk 2000.)

Drugi rodzaj eksplikacji ma natomiast formę pytań zamieszczonych na końcu 
scenariusza. Odpowiednio skonstruowane pytania sprawiają, że uczestnicy, pod czujnym 
okiem prowadzącego, sami wzajemnie dostarczają sobie niezbędnych informacji na 
omawiany temat.

Przykład pytań ze scenariusza E.J. Koniecznej, Rodzina, poświęconego m.in. 
sektom:

Czym są sekty?
Jak działają?
Jakie cechy charakteryzują członków sekty?
Jakie mają sposoby werbowania nowych członków?
Czy mieliście kontakt z takimi osobami?
Jak pomóc osobie, która jest w sekcie?
Jakie organizacje zajmują się pomocą osobom uwikłanym w kontakty z sektą?

Kolejnym elementem jest perswazja, mająca na celu propagowanie pożądanych 
zachowań. W scenariuszu kluczowe, przekonujące zdania, jakie kierowane są do odbior-
ców to słowa wypowiadane przez bohaterów opowiadania. Ważne jest jednak, aby per-
swazja była czytelna, lecz nie nachalna. Na przykład może to być moment wyboru roz-
wiązania trudnego problemu przez bohatera opowiadania itp.

Przykład ze scenariusza Magdaleny Kurpiors Romek:

„ – Słuchajcie, a może by tak dać im nauczkę, co? – zaczął Romek – wziąłbym tylko małą 
dawkę. Wtedy dałbym sobie z nimi radę?
Zapanowała kilkuminutowa cisza.
- Jeżeli zależy ci na naszej przyjaźni – zaczął Tadek – będziesz wiedział co zrobić. Gdy to 
weźmiesz choć raz, będziesz taki sam jak oni.
- Gadałem ostatnio z Pawłem, on się na tym zna, nie sprzedałby mi nic mocnego ani nie-
sprawdzonego, gdybym chciał kupić – przekonywał nadal Romek.
- Poznałeś moje zdanie – powiedział smutnym głosem Tadek – wierzę, że postąpisz słusz-
nie. Nie jesteś sędzią, nie do ciebie należy wymierzanie sprawiedliwości.”

Drugi przykład perswazji ze scenariusza Eweliny J. Koniecznej Rodzina ukazuje 
rozmowę dwóch bohaterek – matki z córką na temat jej związku z żonatym mężczyzną.



165

Metody i techniki działania biblioterapeutycznego

„Marzena zamknęła oczy, a spod powiek zaczęły wypływać jej łzy. – Córeczko, zapamię-
taj to sobie na całe życie, że dopóki dwoje ludzi jest małżeństwem, dopóty ich związek jest 
święty i nikt nie może go brukać. Nawet gdyby jedno z nich mówiło, że to już koniec, to 
drugie może czuć i myśleć inaczej. Nikt nie ma prawa ranić drugiej osoby w imię własne-
go szczęścia.”

Ostatnim elementem jest reorientacja skierowana na system wartości uczestnika 
biblioterapii. Jest to trudny i odpowiedzialny moment działalności terapeuty. W dobrze 
opracowanym scenariuszu odbywa się on za pomocą stawianych – podczas kolejnych 
części scenariusza – pytań intrygujących umysł uczestnika biblioterapii.

W pierwszym przykładzie, ze scenariusza Katarzyny Foit i Eweliny J. Koniecznej, 
Oskar i pani Róża, są przedstawione dwa rodzaje pytań: skierowane do uczniów i do 
pacjentów szpitali i ośrodków opieki paliatywnej.

Przykład reorientacji

1.	 Jak myślicie, dlaczego Bekon zachował się tak, jakby nie usłyszał pytania zadanego 
Oskarowi?

2.	 Dlaczego ludzie nie chcą rozmawiać o śmierci, pomimo tego, że jest ona nieuchronna?
3.	 Dlaczego wiele ludzi zachowuje się, jak gdyby byli nieśmiertelni?
4.	 Czy zachowanie cioci Róży pomogło w jakiś sposób Oskarowi?
5.	 Kto rozmawia z wami na temat waszej choroby? Jak to robi, czy możesz nam o tym 

opowiedzieć? Jak się czujesz po takiej rozmowie?

Drugi przykład reorientacji pochodzi ze scenariusza Teresy Podleskiej, Zdrada 
i w postaci pytań jest skierowany do kobiet, które doświadczyły lub nadal doświadczają 
zdrady męża.

Przykłady reorientacji

1.	 Co rozumiecie przez wybaczenie?
2.	 Czy Ty wybaczyłaś zdradę swojemu mężowi?
3.	 Dlaczego według was Karolina nie potrafi zapomnieć?
4.	 Jak oceniacie postanowienie Karoliny? Czy waszym zdaniem zasada „oko za oko, 

ząb za ząb” rozwiązuje problem? Czy miałaś podobne myśli? Jak się z tym czułaś?

II.1.	Konstrukcja scenariuszy zajęć oraz programów biblioterapetycz-
nych na podstawie przyjętych modeli postępowania biblioterapeu-
tycznego
Scenariusze należy opracowywać na podstawie wcześniejszej diagnozy i zgodnie 

z celami terapeutycznymi jakie mają realizować. Istnieją trzy rodzaje scenariuszy: własny, 
opracowany na podstawie istniejącego tekstu, oraz gotowe w literaturze biblioterapeu-
tycznej (E. J. Konieczna, 2005, s. 37 i n.).



166

Podstawy współczesnej biblioterapii

1. Opracowując własny scenariusz należy uwzględnić wiek grupy, do której ma on 
być skierowany, dojrzałość emocjonalną i poziom komunikacji interpersonalnej. Ważne 
jest, aby treść scenariusza była ciekawa, dostosowana do problemów rozwojowych danej 
grupy oraz konkretnego zagadnienia, jakie chcemy omówić na jej forum. Scenariusz może 
zawierać pytania podsumowujące.

Praca nad scenariuszem opartym na istniejącym już tekście wygląda nieco inaczej 
niż w przypadku scenariusza autorskiego. Nie zaczynamy jej od ustalenia celów ani zadań, 
jakie chcemy zrealizować. Albowiem zanim zdecydowaliśmy się na opracowanie takie-
go konkretnego tekstu, prawdopodobnie musiał on wcześniej przykuć naszą uwagę, 
rozbudzić emocje. I to jest pierwszy powód, dla którego decydujemy się przedstawić go 
drugiej osobie. Czytając taki tekst, należy się bardzo dokładnie zastanowić, jakie wzbu-
dza on u nas emocje. Podobnie jak w scenariuszu autorskim skierowanym np. do uczniów 
w klasie, końcowe odczucia odbiorcy nie mogą być zbyt negatywne – słuchacz nie może 
opuścić zajęć w stanie przygnębionym lub smutku. Zazwyczaj już w trakcie pierwszego 
czytania rodzą się w nas pytania: „I co będzie dalej?”, „Jak on wybrnie z tej sytuacji?”, 
„Kto właściwie ponosi tu winę?” itp. Pierwsze i spontaniczne pytania okazują się niekie-
dy najtrafniejszymi i warto je od razu je od razu zapisywać. Dlatego w trakcie czytania 
tekstu należy podzielić go na kilka części, zamieszczając do każdej z nich pytania.

Gotowe scenariusze ukazują się w literaturze fachowej, np. w piśmie „Bibliote-
rapeuta”.

Do każdego scenariusza musi być przygotowana odpowiednia lista lektur i bardzo 
wnikliwie przemyślany sposób pracy przy realizacji scenariusza. Np. Ewelina Koniecz-
na proponuje, aby prowadząca biblioterapię nie odczytywała tytułu opowiadania, gdyż 
jest on często sugestywny i może popsuć efekt zaskoczenia. Na wstępie uczestnicy spo-
tkania są informowani o charakterze zajęć. Jeżeli prowadzący ma taką koncepcję i czas, 
to może polecić uczestnikom, aby dokończyli przedstawioną historię pisemnie. Nie 
wszystkie scenariusze jednak nadają się do tego. Należy pamiętać, że na pytania stawia-
ne przez prowadzącego odpowiadają tylko ochotnicy! Nie można nikogo „wyciągać” do 
odpowiedzi. A oto propozycja tekstu wprowadzającego scenariusz do zajęć z grupą: 
„Chciałbym Wam przeczytać pewne opowiadanie, które składa się z trzech części. Na 
końcu każdej z nich znajdują się pytania. Proszę, abyście zechcieli na nie odpowiedzieć. 
Co Wy na to? A teraz już odczytam Wam wspomnianą historię...”. Dalej: w tekście po-
jawiają się niekiedy epitety jak np. „głupia Jolka” itp. Jeżeli prowadzący uzna je za 
niestosowne, może je pominąć. Może się też zdarzyć tak, że prowadzący nie będzie po-
mijał takich epitetów ze względu na przekaz (ukazanie emocji, skali konfliktu itp.). 
Dlatego też, jeżeli w grupie znajduje się uczestnik o takim samym imieniu jak bohater 



167

Metody i techniki działania biblioterapeutycznego

obdarzony epitetem pejoratywnym, można po prostu zmienić imię bohatera. Wtedy nikt 
się nie poczuje urażony.

Zależnie od celu jaki mają spełniać - istnieje kilka rodzajów scenariuszy, np. dia-
gnostyczny –mamy z nim do czynienia wtedy, kiedy np. zaobserwujemy, zwłaszcza na 
zajęciach dydaktycznych, że prezentowany tekst wzbudził u danego ucznia nadmierne 
emocje, warto poprosić go na zakończenie lekcji o chwilę rozmowy. Mówimy wtedy, że 
taki scenariusz okazał się dla danego ucznia diagnostyczny i może być początkiem indy-
widualnej z nim pracy czy terapii. Cele scenariuszy są uzależnione od rodzaju problemu, 
na który biblioterapia ma oddziaływać oraz preferencji i doświadczeń odbiorców, do 
którego jest skierowana. Wyróżniamy cztery główne cele:

1)	 rewalidacyjny – skierowany do osób o obniżonej sprawności intelektualnej;
2)	 resocjalizacyjny – obejmujący swym zakresem osoby niedostosowane społecznie;
3)	 profilaktyczny – mający za zadanie zapobiegać tworzeniu się problemów natury 

emocjonalnej;
4)	 ogólnorozwojowy – nastawiony na realizowanie potrzeb wiążących się z danym 

wiekiem rozwojowym.

II.2.	Programy biblioterapeutyczne
Kilka lub więcej poszczególnych scenariuszy tworzy tzw. program biblioterapeu-

tyczny, czyli jednolity typ pracy terapeutycznej krótko lub długoterminowej. Programy 
biblioterapeutyczne służą do realizacji określonego tzw. modelu postępowania bibliote-
rapeutycznego odpowiedniego dla rodzaju grupy terapeutycznej. Dla biblioterapeuty 
istotne jest zaproponowanie takiego programu biblioterapeutycznego, aby przeżycia 
związane z lekturą pomogły uczestnikom biblioterapii osiągnąć postawiony cel terapeu-
tyczny. Pamiętać trzeba, że wszystkie programy trzeba realizować w oparciu o starannie 
przygotowane scenariusze, muszą one charakteryzować się one dużą elastycznością. 
Często bowiem podczas zajęć terapeutycznych zdarza się coś, czego scenariusz nie prze-
widział. Wówczas prowadzący zajęcia musi szybko reagować, być gotowym do podjęcia 
nowego problemu, udzielenia pomocy w jego rozwiązywaniu, a wszystko to zgodnie 
z założeniami psychologicznego wsparcia.

III.	III etap postępowania biblioterapeutycznego

Sposób organizacji zajęć biblioterapeutycznych
Organizując zajęcia biblioterapeutyczne, należy przestrzegać następujących zasad:

swoboda uczestnictwa
1)	 uwzględnianie potrzeb, problemów i preferencji członków grupy



168

Podstawy współczesnej biblioterapii

2)	 dostosowanie środków terapeutycznych do możliwości percepcyjnych i fizycznych 
poszczególnych uczestników grupy

3)	 dostosowanie poziomu i tempa zajęć terapeutycznych do ich możliwości
4)	 włączanie do programów biblioterapeutycznych elementów innych terapii (artete-

rapii)
5)	 korzystanie z doświadczeń innych biblioterapeutów i wymienianie się programami 

i materiałami biblioterapeutycznymi.

III.1.	Dobór grupy
Po obserwacji wstępnej i diagnozie biblioterapeuta tworzy grupy terapeutyczne 

uczestników biblioterapii z podobnymi problemami, dla których wybiera odpowiedni 
model postępowania biblioterapeutycznego i programy spotkań. Grupy nie mogą być 
zbyt liczne (do 10-12 osób). Czas trwania jednej sesji powinien wahać się od 30 do 90 
minut, a odbywać się one powinny raz lub dwa razy w tygodniu. Programy długotermi-
nowe mogą trwać przez kilka miesięcy.

Jednym z podstawowych elementów doboru grupy terapeutycznej – jak już wspo-
minałem - jest całkowita dobrowolność uczestnictwa w zajęciach. Bardzo ważne jest też 
wzajemne zaufanie. Im szybciej uda się grupie ze sobą zaprzyjaźnić i zawiązać silne 
więzi emocjonalne, tym szybciej będzie szansa na zmianę. Zawsze jednak istnieje nie-
bezpieczeństwo pojawienia się w grupie nieformalnego lidera oddziaływującego na 
grupę negatywnie. Zadaniem biblioterapeuty jest opanować taką sytuację, np. przywód-
cze zdolności danego uczestnika biblioterapii skierować w inną stronę, tak aby mógł on 
otrzymać pozytywne wsparcie i zrealizować swoją potrzebę bycia aktywnym, zauważo-
nym i docenionym.

Duże znaczenie posiada miejsce odbywania sesji. Sala powinna być przytulna, 
wyposażona w odpowiedni sprzęt. Ważny jest wystrój sali. Podczas poszczególnych 
sesji biblioterapeutycznych nikt nie może grupie przeszkadzać. W celu uzyskania lepszej 
atmosfery terapeutycznej, jeśli jest tylko taka możliwość, można przenieść zajęcia do 
lasu, nad morze, jezioro itp. O atmosferze terapeutycznej panującej na sesji decyduje 
jednak osoba prowadzącego terapię i  jej cechy. Najlepiej, gdy potrafi ona wzbudzać 
sympatię i zaufanie; autentycznie rozumie troski i kłopoty uczestników sesji, a rozumie-
jąc stara się im pomóc zgodnie ze swoją wiedzą i umiejętnościami pracy z grupą.

Biblioterapeuta nie może oceniać uczestników grupy, musi ich akceptować takimi, 
jakimi są i zadbać o właściwe relacje pomiędzy nimi. Nie może więc wygłaszać jakich-
kolwiek opinii, które przeszkodziłyby w wytworzeniu atmosfery bezpiecznej szczerości. 
Dbać musi więc o to, aby inni członkowie grupy też tego nie robili. Swoim własnym 



169

Metody i techniki działania biblioterapeutycznego

przykładem uczy bowiem swoich podopiecznych zachowań tolerancyjnych i zdrowych 
moralnie.

Zajęcia wstępne integrujące grupę mogą być oparte (zależnie od wieku uczestników) 
o pedagogikę zabawy i metody psychoaktywne, które powinny być zawarte w scenariuszu.

Na początku ustala się zasady uczestnictwa w zajęciach – opracowanie kontraktu. 
Przedstawia się, jak będą wyglądać spotkania. Wspólnie omawia się i ewentualnie wy-
pisuje np. na planszach propozycje. Przykładowo:

Odnosimy się do siebie z szacunkiem.
Używamy tylko kulturalnych słów.
Wypowiadamy się pojedynczo, nie przerywamy osobie, która mówi.

III.2.	Podstawowe techniki biblioterapeutyczne
Przystępując do zajęć należy przemyśleć, które z podstawowych technik bibliote-

rapeutycznych mogą dać najlepsze efekty terapeutyczne.
Do podstawowych technik biblioterapeutycznyuch zalicza się:
a.	 głośne, samodzielne czytanie tekstu
b.	 czytanie wyselekcjonowanych tekstów w grupie terapeutycznej przez lidera 

grupy lub prowadzącego zajęcia
c.	 słuchanie tekstów biblioterapeutycznych o charakterze relaksacyjnym lub ak-

tywizującym
d.	 dyskusja nad czytanym utworem
e.	 pisanie listu do bohatera literackiego
f.	 „wchodzenie w rolę” wybranego bohatera i przedstawianie scenek (drama) 

inspirowanych sytuacją literacką lub biografią uczestników biblioterapii. Dzię-
ki temu mocniej odbiera się psychiczną sytuację bohatera, mówiąc o niej, 
w pełni nie zdając sobie sprawy, można mówić w zasadzie o własnych emocjach.

III.3.	Dobór środków biblioterapeutycznych. Książki i alternatywne mate-
riały czytelnicze
Dobór środków biblioterapeutycznych zawsze jest uzależniony od potrzeb i moż-

liwości percepcyjnych uczestników biblioterapii oraz od celu terapii. Kryterium biblio-
terapeutyczne nie zawsze pokrywa się z oceną artystyczną utworu czy naukową wartością 
książki. Pozycja uznana za wybitne dzieło literackie, może okazać się zupełnie nieprzy-
datna do biblioterapii danej osoby, ze względu na jej czytelnicze doświadczenie i zasób 
wiedzy ogólnej. Natomiast tzw. literatura lekka może być z powodzeniem wykorzysty-
wana wielokrotnie. Oczywiście książka może spełniać funkcję biblioterapeutyczną 
również jako symbol uczestnictwa w kulturze, gdyż czytanie i wypożyczanie książek, 



170

Podstawy współczesnej biblioterapii

otaczanie się nimi, wpływa na poprawę samopoczucia i samooceny, przyczynia się do 
podniesienia własnej wartości.

Z definicji biblioterapii wynika, że materiałem biblioterapeutycznym jest różnego 
typu literatura udostępniania za pomocą książki wydawanej tradycyjnie oraz alternatyw-
ne materiały czytelnicze, które można podzielić następująco:

Książki „łatwe w czytaniu”, czyli takie propozycje wydawnicze, które odpowia-
dają ściśle określonym kryteriom, tj.

a.	 sztywna oprawa, sztywne kartki, duża czcionka, odpowiedni odstęp pomię-
dzy literami, wyrazami i wersami, a każde zdanie rozpoczęte od nowego 
wiersza,

b.	 jasny, prosty, zrozumiały język dla dziecka z obniżoną normą intelektualną, 
unikanie pojęć abstrakcyjnych,

c.	 treść oparta o realia życia dziecka,
d.	 konkretne, jednoznaczne, kolorowe ilustracje (lub dobrej jakości kolorowe 

fotografie), zamieszczone obok tekstu – najlepiej na sąsiedniej stronie.
Książki-zabawki, czyli takie, które przypominają swym kształtem maskotki, kloc-

ki, różnego rodzaju figury do układania, ale są wyposażone w prosty tekst lub płytę DVD, 
ewentualnie taśmę magnetofonową z nagraną bajką terapeutyczną.

Książki drukowane dużą czcionką.
Książki drukowane pismem Braille’a.
Książki „mówione” nagrane na nośnikach.
Książki tradycyjne, ale uzupełnione nośnikiem, na który nagrano ten sam tekst.
Nośniki (płyty DVD, kasety) z nagranymi różnymi efektami i odgłosami przyrody, 

np. szum lasu, śpiew ptaków itp.
Nośniki z różnego rodzaju montażami słowno-muzycznymi, pieśniami, piosenkami.
Filmy na nośnikach (płyty DVD, kasety video), wspomagające proces rehabilitacji, 

np. ekranizacja utworów literackich i lektur szkolnych; lekcje języka migowego.
Edukacyjne i terapeutyczne programy komputerowe.

Natomiast ze względu na treść książki i materiały przeznaczone do celów biblio-
terapeutycznych dzieli się na następujące kategorie:

a.	 materiały uspokajające (sedativa), do których zalicza się, m.in. baśnie, litera-
turą humorystyczną;

b.	 materiały pobudzające (stimulativa), np. książki o tematyce awanturniczo-przy-
godowej, podróżnicze;

c.	 materiały refleksyjne (problematica) czyli np. powieści obyczajowe, biogra-
ficzne, psychologiczne;



171

Metody i techniki działania biblioterapeutycznego

d.	 sacrum, czyli taki rodzaj literatury, który w czytelniku powoduje nie tylko silne 
wzruszenie natury religijnej, lecz także np. przemianę charakterologiczną.

Ogólnie rzecz ujmując, we wszystkich zajęciach biblioterapeutycznych można 
wykorzystać następujące środki:

a)	 słowne - do których zaliczamy opowiadanie treści utworów literackich, poga-
danki o książkach, gawędy biblioterapeutyczne mające na celu wzmocnienie 
wiary uczestnika zajęć we własne siły i możliwości,

b)	 wizualne – plakaty, ogłoszenia, ciekawe pod względem graficznym napisy 
i ilustracje książkowe oraz obrazy lub reprodukcje dzieł malarskich,

c)	 słuchowe – nagrania muzyczne, muzyka, audycje słowno-muzyczne,
d)	 słuchowo-oglądowe: filmy fabularne, dokumentalne pełno- i krótkometrażowe.

IV.	Kartoteki zagadnieniowe

Przykładowe hasła
1.	 Dziecko chore

–– diabetyk
–– z dysfunkcją narządów ruchu
–– ze schorzeniem serca i układu krążenia.

2.	 Dziecko upośledzone umysłowo.
3.	 Dziecko z zaburzonymi funkcjami:

–– słuchu
–– niedosłyszące
–– niesłyszące

4.	 Dziecko z zaburzonym wzrokiem:
–– niedowidzące
–– niewidome

5.	 Dziecko z zaburzonym zachowaniem:
–– odtrącone
–– skrzywdzone

6.	 Dziecko zaniedbane wychowawczo:
–– w kolizji z prawem
–– w domu dziecka
–– w pogotowiu opiekuńczym

7.	 Starość:
–– choroby
–– domy opieki społecznej



172

Podstawy współczesnej biblioterapii

–– hospicja
–– opieka paliatywna

8.	 Samotność i osamotnienie.
9.	 Odrzucenie.

10.	 Rozwód:
–– przepisy prawne
–– terapia
–– grupy wsparcia

11.	 Śmierć.
12.	 Katastrofy i wypadki.
13.	 Uzależnienie:

–– od narkotyków
–– od alkoholu

14.	 Współuzależnienie.
15.	 Więźniowie.

W biblioterapii wykorzystuje się także muzykę, np.:
Chopin: Nokturny
Cohen L. – songi
Utwory na fletnie, harfę
Hiszpańska muzykę gitarową
Marek i Wacek, Miniatury romantyczne
Mozart W.A.
Ravel M.,
Vivaldi A., Koncerty, itd.

Bibliografia:

(E.  J. Konieczna, 2005) - Biblioterapia w praktyce. Poradnik dla nauczycieli, wychowawców 
i terapeutów, pod red. Eweliny J. Koniecznej, Kraków 2005.

(I. Borecka, 1998) - Irena Borecka, Biblioterapia w szkole. Poradnik dla bibliotekarzy, Legnica 
1998.

(I. Borecka, 2001) - Irena Borecka, Biblioterapia. Teoria i praktyka. Poradnik, Warszawa 2001.

Katarzyna Szeliga, Historia Guziołka, czyli jak tworzyć i wykorzystywać bajki i  opowiadania 
w biblioterapii oraz rozwoju aktywności twórczej dziecka w wieku przedszkolnym. Porad-
nik dla Dzieci, Rodziców i Nauczycieli, Kraków 2005.



173

Metody i techniki działania biblioterapeutycznego

Joanna Głodkowska, Zabawa i nauka w kręgu baśni. Metoda wspomagania wrażliwości eduka-
cyjnej dziecka lekko upośledzonego umysłowo w  wieku wczesnoszkolnym, Warszawa 
2001.

Klaus W.  Vopel, Sztuka opowiadania, sztuka słuchania. Praktyczne wskazówki i  ćwiczenia, 
przekł. M. Jałowiec, Kielce 2003.





175

Rozdział 14.

Zastosowanie biblioterapii w leczeniu zaburzeń 
seksualnych. Doniesienie z wybranych badań 

(Kiriakos Chatzipentidis)

Problematyka seksuologiczna jest obecna w piśmiennictwie na temat biblioterapii 
co najmniej od lat 60. ub. wieku. Wynika to zarówno z przeglądu bazy Medline, jak i tek-
stów polskich bibliotekarzy szpitalnych – pionierów polskiej biblioterapii, np. w katalogu 
działowym opracowanym przez M.D. Gostyńską dla biblioteki szpitalnej w dziale książek 
popularno – naukowych (Gostyńska, 1967), gdzie wyodrębnione zostały cztery hasła „Chcę 
być zdrowy”, „Konflikt”, „Sens życia” i „Seks”. Przegląd bazy Medline wykonany w Bi-
bliotece Głównej AM w Poznaniu w roku 1990 zawiera kilka pozycji na temat problemów 
natury seksualnej, m.in. publikacja Bauer R., Stein J., Sex counseling on campus: short-term 
treatment techniques (Bauer & Stein, 1973), znajdujących się w obszarze biblioterapii 
klinicznej (Szulc, 1991). Umiejscowienie biblioterapii na pograniczu nauk humanistycz-
nych, społecznych oraz medycznych, umożliwia szerokie zastosowanie metod bibliotera-
peutycznych, najczęściej, jako dopełnienie terapii tradycyjnych (Hubin et al., 2011).

Przeprowadzone w ostatnich latach badania wskazują na skuteczność narzędzi 
biblioterapeutycznych w zmianie zaburzonego zachowania; tak rozumiana biblioterapia 
poznawczo-behawioralna jest stosowana m.in. w terapii zaburzeń seksualnych (Yeater et 
al., 2004). Grupa belgijskich psychologów klinicznych na łamach czasopisma „Sexolo-
gies” (Hubin et al., 2011) opublikowała ważny artykuł przeglądowy, omawiający miejsce 
biblioterapii w leczeniu zaburzeń seksualnych, zawierający opis badań psychologicznych, 
w których posługiwano się narzędziami biblioterapeutycznymi. Dane, które autorzy ze-
brali w specjalistycznych bazach z zakresu psychologii (PsycInfo), edukacji (ERIC) 
i medycyny (Medline) wykazują istotną liczbę prac z zakresu seksuologii dotyczących 
biblioterapii, a stanowiących od 3.1% do 6.6% publikacji ogółem z zakresu badań nad 
seksualnością człowieka. A. Hubin, P. De Sutter oraz C. Reynaert, autorzy artykułu Bi-
blioterapia: Efektywne narzędzie terapeutyczne w kobiecych zaburzeniach seksualnych? 
(Hubin et al., 2011) traktują biblioterapię, jako ukierunkowane czytanie (guided reading) 
dla celów terapeutycznych i wymieniają jego następujące cechy:

–– potrzeba przeczytania pisemnego materiału przez pacjenta;
–– zastosowanie się do zawartości;
–– ocena postępu.



176

Podstawy współczesnej biblioterapii

I.	 Celowość stosowania narzędzi biblioterapeutycznych  
w seksuologii

W terapii zaburzeń seksualnych od dawna stosuje się literaturę erotyczną. Znacz-
na liczba klinicystów (Hubin et al., 2011) włącza do terapii ćwiczenia alternatywne, za-
projektowane do stymulowania erotycznej wyobraźni, szczególnie poprzez zalecanie 
pacjentkom czytania literatury erotycznej. Rozwinięta wyobraźnia erotyczna może 
skutkować wzrostem pobudzenia seksualnego. Polecanie takiej literatury daje podwójny 
efekt:

1)	 terapeutyczny – poprzez zdobycie i wzbogacenie repertuaru seksualnych fantazji,
2)	 antycypacyjny – czytanie tekstów erotycznych może pozwolić pacjentom z zabu-

rzeniami pobudzenia seksualnego (HSDD) na osiągnięcie odpowiedniego stanu 
umysłu, skutkującego wzrostem pożądania, poprzez pozytywną antycypację sek-
sualnej relacji.

II.	 Biblioterapia a poradniki

Na wstępie należy zaznaczyć, że statystycznie (Catania et al. ) aż 88% pacjentów 
uczestniczących w tradycyjnej terapii seksualnej, stosowało najpierw biblioterapeutycz-
ną samopomoc w postaci poradników, a 85% psychologów klinicznych i psychoterapeu-
tów przyznało, że poleca poradniki (Balzer, 2012). Psychologowie oceniają, że aż 93% 
ich pacjentów uzyskało szeroko pojętą pomoc dzięki poradnikom, a 69% poprzez czyta-
nie autobiografii oraz, że samopomocowe źródła mają szkodliwe działanie tylko od 1% 
do 3% przypadków. Jednak ok. 95% książek biblioterapeutycznych na rynku wydawniczym 
jest publikowanych bez jakiegokolwiek realnego dowodu na skuteczność. Dlatego też 
najważniejsze jest, aby czytanie było ukierunkowane, a konkretna literatura samopomo-
cowa polecana przez terapeutów (Hubin et al., 2011). Rekomendowanie poradników, 
które nie były empirycznie sprawdzone może skrzywdzić pacjenta (Balzer, 2012). Nale-
ży nadmienić, że głównym celem poradników nie jest wyleczenie problemów psycholo-
gicznych, ale wzmocnienie wewnętrznych sił czytelnika.

Gdy czytanie dla siebie nie pomaga, oznacza to konieczność zastosowania bardziej 
kompleksowej terapii. Biblioterapia rozumiana jest wtedy, jako czytanie książek pod 
nadzorem terapeuty i stanowi narzędzie uzupełniające w tradycyjnej terapii. Sondaż wśród 
158. psychoterapeutów pokazał, że 51% (szczególnie ci z dłuższym stażem zawodowym) 
rekomendowało biblioterapię pacjentom (Hubin et al., 2011).



177

Zastosowanie biblioterapii w leczeniu zaburzeń seksualnych. Doniesienie z wybranych badań

III.	Biblioterapia zaburzeń seksualnych

Poniżej zostaną krótko omówione wyniki wybranych badań nad zastosowaniem 
biblioterapii w terapiach zaburzeń seksualnych.

Biblioterapeutycznym narzędziem, specjalnie zaprojektowanym w celu leczenia 
przedwczesnej ejakulacji jest m.in. książka, pt.: Confidential file 101 – dr Carter, opo-
wiadająca fikcyjną historię mężczyzny cierpiącego na omawianą przypadłość. Po zapo-
znaniu się z tym specjalnie zaprojektowanym tekstem, aż 75% pacjentów utrzymywało, 
że ich problemy po przeprowadzonej biblioterapii całkowicie zniknęły (Hubin et al., 
2011).

Zastosowanie biblioterapii przyniosło równie interesujące wyniki w leczeniu za-
burzeń pobudzenia seksualnego (HSDD). W badaniu przeprowadzonym przez Jacqu-
es’a Van Lankvelda, profesora psychologii klinicznej z Open Universiteit w Holandii, 
uczestniczyło 199 par, w których przynajmniej jedna osoba była dotknięta HSDD. 
Uczestnicy zostali poddani 10-tygodniowej poznawczo-behawioralnej biblioterapii z mi-
nimalnym kontaktem z terapeutą. Pary otrzymały poradnik biblioterapeutyczny, uzyska-
ły ustne wyjaśnienie jak z niego korzystać i zostały zachęcone do telefonowania z pyta-
niami, w godzinach otwarcia poradni, gdy będą potrzebować wsparcia terapeuty (van 
Lankveld, 1993). W efekcie zaobserwowano mniej narzekań na częstotliwość relacji 
seksualnych i ich ogólną poprawę. Z kolei w badaniach porównawczych nad anorgazmią 
(Libman et al., 1984) nie wykazano wielkich różnic pomiędzy trzema rodzajami terapii: 
tradycyjną terapią par, terapią grupową a biblioterapią. W każdym z przypadków odno-
towano za to ogólny wzrost satysfakcji seksualnej u leczonych kobiet. Terapia przepro-
wadzona we Francji za pomocą książki Becoming orgasmic [Stając się zdolną do prze-
żywania orgazmu] wśród kobiet dotkniętych anorgazmią skutkowała znacznym wzrostem 
seksualnej ekscytacji i poszerzeniem seksualnego repertuaru, jednak nie stwierdzono 
zmiany w częstotliwości orgazmów. W kolejnym badaniu 117 kobiet cierpiących na 
waginizm, czytało i słuchało ustnych instrukcji dotyczących relaksacji i ćwiczenia sek-
sualnych fantazji. Po dwunastu miesiącach leczenia 15% kobiet stosujących biblioterapię 
z minimalnym kontaktem z terapeutą, było zdolnych do osiągniecia penetracji, a u tych, 
które łączyły terapię grupową i biblioterapię - 21% (Hubin et al., 2011). Autorski porad-
nik biblioterapeutyczny został użyty również w amerykańskich badaniach mających na 
celu zmniejszenie zachowań ryzykownych studentek amerykańskich college’ów podczas 
randek. Rezultaty w porównaniu z grupą kontrolną wykazały prewencyjną funkcję bi-
blioterapii - poddani jej uczestnicy zaczęli przejawiać obniżoną chęć uczestnictwa w za-
chowaniach ryzykownych podczas randek (Yeater et al., 2004).



178

Podstawy współczesnej biblioterapii

Badania przeprowadzone przez amerykańską psycholog dr Alexandrę M. Balzer 
z Uniwersytetu Missouri, a opisane w jej pracy doktorskiej (Balzer, 2012), skupiły się na 
wpływie tekstów biblioterapeutycznych w leczeniu kobiet z zaburzeniami pobudzenia 
seksualnego. Uczestnicy, którzy w ramach biblioterapii czytali książkę autorstwa Kathryn 
Hall1, pt.: Reclaiming Your Sexual Self: How You Can Bring Desire Back into Your Life 
[Odzyskując swoje seksualne Ja, czyli o tym jak wprowadzić pożądanie z powrotem do 
swojego życia], (Hall, 2004), osiągali statystycznie lepsze rezultaty w wzbudzaniu sek-
sualnego pożądania w porównaniu do grupy kontrolnej. Natomiast uczestnicy z kolejnej 
grupy, którzy czytali książkę Laurie B. Mintz - A Tired Woman’s Guide to Passionate Sex 
[Przewodnik zmęczonej kobiety po pasjonującym seksie]2 (Mintz, 2009), osiągali staty-
stycznie jeszcze lepsze rezultaty we wzbudzaniu seksualnego pożądania w porównaniu 
do grupy kontrolnej. Badanie potwierdziło, że lektura A Tired Woman’s Guide to Passio-
nate Sex gwarantowała lepsze rezultaty, okazując się bardzo dobrym, sprawdzonym 
empirycznie narzędziem biblioterapeutycznym. Co ciekawe uczestnicy grupy kontrolnej 
również otrzymali książkę Mintz, ale nie byli poinformowani, że podlegają badaniu, i że 
w ten sposób zostaje im udzielana interwencja. Inne grupy uzyskiwały mailowe przypo-
mnienia, że podlegają badaniu, wyjaśnienia, na czym ono polega oraz, że wymaga się od 
nich, aby przeczytali przesłaną im książkę. Samo wysłanie książki grupie kontrolnej nie 
pomogło, ważna była świadomość podlegania terapii i mobilizowanie do czytania lektu-
ry. Różnice pomiędzy grupami potwierdzają, że biblioterapia ma szanse, gdy nosi zna-
miona czytania ukierunkowanego (guided reading). W pracy została również wyrażona 
nadzieja, że następne badania zbadają strategie minimalnej interwencji, włączając biblio-
terapię w leczenie niskiego pobudzenia seksualnego u kobiet. Takie badania mogłyby 
odkryć równie skuteczne narzędzie typu A Tired Woman’s Guide to Passionate Sex. 
Najważniejszym wnioskiem wysuniętym przez Alexandrę M. Balzer w podsumowaniu 
badań jest stwierdzenie, że podejście biblioterapeutyczne zrewolucjonizowałoby leczenie 
i postrzeganie niskiego pobudzenia seksualnego (Balzer, 2012).

	 1	Poradnik został napisany przez dr psychologii klinicznej Kathryn S. K. Hall, certyfikowaną tera-
peutkę seksualną, prowadzącą prywatną praktykę w Princeton w stanie New Jersey (USA) w zakresie terapii 
seksualnej, terapii poznawczo-behawioralnej i terapii par. Reclaiming Your Sexual Self (…) został uznany 
przez Society for Sex Therapy and Research [Stowarzyszenie dla Terapii Seksualnej i Badań] za najlepszy 
poradnik seksualny 2004 r. http://www.drkathrynhall.com/
	 2	A Tired Woman’s Guide to Passionate Sex został napisany przez profesor psychologii klinicznej na 
Uniwersytecie Floryda Laurie B. Mintz, doświadczoną seksuolog i psychoterapeutę, eksperta w terapii ko-
biet i par. Poradnik ten to m.in. opis ćwiczeń, stadium przypadku, zarówno samej autorki, jak i pacjentek, 
którym pomogła za pomocą autorskiego, pięciostopniowego planu, zaprojektowanego dla kobiet z obniżo-
nym libido. http://www.psychologytoday.com/experts/laurie-b-mintz-phd

http://www.drkathrynhall.com/
http://www.psychologytoday.com/experts/laurie-b-mintz-phd


179

Zastosowanie biblioterapii w leczeniu zaburzeń seksualnych. Doniesienie z wybranych badań

Mechanizmy powstawania profesjonalnego poradnika biblioterapeutycznego po-
kazuje dr psychologii Tamara Penix Sbraga3, w dysertacji naukowej pt. Sexual Self-Con-
trol: Development and Preliminary Evaluation of a Cognitive-Behavioral Bibliotherapy 
Intervention [Seksualna samokontrola: Opracowanie i wstępna ocena poznawczo-beha-
wioralnej interwencji biblioterapeutycznej]. W pracy tej został zawarty program prewen-
cyjny powrotu do nałogu, przeznaczony dla osób z problemem seksualnej samokontroli. 
Stworzenie poradnika poprzedził żmudny proces przeglądu literatury przedmiotu. Naj-
bardziej skuteczne techniki i strategie zapobiegania powrotowi do nałogu zostały zaadap-
towane i zmodyfikowane pod względem leczenia dewiacji seksualnych. Następnie, pod 
kątem stylu i formatu wydawniczego, zbadano poradniki biblioterapeutyczne o potwier-
dzonej skuteczności, które uzyskały akceptację czytelników i osiągnęły sukces komer-
cyjny. Uznani i odnoszący sukcesy autorzy i redaktorzy prac biblioterapeutycznych 
również zostali poproszeni o opinie i rady dotyczące stylu i sposobu prezentacji treści 
biblioterapeutycznych. Ostatecznie program leczenia przybrał formę poradnika, który 
przesłano do konsultacji zespołowi psychologów i autorów tekstów psychologicznych. 
Dopiero gdy poradnik został uznany za jasny, klarowny i przede wszystkim wierny za-
mierzeniom pracy, został wydrukowany i użyty jako główny bodziec w badaniu.

Badaniem zamierzano objąć 75. mężczyzn z USA, ochotników w wieku 23-67 lat. 
Każdy z nich borykał się z problemem seksualnej samokontroli, od uzależnienia od por-
nografii po ekshibicjonizm (z wyłączeniem gwałcicieli i pedofilów, którzy nie zostali 
poddani badaniu). Uczestnicy musieli wykazać umiejętność czytania w języku angielskim 
przynajmniej na poziomie ósmej klasy oraz wyrazić gotowość do przeczytania poradni-
ka i zastosowania się do jego zawartości. Zestaw kwestionariuszy oceniających skutecz-
ność programu terapeutycznego, został przesłany badanym pocztą, po upływie miesiąca 
od otrzymania poradnika. Stosowanie materiałów biblioterapeutycznych w ciągu jedne-
go miesiąca zostało uznane za optymalny okres w wielu wcześniejszych zakończonych 
sukcesem badaniach (Sbraga, 2002 za: Gould, Clum, & Shapiro,1993; Jamison & Scogin, 
1995; Ogles, Craig, & Lambert, 1991). Ostatecznie 58. mężczyzn udzieliło odpowiedzi, 
pisemnie bądź telefonicznie, na pytania zawarte w kwestionariuszach. Uczestnicy, którzy 
odmówili uczestnictwa w badaniu – preferowali kontakt osobisty z terapeutą, bądź oba-
wiali się, że ktoś, kto nie wie, że są chorzy, mógłby znaleźć poradnik. Analiza kwestio-
nariuszy wykazała, że w wyniku ukierunkowanego, samopomocowego podejścia w po-
staci biblioterapii, badani nabyli większą wiedzę o strategiach prewencyjnych powrotu 

	 3	Dr Tamara Penix Sbraga wykłada psychologię kliniczną na Central Michigan University. Specjali-
zuje się w badaniach i leczeniu problemów z samokontrolą zachowań seksualnych. Jest członkiem Stowa-
rzyszenia Rozwoju Terapii Behawioralnej, Stowarzyszenia Analizy Zachowań, Towarzystwa Naukowego 
Psychologii Klinicznej i Stowarzyszenia Terapii Przestępców Seksualnych. https://www.newharbinger.com/
author/tamara-penix-sbraga

https://www.newharbinger.com/author/tamara-penix-sbraga
https://www.newharbinger.com/author/tamara-penix-sbraga


180

Podstawy współczesnej biblioterapii

do nałogu oraz zaczęli wykazywać mniejszą częstotliwość i wagę strat spowodowanych 
brakiem seksualnej samokontroli. Badanie przeprowadzone przez T.P. Sbraga uświadamia, 
że zaawansowana biblioterapeutyczna prewencja powrotu do nałogu może przybrać 
postać efektywnej, niedrogiej, nieinwazyjnej i ogólnodostępnej interwencji dla osób 
dotkniętych problemem seksualnej samokontroli.

Metaanaliza (Hubin et al., 2011) opisanych powyżej badań wskazuje, że rezultaty 
uzyskane przez pacjentów, którzy używali materiałów biblioterapeutycznych w terapii 
są znacznie lepsze od tych, którzy czytali wybrane przez siebie książki nie uczestnicząc 
w terapii i od grup kontrolnych niepodlegających leczeniu. Jednocześnie należy zaznaczyć, 
że mankamentem powyższych badań, była najczęściej mała próba, bądź brak danych 
z badań długofalowych. Omówione prace przypominają, że podstawy biblioterapii nie 
opierają się tylko na badaniach naukowych. Istnieje wiele przeszkód w ocenie efektyw-
ności narzędzi biblioterapeutycznych. Biblioterapia może, ale nie musi okazać się sku-
teczna we wspomaganiu rozwoju osobistego, rozwiazywaniu problemów i im zapobie-
ganiu. Żaden cytowany autor nie twierdzi również, że biblioterapia jest bardziej 
efektywna niż tradycyjna terapia seksualna, ale co najważniejsze większość widzi popra-
wę wśród pacjentów (Hubin et al., 2011).

IV.	Profil osoby najbardziej podatnej na biblioterapię  
zaburzeń seksualnych

Biblioterapia jak każda terapia seksualna wymaga zaangażowania i aktywnego 
uczestnictwa, stąd też pożądana jest zdolność do samozarządzania (self-management). 
Jednocześnie im mniejsza frekwencja wizyt u terapeuty, tym mniejsze wsparcie i zachę-
ta dla szukających pomocy. Wymagana jest wytrwałość w czytaniu rekomendowanych 
książek i stosowanie w praktyce zaleceń. Co więcej, w każdej terapii zaburzeń seksualnych 
chodzi o to, żeby ludzie po zakończeniu terapii tradycyjnej czy biblioterapii wciąż sto-
sowali się do jej wytycznych. Jeśli biblioterapia pozbawiona jest kontaktu z terapeutą, 
albo kontakt jest rozciągnięty w czasie (spaced-out contact), jest ona wtedy mniej sper-
sonalizowana niż tradycyjna. Czytelnicy muszą stosować materiały biblioterapeutyczne 
w odpowiedni dla siebie sposób, biorąc pod uwagę sytuację, kontekst i rodzaj relacji, 
w której się znajdują. Niezbędna jest świadomość zależności pomiędzy autoanalizą po-
znawczą, emocjonalną i zachowania (Hubin et al., 2011).

Wielką wagę przykłada się do umiejętności czytania. Tradycyjna biblioterapia 
przeznaczona jest dla ludzi, którzy mają wyrobiony zmysł i  smak czytelniczy. Wielu 
kobiet i mężczyzn jednak nie cieszy czytanie, albo przynajmniej nie odpowiada im lek-
tura literatury erotycznej (Hubin et al., 2011). Prawdopodobnie (musi to być jeszcze 



181

Zastosowanie biblioterapii w leczeniu zaburzeń seksualnych. Doniesienie z wybranych badań

zbadane) najlepsze rezultaty dzięki biblioterapii zaburzeń seksualnych osiągają ludzie, 
którzy są bardziej skrupulatni, sumienni, dokładni, zorganizowani od tych, którzy są 
niecierpliwi i niewyedukowani. Co ciekawe, najlepiej wykształceni nie są również naj-
bardziej podatni na leczenie biblioterapeutyczne. Obecnie wydaje się, że to kobiety będą 
wykazywać najbardziej pozytywne nastawienie w kierunku samopomocy biblioterapeu-
tycznej. Są one też lepiej wyedukowane od mężczyzn. Mężczyźni wykazują większą 
wrażliwość wobec obrazów erotycznych, a kobiety lepiej odbierają symbolizm, klimat, 
atmosferę – elementy, które najpełniej łączy w sobie literatura (Hubin et al., 2011). Jakość 
relacji w związku pełni również bardzo ważną rolę w powodzeniu leczenia dysfunkcji 
seksualnych za pomocą działań biblioterapeutycznych.

V.	 Zalety biblioterapii w leczeniu zaburzeń seksualnych

Biblioterapia zwiększa dostępność leczenia seksuologicznego. Leczenie może 
ograniczyć, bądź czasami wykluczyć kontakt z terapeutą. Jest to ważne dla pacjentów, 
którzy wolą uniknąć ujawniania i opisywania intymnych szczegółów pożycia. Niektórzy 
pacjenci nie kierują się obawą przed kontaktem z terapeutą, ale po prostu nie mają czasu 
regularnie spotykać się ze specjalistą. Zaletą biblioterapii jest to, że książki są szeroko 
dostępne i mogą być czytane zawsze i wszędzie przez czytelników szukających rozwią-
zania swoich problemów. Kolejny praktyczny czynnik to cena: książka jest tańsza od 
terapii. Biblioterapia jest mniej inwazyjna, mniej restrykcyjna i mniej kosztowna, a przede 
wszystkim dostępna i możliwa również w zaciszu domowym (Hubin et al., 2011).

VI.	Zakończenie

Biblioterapia zaburzeń seksualnych uświadamia wielość podejść terapeutycznych. 
Do tej pory jednak niewiele narzędzi biblioterapeutycznych zostało potwierdzonych 
empirycznie w terapii seksualnej, dlatego też powinny być prowadzone dalsze badania 
w tym zakresie. (Hubin et al., 2011). Nie ulega wątpliwości, że biblioterapia nie jest tym 
samym, co tradycyjna terapia, jednak oferuje ona ciekawą i efektywną alternatywę, a jako 
narzędzie dopełnia tradycyjne metody terapii zaburzeń seksualnych.

Bibliografia:

Balzer, A. M. (2012). Efficacy of bibliotherapy as a treatment for low sexual desire in women. 
(Unpublished doctoral dissertation). University of Missouri, Columbia, s. 87-89.



182

Podstawy współczesnej biblioterapii

Bauer, R., Stein, J. (1973). Sex counseling on campus: short-term treatment techniques. Am. 
J. Orthopsychiatry, nr 5, s. 845 – 853.

Catania, J. A., Pollack, L., McDermott, L. J., Qualls, S. H., Cole, L. (1990). Help-seeking be-
haviours of people with sexual problems. Arch Sex Behav Vol. 19, s. 235-250.

Hall, K. (2004). Reclaiming Your Sexual Self: How You Can Bring Desire Back into Your Life. 
Hoboken, NJ: Wiley.

Hubin, A., De Sutter, P., Reynaert, C. (2011). Bibliotherapy: An effective therapeutic tool for fe-
male sexual dysfunction? Sexologies Vol. 20, s. 88-93.

Libman, E., Fichten, C.S., Brender, W., Burstein, R., Cohen, J., Binik, G. (1984). A comparison 
of three therapeutic formats in the treatment of secondary orgasmic dysfunction. J Sex 
Marital Ther Vol. 10(3), s. 147-159.

Mintz, L. (2009). A tired woman’s guide to passionate sex. Avon, MA: Adam’s Media.

Sbraga, T. P. (2002). Sexual Self-Control: Development and Preliminary Evaluation of a Cogni-
tive-Behavioral Bibliotherapy Intervention. (Unpublished doctoral dissertation). Univer-
sity of Nevada, Reno.

Szulc, W. (1991). Biblioterapia. Stan badań. Biul. Gł. Bibl. Lek., nr 345, s. 14 - 32.

Gostyńska, M. D. (1967). Terapia czytelnicza jako jedna z metod psychoterapii leczniczej. Zdro-
wie Psychiczne, nr 1, s. 33 - 41.

Van Lankveld, J. J. D. M., Everaerd, W., Grotjohann, Y. (2001). Cognitive-behavioral bibliother-
apy for sexual dysfunctions in heterosexual couples: a randomized waiting-list controlled 
clinical trial in the Netherlands. J Sex Res Vol. 38(1), s. 51-67.

Yeater, E. A., Naugle, A. E., O’Donohue, W., Bradley A. R. (2004). Sexual Assault Prevention 
With College-Aged Women: A Bibliotherapy Approach. Violence and Victims, Vol. 19, 
Nr 5, October, s. 594.



183

Rozdział 15.

Studia Podyplomowe Biblioterapii w Instytucie 
Psychologii Uniwersytetu Wrocławskiego 

(Wiktor Czernianin, Kiriakos Chatzipentidis)

W Instytucie Psychologii Uniwersytetu Wrocławskiego w roku akademickim 
2010/2011 rozpoczęły się zajęcia (I edycja) na utworzonych Studiach Podyplomowych 
Biblioterapii. Przeznaczonych dla osób z wykształceniem wyższym magisterskim lub 
licencjackim, pragnących pogłębić wiedzę i umiejętności w zakresie biblioterapii (peda-
gogów, bibliotekarzy, polonistów, wychowawców, pracowników socjalnych i służby 
zdrowia, także osób duchownych oraz wszystkich pracujących w zawodzie nauczyciel-
skim). Podczas zajęć uczestnicy zapoznają się ze stosowaniem biblioterapii w rozwiązy-
waniu psychologicznych i pedagogicznych problemów jednostki, pojawiających się na 
różnych etapach życia. Studia Podyplomowe Biblioterapii (doskonalące) - adresowane 
są do osób zainteresowanych praktycznym zastosowaniem biblioterapii, a ponadto pro-
gram uwzględnia przygotowanie do pracy naukowej w dziedzinie biblioterapii, metodo-
logię badań naukowych, zgodnie z zaleceniami organizacji międzynarodowych zajmu-
jących się standardami edukacji w zakresie terapii przez sztukę. Uzyskał akceptację 
Komisji Certyfikacyjnej Stowarzyszenia Arteterapeutów Polskich „Kajros”.

Program Studiów obejmuje przedmioty w obrębie bloków tematycznych, takich jak:

- Psychologiczno-pedagogiczne podstawy biblioterapii: blok tematyczny ukazują-
cy istotną rolę psychologii i pedagogiki w współtworzeniu interdyscyplinarnych podstaw 
biblioterapii. Przedmiotem pierwszej części zajęć jest przede wszystkim ogólna wiedza 
psychologiczna, zwłaszcza na temat głównych typów zaburzeń osób poddawanych le-
czeniu w procesie biblioterapii, w którym postawienie diagnozy, czyli rozpoznanie pro-
blemów uczestnika biblioterapii, jest – obok odpowiedniego doboru literatury - czynnikiem 
decydującym w ogóle o powodzeniu terapii. Druga, pedagogiczna część zajęć, to zagad-
nienie przydatności wiedzy o rozwoju człowieka w biblioterapii związane ściśle z zacho-
waniem osób, wobec których podejmowane są działania terapeutyczne. Bez wątpienia 
wiedza taka jest jednym z podstawowych warunków skutecznej biblioterapii, zwłaszcza 
rozwojowo-wychowawczej. Jej podstawowym założeniem jest bowiem postrzeganie 
człowieka jako jednostki aktywnej, tzn. człowiek jest dla niej podmiotem działającym 



184

Podstawy współczesnej biblioterapii

w swoim środowisku, a więc podejmującym zadania, realizującym je, nawiązującym 
trwałe, pozytywne relacje z otoczeniem społecznym.

- Terapia przez sztukę: blok zagadnień wprowadzających w problematykę terapeu-
tycznego oddziaływania sztuk pięknych (arteterapia) oraz spokrewnionych z literaturą, 
przede wszystkim sztuki filmowej jako widzialnej i słyszalnej literatury (filmoterapia), 
sztuki teatralnej jako literatury mówionej (dramoterapia), a także często stosowanych 
z biblioterapią: muzykoterapii, choreoterapii i grafoterapii.

- Literatura piękna: blok tematyczny o narzędziu terapeutycznym w biblioterapii. 
Z racji tego, że największą grupę uczestników biblioterapii stanowią dzieci i młodzież, 
obecny jest w tym bloku dłuższy cykl wykładów na temat literatury pięknej właśnie dla 
nich, jako podstawowym warsztacie biblioterapeuty. Silny akcent położono także na 
zajęcia poświęcone samej umiejętności pisania opowiadań, scenariuszy filmowych, sztuk 
scenicznych, prowadzonych przez czynnych twórców.

- Biblioterapia. Teoria i praktyka: najistotniejszy blok tematyczny z m.in. nastę-
pującymi zagadnieniami teoretycznymi:

1.	 Istota i podstawy teoretyczne biblioterapii.
2.	 Cele,zadania,zastosowanie oraz rodzaje biblioterapii.
3.	 Literatura piękna jako środek oddziaływania terapeutycznego.
4.	 Kryteria doboru książek i innych materiałów czytelniczych.
5.	 Metody i techniki biblioterapeutyczne.
6.	 Uczestnicy biblioterapii.
7.	 Kto może być biblioterapeutą.
8.	 Przykładowe programy biblioterapeutyczne.

Część praktyczna to kilkadziesiąt godzin ćwiczeń biblioterapeutycznych m.in. 
w pracy z osobami z zaburzeniami emocjonalnymi, niedostosowanymi społecznie, po-
czuciem mniejszej wartości, z deprywacją czynnościową, upośledzonymi w stopniu 
lekkim.

Studia trwają dwa semestry (letni i zimowy) i są odpłatne. Zajęcia dydaktyczne, 
w wymiarze 265. godzin, odbywają się raz w miesiącu (od piątku po południu do nie-
dzieli wieczorem) w trakcie 10. zjazdów. Uczestnicy otrzymują Świadectwo Ukończenia 
Studiów Podyplomowych w zakresie biblioterapii.

Wymagane dokumenty:
1.	 Podanie do J.M. Rektora. 
2.	 Odpis dyplomu ukończenia studiów lub kserokopię dyplomu poświadczone przez 

jednostkę przyjmującą dokumenty. 



185

Studia Podyplomowe Biblioterapii w Instytucie Psychologii Uniwersytetu Wrocławskiego

3.	 Kserokopię dowodu osobistego. 
4.	 Kwestionariusz osobowy. 
5.	 Dwa zdjęcia 35 mm x 45 mm. 
6.	 Umowa o warunkach wnoszenia opłaty.

Wymagane wykształcenie:
–– ukończone wyższe studia magisterskie lub licencjackie, 

Zasady naboru:
–– według kolejności zgłoszeń (ilość miejsc ograniczona); 
–– Kandydat zostaje przyjęty na studia po dokonaniu wpłaty na konto Bank Zachod-

ni WBK 4 O/Wrocław, 71 1090 2503 0000 0006 3000 0004 z dopiskiem: 

Podyplomowe Studia Biblioterapii 2-13-201.
Dodatkowe informacje (Plan zajęć): www.psychologia.uni.wroc.pl (zakładka: Studia).

http://www.psychologia.uni.wroc.pl




Część II 

Literatura i terapia





189

Rozdział 1.

Psychologia literatury w świetle biblioterapii 
(Wiktor Czernianin i Halina Czernianin)

René Wellek i Austin Warren, to jedni z nielicznych autorów, którzy spróbowali 
wyjaśnić termin „psychologia literatury” pisząc, że „oznacza [1] psychologiczne studium 
pisarza jako istoty typowej czy też jednostki [2] albo badanie procesu twórczego, [3] albo 
analizę typów i praw psychologicznych, które spotykamy w utworach literackich, [4] lub 
wreszcie problematykę oddziaływania literatury na czytelników (psychologię publiczno-
ści literackiej).”1 Zastrzegli się przy tym, że jedynie trzecie znaczenie należy do nauki 
o literaturze w najściślejszym znaczeniu słowa. Dwa pierwsze to działy psychologii 
sztuki; ich zdaniem oddają one niekiedy usługi przy nawiązywaniu kontaktu z literaturą, 
czwarty dział przynależy do socjologii literatury.2 Z określeniem „psychologii literatury” 
R. Welleka i A. Warrena koresponduje poniekąd wypowiedź Zenona Waldemara Dudka 
na jej temat: „psychologia literatury, korzystając z odkryć psychoanalizy czy psychologii 
Junga, uzyskała możliwość wglądu w proces twórczy, pokazała wielowymiarowy cha-
rakter zagadnień związanych z dziełem literackim. Interesuje ją znaczenie twórczości 
literackiej dla konkretnego człowieka i całego organizmu kultury oraz prawa rządzące 
przeżyciem twórczym.”3

W biblioterapii dzieło literackie interpretowane jest jako środek oddziaływania 
terapeutycznego. Etymologia wyrazu „biblioterapia” (greckie biblion = książka, a thera-
peo = leczę), wskazuje na jego funkcję i treść, tj. oznaczanie zastosowań lektury książek 
jako środka leczniczego chorych. Udział powyższych zagadnień w badaniach bibliotera-
peutycznych obejmuje więc przede wszystkim problematykę psychologii publiczności 
literackiej. Jest to więc literaturoznawstwo, które zajmuje się nie tylko samymi dziełami, 
lecz także intensywnością i zakresem procesu, który rozgrywa się między tekstem (jego 
autorem), a odbiorcą-pacjentem, gdyż w pojęciu biblioterapii - SŁOWO zdolne jest leczyć 

	 1	R. Wellek, A. Warren, Teoria literatury, przekład pod redakcją i  z  posłowiem M.  Żurowskiego, 
PWN, Warszawa 1970, rozdz. VIII, Literatura i psychologia, s. 99. Trudno znaleźć zadowalającą słowniko-
wą definicję „psychologii literatury”, najczęściej hasła tego po prostu nie ma. Zob., np.: M. Głowiński, 
T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, Słownik terminów literackich, pod red. J. Sławiń-
skiego, Wyd. Ossolineum, Wrocław 1976, oraz późniejsze wydania.
	 2	R. Wellek, A. Warren, op. cit., s. 99.
	 3	Z. W. Dudek, Słowo wstępne, w: Psychologia literatury. Zaproszenie do interpretacji, red. serii: 
Cz. Dziekanowski, Wyd. Eneteia, Warszawa 1999, s. 9.



190

Podstawy współczesnej biblioterapii

duszę i pomóc w leczeniu ciała.4 Chodzi tu o głębsze oddziaływanie psychologiczne 
słowa i tekstu, o cechach trwalszych, i to w kierunkach i skutkach częściowo przynajmniej 
zamierzonych. „Słowo – jak pisze Z.W. Dudek - i kreowany przez nie obraz są czymś 
więcej niż tylko ekspresją wyobraźni, imaginacją czy alegorią. Słowo i obraz przynależą 
do głębszych warstw kultury, są częścią zbiorowego mitu. […] Literatura ma stałe miej-
sce w kulturze i oddziałuje na człowieka w wielkim trójkącie, który tworzą trzy wymia-
ry podstawowej aktywności ludzkiej: umysł, uczucia i wyobraźnia. Słowo, obraz i mit 
zagospodarowują wiedzę i intelekt, wyobraźnię i intuicję, uczucia i indywidualne prze-
żywanie. Czytanie powieści, spotkanie ze sztuką i literaturą zdają się być doświadczeniem 
niezastąpionym, gdyż afirmują one irracjonalny wymiar istnienia, wobec którego racjo-
nalna wiedza przyjmuje z zasady postawę krytyczną. Psychologia literatury wskazuje, że 
możliwa jest droga poznania alternatywna wobec jednostronnej metody obiektywnej. 
Nastrajając się na odbiór i poddając się refleksji, czytelnik i interpretator doświadczają 
przemiany zainspirowanej obrazami powieści, wzbogacają swoją osobowość.”5

Zatem psychologiczne podejście do sztuki literackiej nie potrzebuje w bibliotera-
pii żadnych dodatkowych uzasadnień. Psychologia wraz z literaturoznawstwem współ-
tworzy interdyscyplinarne podstawy teoretyczne biblioterapii. W gruncie rzeczy stanowi 
jej istotę, gdyż obejmuje niezwykle ważną problematykę oddziaływania terapeutycznego 
sztuki literackiej, a analiza psychologiczna dzieła literackiego stanowi w niej jeden 
z głównych elementów interpretacji wchodzący w przedstawione przez R. Welleka 
i A. Warrena zakresy psychologii literatury. „Dostarcza ona – jak pisze Z. W. Dudek – 
różnych perspektyw widzenia powieści, literatury i całej kultury. Interpretacje literatury 
stanowią pomost między światem wiedzy i świadomości, który reprezentuje na przykład 
psychoanaliza, a światem irracjonalności, snu i wyobraźni, który pielęgnuje literatura.”6 
Rodzi się pytanie o zastosowanie psychologii literatury w biblioterapii, gdyż „psycholo-
gia literatury może spełnić rolę mediatora między światem wiedzy i racjonalizmu, repre-
zentowanym przez psychologię i psychoanalizę, a światem literatury, zakorzenionym 
w doświadczeniu świata irracjonalnego.”7 Aby na nie odpowiedzieć należy najpierw 
przypomnieć, ze zwężającej perspektywy biblioterapii i w skrócie, główne - według 
R. Welleka i A. Warrena - zagadnienia psychologii literatury.

	 4	J. Trzynadlowski, Biblioterapia - złudzenia i nadzieje, „Arteterapia” II. Zesz. Nauk. Akad. Muzycz. 
we Wrocławiu, nr 52, s. 53.
	 5	Z. W. Dudek, op. cit., s. 9-10.
	 6	Tamże, s. 10.
	 7	Tamże.



191

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

I.	 Psychologiczne studium pisarza

I.1.	Istota „pisarskiego daru”
Już starożytni Grecy kojarzyli go z „szaleństwem”, w którym widzieli coś pośred-

niego między stanem neurotycznym a obłąkaniem. „Poeta jest >opętany<, całkiem inny 
niż reszta ludzi, nie dorównywa im i zarazem góruje nad nimi, przemawia w transie, 
który należy do sfery jednocześnie wyższej i niższej niż myśl rozumna.”8 Według innej, 
równie antycznej tradycji, „dar” poetycki jest rekompensatą. Oczywiście, upośledzenie 
i kompensacja nie zawsze odpowiadają sobie w sposób tak prosty, niemniej jest to cie-
kawe z perspektywy biblioterapii. R. Welles i A. Warren podają przykłady takiej kom-
pensacji w tradycji literackiej: „w Odysei Muza odebrała Demodokosowi wzrok, ale 
udzieliła mu pięknego daru słowa, podobnie jak ślepy Tyrezjasz został wynagrodzony 
jasnowidzeniem. Pope był garbaty i mały jak karzeł, Byron miał jedną nogę krótszą, 
Proust był neurotykiem pod wpływem astmy i swojego półżydowskiego pochodzenia, 
Keats odznaczał się wzrostem niższym niż przeciętny, Thomas Wolfe nienormalnie wy-
sokim.”9 Lecz konkludują autorzy: „teoria ta jest zbyt łatwa, żeby nie nastręczała trud-
ności. Po fakcie dla każdego sukcesu można znaleźć motywację kompensującą, ponieważ 
każdy człowiek ma jakieś dolegliwości, które mogą służyć jako bodźce.”10 Jednakże 
teoria ta wymaga zastanowienia się nad stosunkiem fantazji do rzeczywistości. Zygmunt 
Freud szczegółowo go opisał w szkicu Pisarz i fantazjowanie.11 Sądził, że pisarz czyni 
to samo, co dziecko, które się bawi: „stwarza on świat fantazji, który traktuje z całą po-
wagą, czyli wyposaża go w wielkie potencjały afektów, jaskrawo odróżniając go od 
rzeczywistości.”12 Jest człowiekiem, który właściwie odwraca się od rzeczywistości, 
więcej: jest neurotykiem, ponieważ nie może przyjąć postawionego mu wymagania, żeby 
zrezygnował z realizacji swoich instynktów, i który dlatego w sferze wyobraźni rozwija 
pełnię swoich dążeń erotycznych i ambicjonalnych. Ale znajduje także drogę powrotu 
z tego fantastycznego świata do rzeczywistości. Pisarz jest więc fantastą śniącym na jawie, 
ale społecznie uprawomocnionym. Zamiast zmienić charakter, utrwala i publikuje swoje 

	 8	R. Wellek, A. Warren, op.cit., s. 99.
	 9	Tamże, s.  99-100. Według legendy Homer był ślepcem. W Odysei niewidomy bard Demodokos 
opiewa bohaterskie czyny. Terezjasz – wróżbita. Niektórzy badacze podają, że w wielu regionach w rytual-
ny sposób bardów pozbawiano wzroku, co miało stymulować pamięć. Pope Alexander (1688-1744), an-
gielski pisarz, najwybitniejszy twórca i teoretyk klasycyzmu w Wielkiej Brytanii w XVIII w. George Gor-
don Noel Byron (1788−1824), jeden z  największych angielskich poetów i  dramaturgów. Marcel Proust 
(1871-1922), francuski pisarz, autor powieści W poszukiwaniu straconego czasu. John Keats (1795-1821), 
angielski poeta, jeden z głównych przedstawicieli romantyzmu. Thomas Clayton Wolfe (1900-1938), po-
wieściopisarz amerykański.
	 10	Tamże, s. 100.
	 11	Z. Freud, Dzieła, Tom X, Sztuki plastyczne i literatura, rozdz. Pisarz i fantazjowanie (1908 [1907]), 
przeł. R. Reszke, Wydawnictwo KR, Warszawa 2009, s. 145 i n.
	 12	Tamże, s. 145.



192

Podstawy współczesnej biblioterapii

urojenia.13 Jak pisze Zofia Rosińska: „wczesne przypuszczenia Freuda dotyczące tożsa-
mości mechanizmów twórczych i nerwicogennych najczęściej były wyrażane w listach 
do jego przyjaciela W. Fliessa, w końcu XIX i na przełomie XX stulecia. Współgrały 
z celebrowanym w tym czasie obrazem artysty jako innego. […]; np. w liście z 1897 roku 
pisał Freud, że >mechanizm pisania twórczego jest tak sam jak mechanizm fantazji hi-
sterycznych<.”14 Powodów inności artysty upatrywał więc w patogennych czynnikach 
psychicznych, w chorobie.

„Nie sposób pominąć – podkreśla Freud w innym miejscu – kwestii stosunku 
fantazji do marzenia sennego. Także nasze nocne rojenia to nic innego, jak takie właśnie 
fantazje – możemy tego dowieść w sposób niewątpliwy objaśniając marzenia senne.”15 
Artysta dzięki szczególnym uzdolnieniom, które posiada, nadaje jednak swoim urojeniom 
postać rzeczywistości nowego rodzaju i ludzie uznają je za pełnowartościowe odbicie 
autentycznego życia. W pewien sposób faktycznie staje się on tym bohaterem, którym 
chciał być, królem, twórcą, przedmiotem uwielbienia, nie wchodząc na zawiłą drogę, 
jaką jest powodowanie rzeczywistych zmian w zewnętrznym świecie.16 Skoro artysta 
może stać się tym bohaterem to i – w świetle biblioterapii – czytelnik, który bardzo czę-
sto pragnie rzeczywistych zmian zarówno w swoim świecie wewnętrznym, jak i zewnętrz-
nym. Również sama twórczość, pisanie - w perspektywie biblioterapii – jest pewnym 
sposobem działania w zewnętrznym świecie, bo gdy oddającemu się marzeniom fantaście 
wystarcza marzenie o zapisywaniu swoich marzeń, to człowiek, który rzeczywiście pisze, 
jest pochłonięty czynnością uzewnętrzniania się i przystosowywania do społeczeństwa.17

Freud rozróżniał dwie kategorie poetów: „którzy – jak dawni epicy i tragicy – przej-
mują gotową już materię, od tych, którzy, jak się wydaje, woleliby czerpać tworzywo 
z własnej fantazji.”18 Na pewno pisarz nie jest typem jednolitym. Upraszczają sprawę 
R. Wellek, A. Warren podali typologiczną odrębność dwóch kategorii: „poety >opętanego<, 
tzn. charakteryzującego się automatyzmem, obsesją lub wizjonerstwem, i >twórcy<, 
czyli pisarza, którego podstawową cechą jest wyuczona sprawność, odpowiedzialne rze-
miosło. Ten podział zdaje się mieć pewne uzasadnienie historyczne: poeta >opętany< to 
wieszcz prymitywny, szaman, a później romantyk, ekspresjonista, nadrealista […]; poeci 
renesansowi oraz klasyczni to przykłady >twórców<. W tych dwóch typach trzeba oczy-
wiście widzieć nie przeciwstawne możliwości, które się wykluczają, lecz bieguny; wiel-
cy pisarze […],powinni być rozumiani jako >twórcy< i jednocześnie artyści nawiedzeni 

	 13	Tamże, s. 146-149. Zob. także R. Wellek, A. Warren…, op. cit., s. 101.
	 14	Z. Rosińska, Psychoanalityczne myślenie o sztuce, PWN, Warszawa 1985, s. 89-90. Wilhelm Fliess 
(1858-1928), lekarz, twórca ogłoszonej w 1897 roku teorii biorytmów.
	 15	Z. Freud, op. cit., s. 148-149.
	 16	R. Wellek, A. Warren, op. cit., s. 101.
	 17	Tamże.
	 18	Z. Freud, op. cit., s. 149.



193

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

przez >opętanie<, łączący obsesyjnie doznawaną wizję życia i świadomą, precyzyjną 
staranność w ukazywaniu tej wizji.”19 Potwierdzają to oczywiście także współcześni pi-
sarze, np. Czesław Dziekanowski: ”Jest cudownie znać siebie, ale również dobrze jest nie 
znać siebie, jeśli się tworzy, bo wtedy wiadomo, dokąd się dotrze. Wolę żywić przekona-
nie, że jestem tajemnicą dla samego siebie, ponieważ wówczas łatwiej jest mi ekspery-
mentować z językiem, postaciami, fabułą, po prostu zdawać się na intuicję, która jest 
intensywnym wyrazem spontaniczności. Zajmując się literaturą zawsze wierzyłem w po-
wiązania ognia z wodą, dyscypliny ze spontanicznością. Dla mnie mistrzostwo polega na 
przenikaniu się tych dwóch sprzeczności.”20

Trzeba dodać, że najbardziej może wpływowe wśród sformułowań powyższej 
biegunowości okazało się to, które Fryderyk Nietzsche dał w Narodzinach tragedii (1872) 
przeciwstawiając Appolina i Dionizosa, greckich patronów sztuki oraz reprezentowane 
prze nich dwie postawy twórcze: psychiczny stan marzenia i ekstatycznego upojenia. 
Odpowiada to mniej więcej rozróżnieniu klasycznego „twórcy” i romantycznego poety 
„opętanego” albo wieszcza.21

I.2.	Pisarz jako typ psychologiczny i jednostka
Carl Gustaw Jung opracował szczegółową typologię psychologiczną, w której 

„ekstrawersja” oraz „introwersja” tworzą podziały czterech typów określonych przewa-
gą myśli, czucia, intuicji albo zmysłowej wrażliwości.22 Rozróżnił więc osiem typolo-
gicznych grup: dwie postawy osobowościowe oraz cztery wspomniane funkcje, z których 
każda może działać w sposób introwertyczny lub ekstrawertyczny. Jung pisał, że 
„w ogólności specyfika ekstrawertyka polega na dążności do nieustannej autoprezenta-
cji i rozszerzania sfery swych wpływów na wszystkich i wszystko, natomiast intrower-
tyka charakteryzuje tendencja do obrony przed roszczeniami świata zewnętrznego, do 
możliwie jak największego powstrzymywania się od jakiegokolwiek wydatkowania 
energii na rzecz przedmiotu, rekompensowaną przez pragnienie zapewnienia sobie 
możliwie bezpiecznej i silnej pozycji.”23 Innymi słowy introwersja i ekstrawersja to 
psychiczne sposoby adaptacji. Czynnikiem rozstrzygającym w określeniu, czy jakiś 
człowiek jest introwertykiem, czy ekstrawertykiem, w przeciwieństwie do określenia, 
jaką postawę aktualnie przejawia, nie jest to, co robi, lecz raczej motywacja, która nim 

	 19	R. Wellek, A. Warren, op. cit., s. 105.
	 20	Cz. Dziekanowski, Rozmowy o świadomości literackiej, Eneteia. Wydawnictwo Psychologii i Kul-
tury, Warszawa 2006, s. 11.
	 21	R. Wellek, A. Warren, op. cit., s. 105-106.
	 22	Tamże, s. 104. Zob. C. G. Jung, Typy psychologiczne, przeł. R. Reszke, Wyd. WROTA KR, Warsza-
wa 1997, Rozdz. X. Ogólny opis typów, s. 369-453.
	 23	C. G. Jung, Typy psychologiczne, op. cit., s. 371.



194

Podstawy współczesnej biblioterapii

kieruje – kierunek, w którym jego energia zazwyczaj płynie w sposób naturalny.24 „In-
trowersja normalnie charakteryzuje się naturą wahającą się, refleksyjną, nie narzucają-
cą się, która zadowala się sobą, unika przedmiotów, zawsze przyjmuje postawę trochę 
obronną i woli kryć się za badawczą nieufnością. Ekstrawersja normalnie charaktery-
zuje się naturą wychodzącą naprzeciw, otwartą i zgodliwą, która łatwo przystosowuje 
się do danej sytuacji, szybko się przywiązuje i, usuwając na bok wszelkie możliwe 
obawy, często angażuje się beztrosko i ufnie w nieznane sytuacje. W pierwszym przy-
padku najważniejszą rzeczą jest, oczywiście, podmiot, w drugim zaś przedmiot.”25 To, 
czy jakiś człowiek jest przede wszystkim introwertykiem, czy ekstrawertykiem, staje 
się oczywiste dopiero w związku z jedną z czterech funkcji, z których każda reprezen-
tuje szczególną dziedzinę: myślenie odnosi się do procesu poznawczego, percepcja jest 
spostrzeganiem za pośrednictwem fizycznych organów zmysłowych, uczucie jest funk-
cją subiektywnego sądu, czyli oceny, a intuicja odnosi się do spostrzegania za pośred-
nictwem nieświadomości. W skrócie: funkcja percepcyjna ustala, że coś istnieje; my-
ślenie mówi nam, co to znaczy; uczucie informuje nas, co to jest warte; a dzięki intuicji 
mamy poczucie jego możliwości.26

Jak zauważyli R. Wellek, A. Warren: ”wbrew temu, czego się można spodziewać, 
Jung nie uznaje wszystkich pisarzy za intuicyjnych introwertyków, ani nawet ogólnie – za 
introwertyków. Stwierdza także – co stanowi dodatkowe ostrzeżenie przed upraszczaniem 
problemu – że różni pisarze realizują w twórczości swój typ psychologiczny, ale są i tacy, 
którzy wypowiadają się za pośrednictwem typu przeciwnego, będącego dopełnieniem 
ich typu. Trzeba przyznać, że homo scriptor nie jest typem jednolitym. Jeżeli sobie wy-
obrazimy romantyczną sylwetkę, która byłaby stopem takich pisarzy, jak Coleridge, 
Shelley, Baudelaire i Poe, musimy natychmiast uprzytomnić sobie, że istnieją również 
Racine, Milton i Goethe albo Jane Austin i Trollope. Można zacząć od rozróżnienia liry-
ków i poetów dramatycznych z jednej strony, przeciwstawiając im dramaturgów oraz – 
jako mających wiele wspólnego między sobą – poetów epickich i powieściopisarzy.”27

	 24	D. Sharp, Leksykon pojęć i idei C. G. Junga, przeł. J. Prokopiuk, Wyd. Wrocławskie, Wrocław 1998, 
s. 162.
	 25	Tamże.
	 26	Tamże, s. 163.
	 27	R. Wellek, A. Warren, op. cit., s. 104-105. Samuel Taylor Coleridge (1772-1834), angielski poeta, 
wraz z Williamem Wordsworthem uznawany za prekursora romantyzmu w  literaturze brytyjskiej. Percy 
Bysshe Shelley (1792-1822), angielski poeta i dramaturg. Przedstawiciel angielskiego romantyzmu. Charles 
Pierre Baudelaire (1821-1867), poeta i krytyk francuski, parnasista zaliczany do grona tzw. poetów przeklę-
tych. Znany także z przekładów, m.in. utworów Edgara Allana Poego. Prekursor symbolizmu i dekadenty-
zmu. Edgar Allan Poe (1809-1849), poeta i powieściopisarz amerykański. Przedstawiciel romantyzmu w li-
teraturze amerykańskiej. Jean-Baptiste Racine (1639-1699), francuski dramaturg, główny przedstawiciel 
późnobarokowego klasycyzmu. John Milton (1608-1674), poeta i pisarz angielski, autor Raju utraconego. 
Johann Wolfgang von Goethe (1749-1832), najwybitniejszy niemiecki poeta okresu romantyzmu i  jeden 
z najbardziej znaczących w skali światowej, dramaturg, prozaik, uczony, polityk. Jane Austen (1775-1817), 



195

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

Jung uważał, że każda jednostka twórcza „jest dwójnią, czy też syntezą paradok-
salnych właściwości. Z jednej strony jest on człowiekiem i osobą, z drugiej jednak bez-
osobowym ludzkim procesem. Jako człowiek może on być zdrowy lub chory i dlatego 
jego osobistą psychologię można i trzeba wyjaśniać w aspekcie osobowym. Natomiast 
jako artysta jest zrozumiały jedynie na podstawie swego twórczego czynu.”28 W konse-
kwencji twierdził, że „istota dzieła sztuki nie leży w tym, że jest ono obarczone szcze-
gólnymi właściwościami autora – im więcej takich właściwości wykazuje, tym mniej jest 
dziełem sztuki – lecz w tym, że wznosi się wysoko ponad motywy osobiste i przemawia 
z ducha i serca twórcy do ducha i serca ludzkości. Motywy osobiste są ograniczeniem, 
ba, wręcz grzechem sztuki. >Sztuka<, która wyłącznie lub w przeważającej mierze ma 
charakter osobisty, zasługuje na to, by traktować ją jak nerwicę. Jeśli szkoła freudowska 
głosi, że każdy artysta reprezentuje osobowość infantylno-autoerotyczną, to sąd ten może 
być słuszny w odniesieniu do niego jako osoby, nie jest jednak słuszny w odniesieniu do 
żyjącego w nim twórcy. Twórca bowiem nie jest ani autoerotyczny, ani heteroerotyczny, 
ani w ogóle erotyczny, tylko w najwyższym stopniu rzeczowy, bezosobowy, a nawet 
nieludzki czy ponadludzki, ponieważ jako artysta jest swym dziełem, a nie człowiekiem.”29

Z drugiej strony istnieje biografizm, metoda w badaniach literackich, polegająca 
na wyjaśnianiu dzieł poprzez takie czy inne elementy biografii ich autorów. Według tej 
koncepcji twórczość jest zdeterminowana przez bieg życia pisarza i jego właściwości 
psychologiczne, a utwór stanowi ich pochodną. Biografizm nie docenia zazwyczaj takich 
elementów, jak konwencja literacka, styl epoki itp., często zaś traktuje dzieło jako źródło 
wiedzy o pisarzu.30 Niekiedy przeciwnicy biografizmu, jakby podzielając poglądy Junga, 
pytali podirytowani: ”Co to właściwie obchodzi nas, historyków literatury, że autor Hym-
nów był w swym życiu trzykrotnie żonaty? Czy nie powinno nam być wszystko jedno, 
gdzie Kasprowicz przyszedł na świat: w chłopskiej chałupie w Szymborzu na Kujawach 
czy w szlacheckim dworku nie opodal Nowogródka? Przedmiotem naszego zaintereso-
wania jest przecież literatura, a więc pewne teksty, takie mianowicie, które wiążą się 
z funkcją czy też funkcjami estetycznymi – w żadnym zaś razie nie żony poety.”31

Istnieją dwa nurty badań psychologii jednostki twórczej. W pierwszym z nich 
punktem wyjścia są właśnie teorie psychologiczne Junga, przede wszystkim jego teoria 

angielska pisarka. Anthony Trollope (1815-1882), był jednym z najważniejszych pisarzy angielskich ery 
wiktoriańskiej. Do dzisiaj jest jednym z najpopularniejszych pisarzy angielskich.
	 28	C.G. Jung, Archetypy i symbole. Pisma wybrane, wybrał, przeł. i wstępem poprzedził J. Prokopiuk, 
Wyd. Czytelnik, Warszawa 1981, Rozdz. Psychologia i literatura, s. 421.
	 29	Tamże.
	 30	Hasło: biografizm, w: M.  Głowiński, T.  Kostkiewiczowa, A.  Okopień-Sławińska, J.  Sławiński, 
Słownik terminów literackich, pod red. J. Sławińskiego, Wyd. Ossolineum, Wrocław 1976, s. 51.
	 31	J. J. Lipski, Biografia a interpretacja, w: Z problemów literatury polskiej XX wieku, Tom I, Młoda 
Polska, red. tomu J. Kwiatkowski, Z. Babicki, PWI, Warszawa 1965, s. 180.



196

Podstawy współczesnej biblioterapii

archetypu, stąd badania te występują w odmianie współczesnej krytyki o charakterze 
psychologiczno-genetycznym pod nazwą archetypowej lub mitograficznej krytyki. Zaj-
muje się ona tym, jak w literaturze trwają prastare wyobrażenia, ujęcia, obrazy, oraz 
związane z nimi emocje i przeświadczenia, nacisk pada jednak także na przeobrażenia, 
jakim one w literaturze podlegają w zależności od ewolucji. Na dzieło literackie w tym 
ujęciu składają się archaiczne wzorce istniejące w psychice, jego zasadniczym punktem 
odniesienia są tradycyjne symbole i mity.32 W drugim nurcie punktem wyjścia są teorie 
psychologiczne Freuda, zwłaszcza psychoanaliza, stąd badania te występują w odmianie 
współczesnej krytyki o charakterze psychologiczno-genetycznym pod nazwą psychoana-
litycznej krytyki. Posługując się narzędziami wypracowanymi przez Freuda (m.in. w ana-
lizie snów) bada dzieło jako świadectwo sposobów przeżywania właściwych pisarzowi, 
jego kompleksów, nieświadomości, utajonych dążeń itp.33 Oba nurty zreferujemy posłu-
gując się ustaleniami Zofii Mitosek.34

Zasługą psychoanalizy, pisze Zofia Mitosek, było odkrycie utajonych motywacji 
zachowań człowieka, które mają źródło w jego fizjologicznej strukturze.35 Freud prze-
ciwstawił humanistyce - która w świadomym działaniu widziała specyfikę człowieka - 
wizję indywiduum rozdartego przez sprzeczności między egoistycznym, pobudzanym 
przez naturę popędem a sferą organizacji społecznej, chroniącej zbiorowość przed de-
strukcyjnymi instynktami jednostki, przy czym potraktował człowieka jako osobowość, 
a nie jako egzemplarz gatunku. Strukturę psychiczną określił jako współdziałanie między 
sferą popędów (Id), sferą kontrolowanych zachowań (Ego36) oraz polem zinterioryzowa-
nych norm i zakazów społecznych (Superego).37 Sprzeciwił się twierdzeniu, że zachowa-
nia są zdominowane przez świadomość; nie zrezygnował jednak z tego pojęcia, któremu 
przeciwstawił dwie opozycyjne kategorie: nieświadomość i podświadomość. Ta pierwsza 
jest dziedziną wrodzonych popędów; obok nich istnieją jednak w tej sferze pragnienia 
wyparte, aczkolwiek niezniesione, które szukają powrotu do świadomości i ujścia w dzia-
łaniu. Podświadomość z kolei oznacza sferę treści akceptowanych przez świadomość, 
pozostających jednak poza jej kontrolą, takich jak wspomnienia czy asocjacje.38 Równo-
waga, rozwiązanie konfliktów następuje za sprawą Ego, które dysponując cenzurą po-
zwala na realizację pewnych pragnień zmusza podmiot do wyparcia się innych. Proces 
wyparcia, niezwykle istotny w całej ekonomii popędów, polega na zniesieniu albo na 

	 32	Hasło: archetypowa krytyka, w: M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, J. Sła-
wiński, Słownik terminów literackich, op. cit., s. 32.
	 33	Tamże, hasło: psychoanalityczna krytyka, s. 356.
	 34	Z. Mitosek, Teorie badań literackich, PWN, wyd. 3, Warszawa 1995.
	 35	Tamże, s. 158.
	 36	Zob. Z. Freud, Poza zasadą przyjemności, przeł. J. Prokopiuk, PWN, Warszawa 1975, s. 96 i n.
	 37	Tamże, s. 159.
	 38	Tamże.



197

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

przeniesieniu do sfery nieświadomości określonych myśli, dążeń, obrazów, wspomnień. 
Inną konsekwencją stłumienia pragnień jest powstawanie fantazmatów, które stanowią 
formacje zastępcze, rodzaje scenariuszy skupionych wokół tematu spełnienia. Sfera 
fantazmów znajduje się na ogół w świadomości: składają się na nią marzenia, wyobra-
żenia, fikcje. Fantazmy nieświadome realizują się w snach. Psychoanaliza głosi, że każ-
dy sen okazuje się spełnieniem jakiegoś pragnienia, aczkolwiek rzadko kiedy spełnienie 
to w obrazie sennym następuje w sposób jasny i czytelny. Sama symbolika nie jest wy-
nikiem pracy snu: według Freuda marzenie senne posługuje się symbolami, które są już 
gotowe w myśli nieświadomej. Stworzył nawet na użytek interpretacji snów własną 
teorię symbolu. Widział w nim jednostkę znaczeniową o charakterze obrazowym, której 
sens daje się odszyfrować przez odniesienie do mechanizmów nieświadomości, głównie 
do popędów erotycznych. Praca artystyczna ma podobne źródła jak praca snu. W ujęciu 
Freuda twórcze zachowania człowieka są wariantami czy maskami zawsze tej samej 
struktury onirycznej; pogrążony w marzeniach, jednocześnie zmuszony jest kierować się 
zasadą rzeczywistości. 39 Freud pisał: „śniący na jawie starannie ukrywa swoje fantazje 
przed innymi, ponieważ wyczuwa powody, by się ich wstydzić.[…]. W technice prze-
zwyciężania tej odrazy, która na pewno ma coś wspólnego z barierami wznoszącymi się 
między każdym poszczególnym Ego a innymi, tkwi właściwa ars poetica.” 40

Jedną z możliwości zaspokojenia popędu jest jego sublimacja: popęd zostaje ode-
rwany od pierwotnych bodźców seksualnych i skierowany na cele czy obiekty społecznie 
uznane. W tym miejscu wyłania się niezwykle istotny problem stosunku między aktyw-
nością ludzką a sferą kultury. Działania człowieka, także te, które nie mają nic wspólne-
go z życiem erotycznym, znajdują przyczynę w dynamice popędów. Cechą gatunkową 
człowieka jest zdolność do realizacji pragnień w sposób zamaskowany, symboliczny, 
w formie stereotypowej. Dzięki mechanizmowi sublimacji istnieje twórczość artystycz-
na. Jest ona kompromisem między wymaganiami Id a normami kultury. Przy czym 
w koncepcji Freuda kultura nie jest sprzymierzeńcem popędów.41 Przeciwnie, jako system 
norm moralnych i religijnych, jako zbiór reguł zachowania wypracowanych społecznie 
przeciwstawia się ona psychice indywidualnej w jego egoistycznych pragnieniach. W tym 
aspekcie wszystkie kultury są podobne; ich zadaniem jest okiełznanie instynktów biolo-
gicznych. Czynią to za pomocą otwartych represji (potępienie, odrzucenie) bądź też 
posługując się normami uwewnętrznionymi w Superego.42

	 39	Tamże, s. 160-161.
	 40	Z. Freud, Pisarz i fantazjowanie, op. cit. , s. 152.
	 41	Zob. Z. Freud, Kultura jako źródło cierpień, w: Człowiek, religia, kultura, wybór i przekład J. Pro-
kopiuk, wstęp B. Suchodolski, Wyd. Książka i Wiedza, Warszawa 1967.
	 42	Z. Mitosek, op. cit. , s. 160-161.



198

Podstawy współczesnej biblioterapii

Literatura odkrywa to, co rządzi życiem ludzkim, a co jest ukryte przed samymi 
ludźmi: sferę nieświadomości. Dzieło literackie stanowi syntezę, w centrum której znaj-
duje się postać jako całość zachowań motywowanych na różnych poziomach motywacji, 
również jako tekst odsyłający do pewnej (skomplikowanej) rzeczywistości pozaliterackiej, 
odsyła bowiem w tym samym czasie do biografii autora, jest ekspresją jego psychiki. 
Dzieło literackie stwarza tym samym możliwości do analizy psychiki autora w jej naj-
głębszych, nieuświadomionych przez samego pisarza, pokładach, w aktach wyparcia się, 
substytucji, sublimacji. Wiedza pisarska według Freuda płynie nie tyle z obserwacji 
świata, co z osobistego doświadczenia lub intuicji, której źródła kryją się w nieświado-
mości podmiotu twórczego. Odkrywczość literatury zatem polega na tym, że artysta 
dzięki szczególnemu talentowi jest w stanie opisać fenomeny nieświadomości, dążenia 
i popędy. Wynika to przede wszystkim z subiektywnego charakteru twórczości, albowiem: 
„powieściopisarz – pisze Freud – koncentruje uwagę na swojej własnej duszy, wsłuchu-
je się uważnie w jej wszystkie możliwości i zamiast wyprzeć się jej w świadomej kryty-
ce, wyraża ją artystycznymi środkami”.43 W literaturze dokonuje się to za pomocą ope-
racji symbolizacyjnych, zbliżonych do pracy snu. Operacje te mają dwa poziomy: jeden 
z nich to poziom pisania, wyboru słów, układu fabuły. Jest to etap świadomej działalno-
ści, produkcji artystycznej. Według Freuda zajmuje on niewiele miejsca w całym akcie 
twórczym, którego podstawą stają się nieuświadomione skojarzenia; to, co przemawia 
przez dzieło pisarza wbrew jego woli, tak jak w lapsusach językowych wbrew woli mó-
wiącego przejawiają się jego nieuświadomione pragnienia. Utwór stanowi reprezentację 
innego, nieartystycznego porządku; funkcją podmiotu twórczego nie jest kreacja, ale 
wyrażenie pokładów psychiki niejasnych dla tegoż samego podmiotu.44

Na przykład pierwsza praca Freuda o literaturze, tj. Obłęd i sny w „Gradivie” Wil-
helma Jansena (1907)45, zdaje się odbiegać od stałych zainteresowań psychoanalitycznych. 
Opowiadanie Jensena46 przykuwa uwagę Freuda nie tyle jako formacja sublimacyjna, co 
jako przekaz pewnej wiedzy o rzeczywistości. Freud w swoim studium nie może się na-
dziwić, że duński artysta opisał w dziele, w historii bohatera, objawy neurozy, które on 
sam jako lekarz odkrył kilka lat później na podstawie badań eksperymentalnych. Nowel-
ka opowiada o młodym archeologu, który urzeczony został pięknem młodej Greczynki, 
przedstawionej na płaskorzeźbie. W marzeniach i snach widział ją jako przysypaną przez 
gruzy ofiarę trzęsienia ziemi w Pompei. Niebawem pojechał tam i znalazł dziewczynę, 

	 43	Z. Freud, Traumdeutung, w: Z. Freud, Gesammelte Schriften, Leipzig 1925, t. II, rozdz.: Traumar-
beit. Cyt. za: Z. Mitosek, op. cit., s. 162.
	 44	Tamże, s. 164.
	 45	Zob. Z. Freud, Dzieła, Tom X, Sztuki plastyczne i literatura, rozdz. Obłęd i sny w „Gradivie” Wil-
helma Jansena (1907 [1906], przeł. R. Reszke, Wydawnictwo KR, Warszawa 2009, s. 6 i n.
	 46	Johannes Vilhelm Jensen (1873-1950) – prozaik i poeta duński, laureat Nagrody Nobla w dziedzinie 
literatury za rok 1944.



199

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

która stanowiła ucieleśnienie jego wyśnionego ideału. W miarę jak ją poznawał, okazało 
się, że była towarzyszką jego dziecięcych zabaw, o której zupełnie zapomniał. W analizie 
Freud gruzy Pompei przyrównywał do represji, która „pokrywa warstwą nieświadomości, 
lecz nie zaciera zupełnie śladów dawnych przeżyć”. Proces zaś „odpoznawania” własnej, 
wspólnej przeszłości przez bohatera nowelki i jego pięknej ukochanej przyrównywał do 
seansu psychoanalitycznego. Sprawdziło się przypuszczenie Freuda, że opowieść W. Jan-
sena osnuta była na tle jego własnych doświadczeń. Otóż pisarz ten odpowiedział na py-
tanie Freuda, że faktycznie przyjaźnił się w dzieciństwie z dziewczynką, która następnie 
zmarła na gruźlicę. Wiele lat później poznał inną, młodą kobietę przypominającą mu jego 
przyjaciółkę z lat dziecinnych.47

Analiza dzieł Sofoklesa, Szekspira, Goethego, wreszcie samego Jansena prowadzi 
Freuda do wniosku, że „poeci i pisarze poznają, w sposób intuicyjny, zjawiska, do których 
nasza szkolna mądrość nie odważyła się jeszcze dotrzeć. W wiedzy o duszy ludzkiej są 
oni dla nas, ludzi pospolitych, mistrzami, ponieważ czerpią ze źródeł, które nam wydają 
się jeszcze niemożliwe do przyjęcia w nauce”.48 Zatem i uczony, i artysta dokonują ope-
racji z zakresu poznania. Dzieło literackie jest przekaźnikiem pewnej rzeczywistości, 
która sama w sobie bynajmniej nie jest oczywista dla podmiotu twórczego. Jest nią bowiem 
nieświadomość. Psychoanaliza jako wiedza o popędach, snach i fantazmach ma przywró-
cić racjonalny sens tej rzeczywistości, ma obnażyć jej mechanizmy dla indywiduów, 
które są tymi mechanizmami kierowane. Podobną funkcję racjonalizująco-poznawczą 
miałaby spełniać literatura.49

Poznawcze możliwości literatury zapłodniły wyobraźnię naukową Freuda. Istotna 
część terminologii analitycznej pochodzi z sytuacji literackich: najsławniejsza kategoria 
to „kompleks Edypa” (np. w postaci Hamleta). Literatura zapewniła niejako punkt wyjścia 
i hipotezy badań medycznych. Konsekwencją tego było zwrócenie pilniejszej uwagi na 
samą kreację literacką, traktowaną jako przedmiot, a nie tylko środek studiów.50 Stąd 
w pierwszej fazie swego rozwoju psychoanaliza literacka interesowała się przede wszyst-
kim analizą dzieła jako dokumentu psychologicznego, pozwalającego na ujawnienie 
istotnych właściwości świata psychicznego pisarza. Na przykład Maria Bonaparte, uczen-
nica Freuda, kontynuowała psychoanalizę pisarza i postaci literackich, posługując się 
aparaturą pojęciową medycyny; w Polsce najbardziej znane jest jej studium o E. A Poem.51 

	 47	K. Pospiszyl, Zygmunt Freud - człowiek i dzieło, wyb. tekstów tłum. B. Kocowska, A. Czownicka, 
M. Albiński, L. Jekels, Wyd. Ossolineum, Wrocław 1991, s. 56-57.
	 48	Z. Freud, Dzieła, Tom X, Sztuki plastyczne i literatura, rozdz. Obłęd i sny w „Gradivie” Wilhelma 
Jansena (1907 [1906], przeł. R. Reszke, Wydawnictwo KR, Warszawa 2009, op. cit., s. 8.
	 49	Z. Mitosek, op. cit., s. 163.
	 50	Tamże, s. 162.
	 51	Zob. M.  Bonaparte, Psychoanalityczna interpretacja opowiadania „Berenice” Edgara Allana Poe, 
przeł. T. Rybowski, w: Sztuka interpretacji, wybór i oprac. H. Markiewicz, Wrocław, Ossolineum, t. 1, s. 505 i n.



200

Podstawy współczesnej biblioterapii

W kontekście psychoanalizy, również polscy badacze, szczególnie przedwojenni (By-
chowski, Szuman), analizowali dorobek literacki, np. twórców romantycznych, w tym 
szczególnie twórczość i osobowość Słowackiego, Żeromskiego, Gombrowicza i innych.52

Nieświadomość stała się też przedmiotem badań Carla Gustawa Junga. Propozycje 
jego stanowią polemikę, ale i zarazem przedłużenie koncepcji Freuda. Obu uczonych 
wiąże hipoteza o istnieniu nieświadomości. Dzieło literackie jako projekcja fantazmu 
(Freud uważał, że między autorem a tymże dziełem pośredniczy nie tyle język, poetyka, 
rzeczywistość obiektywna, historia, społeczeństwo, co właśnie fantazm53) jest dla Junga 
jednocześnie pewną wizją o charakterze ogólnym. O istnieniu nieświadomości zbiorowej 
możemy się dowiedzieć tylko na podstawie jej rezultatów. „Nie ma żadnych wrodzonych 
wyobrażeń – pisał Jung – istnieją natomiast wrodzone ich możliwości, które nawet naj-
śmielszej fantazji wyznaczają określone granice; […]. Praobraz, czyli archetyp, jest 
postacią demona, człowieka lub procesu – która powraca w toku dziejów tam, gdzie 
swobodnie przejawia się twórcza fantazja.”54 Archetypy przekazywane są z pokolenia na 
pokolenie, tak jak umiejętność życia i przystosowania się w naturze przekazywane są 
w genach zwierzęcych. Jung podtrzymuje tezę o biologicznych źródłach zachowania. 
Teza ta ma jednak w teorii archetypów sens mocniejszy. I tak według Freuda sfera kul-
tury była efektem społecznego współżycia ludzi i przeciwstawiała się temu, co biologicz-
ne w człowieku. W ujęciu Junga natomiast kultura jest przedłużeniem albo obiektywiza-
cją biologii. W koncepcji Freuda kultura istniała jako system norm, zakazów i nakazów, 
a nie jako zespół treści. U Junga ten zespół treści, czyli semantyka kultury, był właśnie 
tematem jego rozważań.55

Teoria nieświadomości zbiorowej rzutuje na koncepcję sztuki. I Freud, i Jung 
traktują sztukę jako dar czy konsekwencję sił niezależnych od artystów; sam twórca jest 
przekaźnikiem tych bodźców, indywidualnych czy zbiorowych. Jung uważał, że: „tajem-
nica twórczości, podobnie jak wolność woli, jest problemem transcendentnym, którego 
psychologia nie może rozwiązać, może go tylko opisać. Podobnie sam twórca jest zagad-
ką, której rozwiązania wprawdzie szukamy na wiele sposobów, ale zawsze nadaremnie.”56 
Z jednej strony Jung pisze o twórczości „psychologicznej”, czyli takiej, w której autor 
świadomie, posługując się odpowiednimi narzędziami artystycznymi, analizuje uczucia 
i przeżycia postaci. Z drugiej, sztuce takiej przeciwstawia twórczość ”wizjonerską”, 

	 52	Zob., np. M. Lubański, Krytyka literacka i psychoanaliza. O polskiej psychoanalitycznej krytyce li-
terackiej w okresie dwudziestolecia międzywojennego, Warszawa 2008, Wyd. ENETEIA.
	 53	Z. Mitosek, op. cit., s. 164.
	 54	C. G. Jung, O stosunku psychologii analitycznej do dzieła poetyckiego, w: Archetypy i symbole, op. 
cit., Cyt. za: Z. Mitosek, op. cit., s. 167.
	 55	Z. Mitosek, op. cit., s. 167-168.
	 56	C.G. Jung, Archetypy i symbole. Pisma wybrane, wybrał, przeł. i wstępem poprzedził J. Prokopiuk, 
Wyd. Czytelnik, Warszawa 1981, Rozdz. Psychologia i literatura, op. cit., s. 419-420.



201

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

która wyraża przeżycia znajdujące się poza indywidualną psychiką, w sferze nieświado-
mości zbiorowej: „specyficzna psychologia artysty jest sprawą kolektywną, a nie osobi-
stą. Albowiem sztuka jest mu wrodzona jak popęd, który go opanowuje i czyni swym 
narzędziem. Tym, co ostatecznie przejawia w nim swą wolę, nie jest on sam jako osoba, 
lecz dzieło sztuki. Jako osoba może on mieć swe nastroje, chęci i własne cele, natomiast 
jako artysta jest >człowiekiem< w wyższym znaczeniu – jest człowiekiem kolektywnym, 
który przenosi i kształtuje działającą nieświadomie duszę ludzkości. To jest jego urząd, 
którego ciężar bywa często tak przemożny, iż ludzkie szczęście i wszystko, co nadaje 
wartość życiu zwykłego człowieka, za zrządzeniem losu pada jego ofiarą.”57 U Junga 
zatem, w przeciwieństwie do „pracy snu” Freuda, wszelka licząca się twórczość jest 
opętana przez nieświadome „wyższe” siły ludzkości. Z tego powodu życie artysty, zwłasz-
cza genialnego, bywa czasami pełne konfliktów: „gdyż walczą w nim dwie moce: z jed-
nej strony zwykły człowiek ze swoim usprawiedliwionym dążeniem do szczęścia, zado-
wolenia i poczucia bezpieczeństwa, z drugiej zaś bezwzględna, twórcza pasja, która 
niekiedy potrafi zniszczyć wszelkie osobiste pragnienia. To jest powodem, dla którego 
osobiste życie tylu artystów jest tak bardzo niezadowalające, a nawet tragiczne: nie 
wskutek tajemnego zrządzenia, lecz wskutek niższości lub niedostatecznej zdolności 
przystosowania się ich ludzkiej osobowości. Rzadko można spotkać człowieka twórcze-
go, który nie musiałby drogo zapłacić za boską iskrę swych wielkich zdolności. […]. Jest 
jasne, że artystę trzeba tłumaczyć biorąc za punkt wyjścia jego sztukę, a nie niedostatki 
jego natury i jego osobiste konflikty, które są jedynie żałosnym rezultatem faktu, iż jest 
on artystą, tj. człowiekiem, na którego nałożono większy ciężar niż na zwykłych śmier-
telników.”58

Archetyp jest to wrodzona część psyche, strukturyzujące wzorce psychologiczne-
go zachowania powiązane z instynktem; hipotetyczna całość niemożliwa do przedsta-
wienia w swej istocie, a oczywista tylko poprzez swoje przejawianie się.59 To kluczowe 
pojęcie psychologiczne wprowadzone przez Junga oznacza prastary wzorzec wchodzący 
w obręb zbiorowej nieświadomości, istniejący odwiecznie w umysłowości ludzkiej, 
określający wyobrażenia o świecie, przeżycia religijne, zachowania, będący reprezenta-
cją koniecznej psychologicznej reakcji na pewne typowe sytuacje. Świadomość nie może 
nigdy dotrzeć do archetypu jako takiego, dostępne są jej tylko obiektywizacje i konkre-
tyzacje. Archetypy utrwalone głęboko w psychice ludzkiej ujawniają się w różnych 
dziedzinach wiedzy i działalności. Sam archetyp jest niezmienny, nie podlega przemianom 
historycznym, jego aktualizacjami są symbole i obrazy archetypowe, kształtujące się 

	 57	Tamże, s. 422.
	 58	C.G. Jung, Archetypy i symbole, op. cit., s. 422-423.
	 59	D. Sharp, Leksykon pojęć i idei C. G. Junga, op. cit., s. 41-42.



202

Podstawy współczesnej biblioterapii

w różnych dziedzinach działalności ludzkiej, w tym także sztuce.60 „Archetyp sam w so-
bie nie jest ani dobry, ani zły – podkreślał Jung – dopiero w zetknięciu ze świadomością 
staje się albo dobry, albo zły lub przybiera postać dwójni przeciwieństw. O tym opowie-
dzeniu się za dobrem lub złem decyduje, świadomie lub nieświadomie, ludzka postawa. 
Istnieje wiele takich praobrazów, wszystkie one jednak tak długo nie pojawiają się w snach 
jednostki ani w dziełach sztuki, dopóki nie zostaną pobudzone do tego przez świadomość 
schodzącą z właściwej drogi.”61

Pomysły Junga kontynuuje – jak już wspomniano - wersja krytyki literackiej, 
która określa się jako „archetypiczna” czy „mitograficzna”, pojmująca interpretację 
dzieła jako ujawnienie obecnych w nim obrazów archetypowych. Pojęcie archetypu 
podlega zwykle na tym terenie przekształceniom, np. w pracach Northorpa Frye, czoło-
wego amerykańskiego przedstawiciela tego nurtu, równa się trwale obecnym w literatu-
rze motywom wywodzącym się z mitu i  rytuału; archetypy odłączone tu zostają od 
problematyki nieświadomości zbiorowej, kładzie się nacisk na ich przekształcenia zależ-
ne od przemian samej literatury: „poszukiwanie archetypów - pisze N. Frye – jest swego 
rodzaju antropologią literacką, badającą, w jaki sposób kategorie przedliterackie, takie 
jak: mit i podanie ludowe, stają się źródłem natchnienia dla literatury.”62 Jest to więc 
postawa, która dość eklektycznie łączy teorię archetypów z filozofią mitu oraz osiągnię-
ciami etnografii. Z kolei Angielka Maud Bodkin zastosowała Jungowską teorię archety-
pów, w pracy z 1934 roku, pt.: Archetypal Patterns in Poetry.63 W Polsce, np. w badaniach 
literatury dla dzieci i młodzieży, inspiracje Jungowskie obecne są w książce, pt.: Arche-
typy literatury dziecięcej, Alicji Baluch.64

Wspomniane teorie Freuda i Junga dotyczące psychologii pisarza były i są przed-
miotem uzasadnionej ciekawości badawczej. Można bowiem pisarza zaklasyfikować 
według kategorii psychologicznych i fizjologicznych, opisać chorobliwe rysy jego umy-
słowości. Źródłem informacji dla psychologa literatury mogą być zarówno dokumenty 
pozaliterackie, jak i utwory badanego pisarza. W tym drugim przypadku trzeba sięgać 
dla kontroli po fakty zewnętrzne i dokładnie interpretować teksty. Również proces twór-
czy pisarza może być wartościowym uzupełnieniem badań jego psychologii.

	 60	Hasło: archetyp, w: M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, Słow-
nik terminów literackich, op. cit., , s. 32.
	 61	C.G. Jung, Archetypy i symbole, op.cit., s. 425.
	 62	N. Frye, Archetypy literatury, przeł. A. Bejska, w: Współczesna teoria badań literackich za granicą. 
Antologia, opracował H. Markiewicz, Wyd. Literackie, Kraków 1976, t. II, s. 311.
	 63	Zob. M. Bodkin, Wzorce archetypowe w poezji tragicznej, przeł. P. Mroczkowski, w: Teoria badań 
literackich za granicą, red. S. Skwarczyńska, Wyd. Lit., Kraków 1974, t. II, cz. 1.
	 64	A. Baluch, Archetypy literatury dziecięcej, Kraków 1992, Wydawnictwo Naukowe WSP. Zob. tak-
że: W. Czernianin, Młodopolski erotyk hedonistyczny. Problemy poetyki, Wrocław 2000, Wyd. Tart.



203

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

II.	 Badanie procesu twórczego

Przez „proces twórczy” należy rozumieć cały jego przebieg od podświadomych 
narodzin dzieła do końcowych poprawek, będących u niektórych pisarzy najbardziej 
twórczą fazą ich pracy.65 W każdym wypadku – wyjaśnia szerzej Janusz Sławiński - celem 
jest przedstawienie stopniowego narastania dzieła od najbardziej pierwotnych stadiów 
zamiaru artystycznego, poprzez krystalizację pomysłu, działania wykonawcze, do osta-
tecznego kształtu, w którym gotowe dzieło odrywa się od swego sprawcy. W badaniach 
takich główny akcent może padać bądź na psychologiczny aspekt procesu twórczego, 
bądź na jego aspekt operacyjny.66 W pierwszym wypadku chodzi o wykrycie przeżyć 
wewnętrznych, utajonych kompleksów, zainteresowań, dążeń, intencji czy poglądów 
pisarza, stanowiących podłoże jego pracy nad utworem i określających przebieg tej pra-
cy; proces twórczy jest tu rozumiany jako szczególnie doniosły odcinek „biografii we-
wnętrznej” twórcy. W drugim wypadku celem jest odtworzenie ciągu działań, w wyniku 
których utwór formował się z określonego materiału językowego, tematycznego i ide-
ologicznego zgodnie z pewnymi regułami wyboru i konstrukcji, które precyzowały – 
a zarazem ograniczały – intencję autorską.67

U artysty twórczość nie jest gromadzeniem bezpostaciowego doświadczenia, lecz 
niezależnie od tego, jakimi posługuje się środkami wyrazu, jest nim każde jego przeżycie 
kształtowane przez sztukę. Zdaniem Wilhelma Diltheya: „źródłem twórczości poety jest 
zawsze intensywność przeżycia. […]. Dlatego pierwotną funkcją poezji jest przede wszyst-
kim zachowywać w nas, wzmacniać i pobudzać tę intensywność. […]. Podstawą wszelkiej 
prawdziwej poezji jest zatem przeżycie, żywe doświadczenie, elementy duchowe różnego 
rodzaju, które się z nim łączą w ogląd wysublimowany i nasycony uczuciem, wzmożony 
świadomością życia wypromieniowującego w jasny obraz: oto treściowa, istotna cecha 
wszelkiej poezji. […]. Cała technika poezji zaś sprowadza się do przetworzenia natural-
nych, zachodzących w rzeczywistości procesów w produkt w swym oddziaływaniu ko-
nieczny, jednolity i skoncentrowany.”68 A Lascelles Abercrombie dodaje, że „skoro poezja 
jest zawsze pewną harmonią przeżycia, wielkość jej będzie zależała tak od zasięgu, jak 
od rozmaitości tego przeżycia oraz od kompletności i intensywności jego harmonii.”69 
Charakterystycznym początkiem twórczości artysty czy poety jest natchnienie, jak się 

	 65	R. Wellek, A. Warren, op. cit., s. 107.
	 66	Hasło: proces twórczy, w: M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, 
Słownik terminów literackich, op. cit., s. 341-342.
	 67	Tamże.
	 68	W. Dilthey, Próba analizy świadomości moralnej, w: Teoria badań literackich za granicą. Antolo-
gia, wybór, rozprawa wstępna, komentarze S. Skwarczyńska, Kraków 1974, Wyd. Literackie, t. II, cz. 1, 
s. 77 i n.
	 69	L. Abercrombie, Czym jest wielka poezja, w: jw.



204

Podstawy współczesnej biblioterapii

tradycyjnie nazywa podświadomy czynnik aktu twórczego. Klasycyzm natchnienie oddał 
pod opiekę Muz, córek pamięci, myśl chrześcijańska kojarzy je z Duchem Świętym, 
a w społeczeństwach pierwotnych wywoływał je szaman jako trans w umyśle albo też bez 
udziału swojej woli bywał „opętany” przez ducha przodków czy totema. W nowszych 
czasach jako istotny czynnik natchnienia odczuwa się jego nagłość (przypominającą na-
wrócenie) i bezosobowość: dzieło wydaje się napisane tylko za pośrednictwem pisarza.70 
Nie bez znaczenia jest też odwaga twórcza.71

II.1.	Stosunek podświadomości do świadomości w procesie twórczym
Wszelkie nowoczesne badanie procesu twórczego musi zająć się przede wszystkim 

stosunkiem podświadomości do myśli świadomej. „Jest rzeczą oczywistą – pisał Jung 
– że psychologię, jako naukę o procesach duchowych, można ujmować w relacji z lite-
raturoznawstwem; powinna zatem ukazać i objaśnić z  jednej strony psychologiczną 
strukturę dzieła, a z drugiej psychologiczne uwarunkowania twórczego umysłu.”72 Auto-
rzy najchętniej dyskutujący problematykę swojej sztuki wolą naturalnie omawiać to – jak 
zauważyli R. Welles i A. Warren – co w niej jest świadome i dotyczy techniki, niż ujaw-
niać doświadczenie „dane” im, niezależnie od nich i będące dla nich materiałem, zwier-
ciadłem albo pryzmatem.73 „Nietrudno zrozumieć, dlaczego refleksyjnie usposobieni 
artyści mówią, jak gdyby ich sztuka była bezosobowa, jak gdyby o wyborze tematu de-
cydowało u nich zamówienie wydawcy albo bezinteresowna problematyka estetyczna. 
Najsławniejszy dokument z tego zakresu, Filozofia kompozycji Poe,go, twierdzi, że ma 
na celu wytłumaczenie, jaka strategia metodologiczna i jakie aksjomaty estetyczne, le-
żące u jej podłoża, działały przy powstawaniu Kruka. Dla obrony swojej reputacji przed 
zarzutem, że niesamowite opowiadania, które publikuje, są naśladownictwami, Poe 
oświadczył, że źródło tej niesamowitości nie jest niemieckie, lecz duchowe. Nie chcąc 
jednak ujawniać, że tym źródłem jest jego własna dusza, przedstawił się jako inżynier 
literatury, umiejący manipulować duszami czytelników. Stąd u niego zdumiewająco 
gruntowny przedział między podświadomością, która dostarcza obsesyjnej tematyki 
delirium, tortury i śmierci, a świadomością, która to wszystko rozwija się na płaszczyźnie 
literackiej.”74

	 70	R. Wellek, A. Warren, op. cit., s. 107. Zob. także: E. Fiała, Koncepcja procesu twórczego wobec 
mechanizmów świadomych i nieświadomych psychiki, w: Modele freudowskiej metody badania dzieła lite-
rackiego, Lublin 1991, Wyd. Tow. Nauk. KUL, s. 37 i n.
	 71	Zob. R.May, Odwaga tworzenia, przeł. E. i T. Hornowscy, Dom Wydaw. Rebis, Poznań 1994.
	 72	C.G. Jung, Psychologia i twórczość, przeł. K.Krzemień-Ojak, w: Teoria badań literackich za grani-
cą.. Antologia, op. cit., s. 563 i n.
	 73	R. Wellek, A. Warren, op. cit., s. 110.
	 74	Tamże, s. 110-111.



205

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

Zdaniem Junga istnieją dwa rodzaje dzieł: psychologiczny i wizjonerski.75 Pierw-
szy ma za tworzywo taką treść, która obraca się w zasięgu ludzkiej świadomości; jest 
nim więc na przykład pewne doświadczenie życiowe, wstrząs, przeżycie namiętności, 
los ludzki w ogóle, powszechnej świadomości znany lub przynajmniej dostępny w od-
czuciu. Kiedy mamy do czynienia z tworzywem twórczości psychologicznej nie musimy 
sobie nigdy zadawać pytania, czym ono właściwie jest lub co ma znaczyć. Znajdują się 
tu niezliczone produkty literackie, powieści miłosne, obyczajowe, środowiskowe, kry-
minalne i społeczne, poematy dydaktyczne, większość wierszy lirycznych, tragedie 
i komedie.76 W rodzaju wizjonerskim wszystko jest odwrócone: tworzywo lub przeżycie 
stanowiące treść procesu twórczego jest nieznane, ma obcą naturę, pochodzi z dalekich 
sfer, jakby z głębi przedludzkich czasów lub ponadludzkich światów światła czy ciem-
ności, jest praprzeżyciem. Przy przeżyciu wizjonerskim pytanie: czym ono właściwie jest 
lub co ma znaczyć? - narzuca się wprost. Tu odbiorca domaga się komentarzy i wyjaśnień, 
jest zaskoczony, zdziwiony, skonsternowany, nieufny, i, co gorsza, czuje odrazę. Nic tu 
nie przypomina obszaru ludzkiego dnia, nabierają zaś życia marzenia senne, nocne lęki 
i mroczne przeczucia ciemności duszy (np. w dziełach A. Dantego Boska komedia”, 
J. W. Goethego „Fauście”). Zadziwiające jest to, że w zupełnym przeciwieństwie do 
tworzywa psychologicznego nad źródłem tworzywa wizjonerskiego rozciąga się głęboka 
ciemność.77 Co zaś dotyczy dzieła sztuki (którego nigdy nie należy utożsamiać z osobą 
pisarza) – pisze dalej Jung - nie ulega wątpliwości, że wbrew temu, co myślą na ten temat 
wielbiciele zdrowego rozsądku, wizja stanowi autentyczne przeżycie. Jest ona bowiem 
zjawiskiem psychicznym, mającym podobny walor realności, co zjawisko fizyczne. 
Przeżycie ludzkiej namiętności mieści się w granicach świadomości, przedmiot wizji 
natomiast pozostaje poza nią.78

II.2.	Rola warsztatu pisarskiego w procesie twórczym
Trudno o kryteria pozwalające określić talent pisarski. R. Wellek, A. Warren za-

proponowali dwojakie: jedno, dotyczące poetów w nowoczesnym znaczeniu słowa, 
obejmowałoby problematykę słów oraz ich kombinowania, zagadnienia obrazu i meta-
fory, powiązań semantycznych i fonetycznych (tzn. rymu, asonansu, aliteracji); drugie, 
dla twórców uprawiających prozę narracyjną (powieściopisarzy i dramaturgów), doty-
czyłoby charakteryzowania postaci i struktur narracyjnych.79

	 75	C.G. Jung, Psychologia i twórczość, op. cit.
	 76	Tamże.
	 77	Tamże.
	 78	Tamże.
	 79	R. Wellek, A. Warren, op. cit., s. 111.



206

Podstawy współczesnej biblioterapii

Narzędziem jest tu słowo. Dla poety słowo, np. jako symbol, może być wartościo-
we zarówno samo przez się, jak i w swojej funkcji znaczącej; może ono być nawet 
„przedmiotem” albo „rzeczą”, która urzeka dźwiękiem lub wyglądem. Często już w dzie-
ciństwie kolekcjonował on słowa tak, jak dzieci kolekcjonują, np. lalki czy znaczki 
pocztowe. Z kolei pisarz jest specjalistą w zakresie kojarzenia („dowcip”, „koncept”) 
i nowych kombinacji (które dają nowe całości z elementów będących rezultatem osobnych 
doznań).80 Tradycyjny termin „kojarzenie idei” nie jest dokładny. Niezależnie od skoja-
rzeniowego łączenia słów między sobą, działa kojarzenie przedmiotów, do których od-
noszą się „idee” żyjące w naszym umyśle. Główne kategorie takiego kojarzenia to 
przyległość w czasie i miejscu oraz podobieństwo lub niepodobieństwo. Można powiedzieć, 
że powieściopisarz używa pierwszej kategorii, poeta drugiej (dającej się utożsamić me-
taforą).81

W związku z tym interesujące jest zagadnienie, jak pisarz tworzy postaci. Wydaje 
się, że na ogół typy ludzkie i techniki narracji są przeważnie tradycyjne, przejęte z pro-
fesjonalnego i zarazem instytucjonalnego zasobu literatury. Można sobie wyobrazić, że 
tworzenie postaci jest stapianiem, w różnych proporcjach, odziedziczonych typów lite-
rackich, ludzi zaobserwowanych w rzeczywistości oraz samego autora. Realista jest więc 
pisarzem, który głównie obserwuje zachowanie ludzkie i „wczuwa się”, podczas gdy 
romantyk tworzy na zasadzie projekcji; trudno jednak uwierzyć, żeby postaci pełne au-
tentycznego życia mogły być rezultatem samej obserwacji, ale jest też wątpliwe, czy 
obserwacja sama przez się wystarcza, gdy pisarz chce osiągnąć całkowitą wierność 
w stosunku do rzeczywistości.82

Jaki zatem związek mają te „żywe postaci” z rzeczywistą osobowością autora? 
Otóż wszystkie potencjalne osobowości pisarza – nie wyłączając tych, które się ocenia 
jako złe – to postaci jego utworów w stanie potencjalnym. „Nastrój jednego człowieka 
jest charakterem innego”. Istnieje pogląd, że np. Faust, Mefistofeles, Werter i Wilhelm 
Meister są bez wyjątku projekcjami na płaszczyźnie literackiej fikcji własnej natury 
Goethego w jej różnych postaciach. A wszyscy czterej bracia Karamazow są aspektami 
Dostojewskiego.83 Nie należy przy tym sądzić, że pisarz musi ograniczać się do obser-
wacji, kiedy przedstawia kobiety. „Pani Bovary to ja” – oświadczył Flaubert.84

Tak więc jedynie te osobowości autora, które on sam uznaje za potencjalne, mogą 
stać się „żywymi postaciami”, nie „jednowymiarowymi”, lecz obdarzonymi plastycznością 

	 80	Tamże.
	 81	Tamże, s. 112.
	 82	Tamże, s. 113.
	 83	Tamże. Fiodor Michajłowicz Dostojewski (1821-1881), prozaik rosyjski.
	 84	A. Thibaudet, Gustave Flaubert, Paryż 1935, s. 93. Cyt. za : R. Wellek, A. Warren, op. cit., s. 113, 
przypis 19. Gustave Flaubert (1821-1880), wybitny pisarz francuski.



207

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

„wielowymiarową”. Wydaje się, że im liczniejsze i bardziej między sobą różne są postaci 
w dorobku jakiegoś pisarza, tym mniej wyrazista jest „indywidualność” ich twórcy. Cha-
rakter poety, według słów Keatsa, polega na braku indywidualności: „jest to wszystko i nic 
[…]. Poeta jest najmniej poetyczną istotą pod słońcem, gdyż brak mu tożsamości – bez 
przerwy jest zajęty kształtowaniem i wypełnianiem jakiegoś innego ciała”.85

Z kolei śledzenie zmian, poprawek, wersji odrzuconych dzieła itp. jest dla psycho-
logii literatury bardziej pożyteczne, gdy stosując właściwe rezultaty takich dociekań 
tekstologicznych, łatwiej można dostrzec w danym utworze istotne pęknięcia, niekonse-
kwencje, punkty zwrotne kompozycji, deformacje. Niemniej wszakże, gdy tak przeglą-
damy owe szkice, warianty, skreślenia i skróty, wcale nie nabieramy przekonania, że bez 
tego wszystkiego nie moglibyśmy zrozumieć i ocenić ukończonego dzieła. Takie doku-
menty mają tę samą wartość co wszelkie alternatywy, tzn. mogą uwydatnić zalety tekstu 
definitywnego. Przyjęto sądzić, że studium wariantów pozwala po prostu zajrzeć do 
warsztatu pisarza.86 Ustalenia dotyczące procesu twórczego mają, jak wszelka rekonstruk-
cja, charakter w znacznej mierze hipotetyczny; wiedzy stosunkowo pewnej dostarczają 
dociekania tekstologiczne, na drugim biegunie znajdowałyby się mniej lub bardziej 
udokumentowane (niekiedy całkiem dowolne) interpretacje psychologiczne.87

III.	Psychologia w utworach literackich

III.1.	Psychologizm w literaturze
Jako uświadomiona i systematyczna wiedza o umyśle i jego funkcjonowaniu – psy-

chologia nie jest konieczna dla sztuki i sama przez się nie ma wartości artystycznej, choć 
niewątpliwie w niektórych przypadkach psychologia wychodzi na dobre artyzmowi. Po-
tęguje ona wtedy istotne wartości artystyczne, złożoność i spoistość.88 U niektórych arty-
stów o usposobieniu refleksyjnym psychologia może pogłębiać odczuwanie rzeczywisto-
ści, zaostrzać umiejętność obserwacji albo podsuwać jakieś konstrukcje dotąd nieznane. 
Nawet gdy się zgodzimy - stwierdzają R. Wellek, A. Warren – że dany autor potrafi kie-
rować swoimi postaciami tak, by w ich działaniu była widoczna „prawda psychologiczna”, 
to jeszcze nie wiadomo, czy ta „prawda” ma wartość artystyczną. Dzieła wielkiej sztuki 
bardzo często ignorują zasady psychologii, współczesnej im albo późniejszej, posługując 

	 85	The Letters of John Keats, oprac. M. B. Forman, wyd. 4, Nowy Jork 1935, s. 227. Cyt. za : R. Wel-
lek, A. Warren, op. cit., s. 113, przypis 20.
	 86	R. Wellek, A. Warren, op. cit., s. 114-115.
	 87	Hasło: proces twórczy, w: M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, 
Słownik terminów literackich, op. cit., op. cit., s. 34.
	 88	R. Wellek, A. Warren, op. cit., s. 117.



208

Podstawy współczesnej biblioterapii

się nieprawdopodobnymi fikcjami, fantastyką.89 Prawda w dziele literackim jest więc 
w dużym stopniu pochodną ogólnego charakteru danego utworu i tradycji, do jakich on 
należy; nie ma więc charakteru logicznego, poza szczególnymi wypadkami nie podlega 
weryfikacji, z tej racji zdania występujące w utworze są z logicznego punktu widzenia 
quasi-sądami – jak je określił Roman Ingarden.90 Twierdził on, że „sztuka w ogóle, a sztu-
ka literacka w szczególności ma inne zadania w życiu człowieka, niż pouczanie go przy 
pomocy sądów, jakim jest otaczający go świat rzeczywisty, i innymi w spełnianiu swych 
zadań środkami rozporządza niż sądy sensu stricto. Funkcją jej naczelną jest pokazywać 
pewne możliwe i konieczne związki między jakościowym uposażeniem przedmiotów 
(w szczególności ludzi) a wartościami, i poprzez działanie na życie wzruszeniowe czło-
wieka umożliwić mu obcowanie bezpośrednie z wartościami. Przy tym wartości te mogą 
być różnorodne, w zależności od zawartości dzieła sztuki.”91 Bo też na ogół powieści, 
w których pojawiają się postaci „psychologicznie” prawdziwe (np. Julian Sorel w powie-
ści Stendhala92 Czerwone i czarne, czy Raskolnikow w Zbrodni i karze Dostojewskiego), 
to nie przede wszystkim studia psychologiczne ani wykład jakichś teorii, lecz dramaty lub 
melodramaty, w których uderzające sytuacje mają większe znaczenie niż realistyczna 
motywacja psychologiczna. Przyglądając się powieściom operującym techniką monologu 
wewnętrznego, prędko stwierdzamy, że nie istnieje w nich „rzeczywisty” obraz procesów, 
które faktycznie dzieją się w umyśle ludzkim i że monolog wewnętrzny to raczej metoda 
dramatyzowania myśli, pokazywania nam konkretnie, jakim człowiekiem jest bohater 
literacki.93 Można oczywiście zapytać, czy pisarzom rzeczywiście udaje się wypełnić 
psychologią swoje postaci oraz stosunki zachodzące między nimi. I tak np. o wspomnianym 
Stendhalu można powiedzieć, że niewątpliwie klasyfikuje różne odmiany przeżyć erotycz-
nych Juliana Sorela zgodnie ze swoją książką, pt.: O miłości. Z kolei motywy postępowa-
nia Raskolnikowa i obraz uczuć zdają się wykazywać u autora pewną znajomość psycho-
logii klinicznej. Proust zna z pewnością całą teorię pamięci, odgrywającą istotną rolę 
nawet w kompozycji jego dzieła. I to właśnie Marcel Proust, którego cykl powieściowy 
W poszukiwaniu straconego czasu wywarł decydujący wpływ na doświadczenie powieści 
XX wieku, uznawany jest za prawodawcę nowoczesnego psychologizmu w literaturze. 
W Polsce psychologizm ten objawił się m.in. w twórczości Z. Nałkowskiej (Niedobra 
miłość), M. Kuncewiczowej (Cudzoziemka), M. Choromańskiego (Zazdrość i medycyna), 
J. Iwaszkiewicza (Brzezina), H. Boguszewskiej (Całe życie Sabiny).

	 89	Tamże.
	 90	Hasło: prawda w dziele literackim, w: M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, 
J. Sławiński, Słownik terminów literackich, op. cit., s. 335-336.
	 91	R. Ingarden, O tak zwanej „prawdzie” w literaturze, w: Studia z estetyki, PWN, Warszawa 1957, 
t. 1, s. 438-439.
	 92	Stendhal, właśc. Henri Beyle (1783-1842), francuski pisarz.
	 93	R. Wellek, A. Warren, op. cit., s. 117.



209

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

Psychologizm w literaturze jest to nurt w prozie narracyjnej i dramaturgii XX 
wieku, charakteryzujący się wzmożonym zainteresowaniem procesami życia wewnętrz-
nego, tendencją do ujmowania postaci literackiej wyłącznie w kategoriach psychologicz-
nych. Nie stanowił nigdy wykrystalizowanej poetyki, właściwe mu tendencje znajdowa-
ły wyraz w bardzo różnorodnych technikach narracyjnych i dramaturgicznych - od 
naturalizmu po ekspresjonizm.94 Reprezentują go utwory, w których na plan pierwszy 
wysuwa się szczegółowa analiza psychicznych determinacji działań postaci (motywacja 
psychologiczna) przy jednoczesnym wydatnym ograniczeniu roli determinacji społeczno-
-obyczajowych. Znamienne jest zwłaszcza zainteresowanie ukrytymi kompleksami 
psychicznymi, trudnościami w porozumieniu między ludźmi, obsesyjnymi namiętnościa-
mi, procesami wyobcowania jednostki ze środowiska i konfliktami, jakie się z tym wią-
żą, mechanizmami pamięci, wspominania, wyobraźni, marzenia sennego, a także zjawi-
skami z zakresu psychopatologii. Na kształtowanie się psychologizmu w literaturze 
oddziałały wydatnie rozmaite doktryny psychologii dwudziestowiecznej, w szczególno-
ści zaś freudowska psychoanaliza.95

III.2.	Psychologizm w badaniach literackich
Oprócz „psychologizmu w literaturze” (określanego niekiedy jako psychologizm I) 

istnieje nurt „psychologizmu w badaniach literackich” (psychologizm II), będący orien-
tacją ukształtowaną na przełomie XIX i XX wieku pod wpływem doświadczeń psycho-
logii głębi (Z. Freud, C. G. Jung). Jej (psychoanalityczna krytyka, tematyczna krytyka, 
psychokrytyka, archetypowa krytyka,) reprezentanci traktowali dzieło literackie jako 
wyraz życia psychicznego twórcy; utwór stanowił dla nich źródło wiedzy o psychice 
autora: o jego uczuciach, postawie, cechach charakterologicznych i osobowościowych; 
był ujmowany jako swego rodzaju dokument, dający się interpretować bądź w kategoriach 
indywidualnej biografii pisarza, bądź w kategoriach typowych postaw duchowych twór-
ców. Dla wszystkich odmian psychologizmu znamienne są koncepcje redukcjonistyczne: 
interpretacja dzieła literackiego polegała więc na sprowadzeniu go do określonej genezy 
psychicznej, zespołu przeżyć, nastawień czy kompleksów pisarza. 96

III.2.1.	Psychoanalityczna krytyka

Zasadniczą dyskusję metodologiczną z założeniami psychologizmu w badaniach 
literackich przeprowadzili z różnych punktów widzenia przedstawiciele różnych szkół 
badawczych. Zarzuty kreowane pod adresem psychoanalizy, jako metody badań literatury, 

	 94	Hasło: psychologizm, w: M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, 
Słownik terminów literackich, op. cit., s. 357-358.
	 95	Tamże.
	 96	Tamże.



210

Podstawy współczesnej biblioterapii

były następujące (według E. Sarnowskiej-Temeriusz)97: 1) zbytnie zainteresowanie artystą 
i zaniedbanie dzieła; 2) ahistoryczna koncepcja twórczej psychiki; 3) jawny determinizm 
i traktowanie utworu w kategoriach „skutku” procesów nieświadomych; 4) monotonia 
wykrywanych czynników warunkujących. Sprzeciwiano się także utożsamianiu utworu 
z psychicznymi treściami, choćby nawet swoiście przekształconymi.98 Między innymi 
przeciwnikiem psychologizmu w badaniach literackich był Roman Ingarden, który uważał, 
że w tychże badaniach kończą się uprawnienia psychologii, gdyż tym samym przekracza 
ona własną dziedzinę badań: „dopiero tam, gdzie badania psychologiczne zaczynają prze-
kraczać własną dziedzinę badania psychologii […], kończy się granica uprawnień psycho-
logii. Mamy wówczas do czynienia z >psychologizmem< w tym znaczeniu, w jakim 
termin ten został historycznie wprowadzony przez Husserla.99 >Psychologizm< jest pew-
nym poglądem filozoficznym, którego istota polega na tym, że się pewnym przedmiotom 
niepsychicznym przypisuje cechę psychiczności. […]. Jak wszędzie indziej, tak i na te-
renie wiedzy o literaturze, psychologizm jest fałszowaniem swoistej natury przedmiotu 
badania, a w szczególności dzieła literackiego, przez utożsamienie go z pewną mnogością 
przeżyć autora lub czytelników.”100 Ingarden i wielu innych, którzy tak zdecydowanie 
poskramiali roszczenia metody psychoanalitycznej, nie znaleźli wielkiego poparcia. 
Metoda się przyjęła. „Związki psychoanalizy z literaturą są wielorakie – wyjaśnia Paweł 
Dybel – trudne do ujęcia za pomocą jednej formuły. Przy tym często cechuje je głęboka 
ambiwalencja, co wiąże się z roszczeniami niektórych analityków do nadania psycho-
analizie statusu >prawdziwej nauki<. W świetle podobnych postulatów związki te jawią 
się jako przeszkoda w uzyskaniu przez psychoanalizę wiarygodnych poznań, w najlepszym 
wypadku traktowane są jako rodzaj ornamentu. Natomiast przedstawiciele innych szkół 
analitycznych, przeciwnie, upatrują w bliskości psychoanalizy z literaturą jej istotnej 
części składowej, wskazując na przykład [co ma duże znaczenie w biblioterapii] na nie-
bagatelną rolę fantazji pacjenta dotyczących wydarzeń z przeszłości w postępowaniu 
terapeutycznym. Niektórzy psychoanalitycy idą jeszcze dalej i twierdzą, że pobudzenie 
kreatywności pacjenta na polu sztuki – zazwyczaj w takich dziedzinach jak literatura, 
malarstwo, rzeźba – może mieć przełomowe znaczenie w procesie terapii. Przeobrażając 
się w artystę, pacjent na swój sposób obiektywizuje >problem< i zyskuje w stosunku do 
niego symboliczny dystans. Pomaga mu to wówczas w odpowiednim >przepracowaniu< 

	 97	E. Sarnowska-Temeriusz, W kręgu badań tematologicznych, w: Problemy metodologiczne współ-
czesnego literaturoznawstwa, pod red. H. Markiewicza i J. Sławińskiego, Wyd. Literackie, Kraków 1976, 
s. 145 i n.
	 98	Tamże.
	 99	Edmund Husserl (1859-1938) – niemiecki matematyk i filozof.
	 100	R. Ingarden, O psychologii i psychologizmie w nauce o literaturze, w: Szkice z filozofii literatury, 
Spół. Wyd. „Polonista”, Łódź 1947, t. 1, s. 188.



211

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

własnych urazów i kompleksów. Ten dwoisty stosunek psychoanalizy do literatury moż-
na zaobserwować już w pracach ojca nurtu, Sigmunda Freuda.”101

Nurt ten, pod nazwą psychoanalitycznej krytyki, w pierwszej fazie swego rozwo-
ju – jak już wspomniano – interesował się analizą dzieła jako dokumentu psychologicz-
nego, pozwalającego na ujawnienie istotnych właściwości świata psychicznego autora. 
Zobaczmy to na przykładzie przywoływanej tu już pracy Marii Bonaparte (1882-1956) 
o A. E. Poem.102 Berenice to ponura opowieść z cyklu opowiadań fantastycznych amery-
kańskiego poety. Otóż Egeus – pisze M. Bonaparte - bohater opowiadania,103 dziedzic 
starożytnego zamku swych przodków, potomek feudalnego rodu wizjonerów, łączy w swej 
osobie pomieszane symptomy różnych zaburzeń umysłowych: 1) schizoidalne skłonno-
ści, 2) obsesyjne rozmyślania, 3) i inne. Egeus łączy niewątpliwie w swej osobie szereg 
psychoneurotycznych rysów charakteru swego twórcy, nawet wraz z nawykiem palenia 
opium, przypomina Poego, także i tym, że posiada młodą kuzynkę Berenice. Na począt-
ku opowiadania dziewczyna jest zupełnie zdrowa, podobnie jak i Wirginia, tj. prawdziwa 
kuzynka Poego, a później jego żona, w okresie pisania Berenice. Jednakże inny wcze-
śniejszy obraz, obraz matki, tym goręcej kochanej, im bardziej opuszczały ja siły, sprawiał, 
że żadna z bohaterek opowiadań Poego nie cieszyła się długo dobrym zdrowiem. W ten 
sposób młodociana kuzynka, Wirginia czy Berenice, stopniowo zatraca swą osobowość 
i stapia się z ukochaną matką poety, która podobnie jak i one popadła w jakąś nieokre-
śloną i niepojętą dla małego Edgara chorobę. Nadejście takiej zmiany było dla Poego 
czymś nieuchronnym. Miłość równała się dla niego Piękności dotkniętej przez Śmierć.

Pewnego łagodnego zimowego popołudnia, w okresie narzeczeństwa, spotykamy 
Egeusa w bibliotece zamkowej. Jak nam już to powiedział Egeus (fragment opowiadania): 
„Wspomnienie mojego najwcześniejszego dzieciństwa kojarzą mi się z biblioteką […] 
– Zakończyła w niej życie moja matka. W niej się urodziłem.” W pokoju tym, podobnie 
jak i w myślach Egeusa-Edgara, unosi się „pamięć, której wykorzenić niepodobna […], 
jak cień […].” Tak więc z poetycką intuicją informuje nas Poe o istnieniu nieświadomej 
„pamięci”. Nic dziwnego więc, że gdy Egeus, obecnie narzeczony Berenice, siedzi pew-
nego dnia pogrążony w rozpamiętywaniach w tej pełnej zjaw bibliotece, w której zmar-
ła jego matka, cień ów przybiera taką formę, w jakiej miał się wcielić w kuzynkę Edga-
ra Wirginię, wstępując w nią jako owa straszna choroba rodzinna, której wszyscy oni byli 
ofiarami; jest to ta sama choroba, która zabrała jego brata Henryka (mowa o gruźlicy).

	 101	P. Dybel, Psychoanaliza i literaturoznawstwo, w: Psychoanaliza i literatura, wyb., red. i opr. P. Dy-
bel, M. Głowiński, Wyd. słowo/obraz terytoria, Gdańsk 2001, s. 5.
	 102	M. Bonaparte, Psychoanalityczna interpretacja opowiadania „Berenice” Edgara Allana Poe, przeł. 
T. Rybowski, w: Sztuka interpretacji, wybór i oprac. H. Markiewicz, Wrocław, Ossolineum, t. 1, s. 505 i n., 
op. cit.
	 103	Tamże; w dalszej części omawiamy ustalenia francuskiej badaczki.



212

Podstawy współczesnej biblioterapii

Cud, którego Egeus się obawia i pragnie zarazem, następuje. Nagle, gdy wydaje 
mu się, że jest sam wśród swych książek, Berenice staje przed nim. Egeus przygląda się 
długo wynędzniałej postaci jej zjawy, po czym jego „płonący wzrok” pada na jej twarz 
(fragment opowiadania): „Rozchyliły się [usta] jakimś osobliwym uśmiechem i z wolna 
ukazały się mi zęby odmienionej Berenice”. Portret ten zawiera rysy dwóch różnych 
postaci, tj. Wirginii (kuzynki Poego) oraz Elizabeth Arnold (matki Poego). Przy opisie 
zjawy wyłaniają się trzy sprawy: po pierwsze, sprawa oczu; są to oczy trupa, wzorowane 
niewątpliwie na nieruchomych i szklistych oczach, które Poe mógł oglądać u swej matki 
(Poe stracił matkę w wieku 3 lat). Po drugie, sprawa zębów; ta właśnie obsesja Poego – 
zęby, które obecnie rozwinęła się w Egeusze, zrodziła się u łoża śmierci matki poety. 
Wyschłe i ściągnięte wargi kobiety chorej na gruźlicę mogły odsłaniać jej zęby (te zęby, 
które tak często spotykamy w tak wielu opowiadaniach Poego), a opis, który nastąpi, opis 
Berenice w trumnie, wydaje się tę opinię potwierdzać. Po trzecie, sprawa koloru włosów; 
ich zmiana z czarnych na żółte w wyniku choroby (zjawisko nieznane medycynie) jest 
trochę trudniejsza do wytłumaczenia. Przez pewien czas M. Bonaparte zastanawiała się 
nad tą zagadką, aż wreszcie pewnego dnia, przy lekturze Wiersza o Sędziwym Marynarzu 
Coleridge,a, uderzyła ją postać Życia w Śmierci, fantastycznego pasażera, który siedzi 
obok Śmierci na widmowym okręcie, bo włosy tego pasażera mają ten sam żółty odcień. 
Nasuwa się nieodparty wniosek, że u Poego pod wpływem Coleridge,a żółte włosy stały 
się symbolem Życia w Śmierci (cechą właściwą wszystkim bohaterkom poety, a – w głę-
bi jego nieświadomości – przede wszystkim jego matce). Fakt, że poe zmienił kolejność 
wydarzeń w ostatniej wersji opowiadania, zamieniając „złote” włosy Berenice w okresie 
jej zdrowia na „żółte”, gdy leży już na łożu śmierci, pokazuje jak potężny symbol Życia 
w Śmierci Coleridge,a dominował w nieświadomości Poego.

Inna jeszcze forma choroby umysłowej ogarnia teraz naszego bohatera: atak epi-
leptyczny, po którym następuje jak zwykle w takich wypadkach bywa, zanik pamięci. 
Nie ulega wątpliwości, że ta nieprawdopodobna przemiana obsesyjnego schizofrenika 
w epileptyka powodująca amnezję (niepamięć) jest w pewnym stopniu symbolem dzie-
cięcej amnezji, która przesłoniła wszystkie podświadome źródła strasznej opowieści 
Poego. Tak czy inaczej, bohater pod wpływem nagłego impulsu odwiedza grób narze-
czonej, ekshumuje jej ciało i przy pomocy narzędzi należących do lekarza rodziny wy-
rywa jej wszystkie trzydzieści dwa zęby. Berenice jednak nie jest martwa, lecz „żyje 
w śmierci”, znajduje się w stanie katalepsji (specyficzne zesztywnienie mięśni, połączo-
ne z zastyganiem postawy ciała) i podczas tej brutalnej operacji wraca do życia, przeraź-
liwie krzycząc. Przychodzi pomoc, lecz za późno. Egeus po powrocie do feralnej biblio-
teki zostaje odnaleziony przez służącego, zabłocony i w pokrwawionych szatach. 



213

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

Straszliwy jego czyn zostaje odkryty, gdy zęby Berenice wypadają ze szkatułki i rozsy-
pują się po podłodze. Na tym kończy się opowiadanie.104

Psychoanalityczny komentarz Marii Bonaparte jest taki: „Może się wydać niektó-
rym czytelnikom, że niezależnie od tego, co może nam powiedzieć psychoanaliza, czyn-
nik seksualny nie odgrywa żadnej roli w powieści. To prawda, powie czytelnik, że te 
opowieści są czasem przerażające, ale w tym leży szczególny talent narratora. Taka 
uproszczona interpretacja jednakże nie wyjaśnia predylekcji Poego do takich właśnie 
opowiadań. Uczynić to można tylko uwzględniając czynnik seksualny. Jeśli Poe tak 
często tak często i z taką satysfakcją przedstawiał chorobę, śmierć i pogrzeb (zwykle 
przedwczesny) swej matki, to dlatego, że rodzące się czynniki erotyczne skupiły się 
w sposób nieodwracalny wokół jej postaci, w chwili gdy – że użyjemy tego określenia 
- >przybrana< była tymi właśnie atrybutami choroby i śmierci; nawet jeśli była to śmierć, 
która – jak to się dzieje w dzieciństwie i nieświadomości – wydaje się czymś, co nie 
istnieje, jakimś rodzajem rozstania, po którym nastąpi powrót. Przy takim analitycznym 
punkcie widzenia Berenice tłumaczy nam jeszcze więcej.

Jak już wiemy, impotencja seksualna Poego była rezultatem jego ogromnej miłości 
do matki, i to do matki umierającej, a później do jej trupa: wywołało to w Poem obrzy-
dzenie moralne do wszystkiego, co miało jakikolwiek związek z płcią, ponieważ miłość 
seksualna mogła dlań tylko oznaczać sadystyczną destrukcję i nekrofilię. A niebezpie-
czeństwo ulegania pokusom ciała i kara, która dosięgnie wszystkich, co im ulegają, 
wyrażone zostało w Berenice obsesją Egeusa – zębami Berenice. W rzeczywistości 
w psychoanalizie wiele przypadków impotencji wynika chociaż zagrzebane to jest głę-
boko w nieświadomości (i dziwne to się może wydawać wielu czytelnikom) – z pojęciem 
pochwy kobiecej jako organu wyposażonego w zęby, mogącego być źródłem zagrożenia, 
organu, który może gryźć i kastrować. To, że obraz taki mógł istnieć w nieświadomości 
Poego, potwierdza nam lektura wielu jego opowiadań. Usta i pochwa są w naszej nie-
świadomości jedną i tą samą rzeczą i kiedy Egeus poddaje się straszliwemu impulsowi 
wyrwania zębów Berenice ulega on zarówno pragnieniu kontaktu z tym organem macie-
rzyńskim, jak i chęci wywarcia na nim zemsty, ponieważ niebezpieczeństwa z nim zwią-
zane sprawiają, że unika on wszystkich kobiet, jako zbyt dla siebie groźnych. Jego czyn 
jest zatem rodzajem mściwej kastracji, dokonanym na matce, którą kocha i nienawidzi 
zarazem, dlatego, że miłość do niej w dzieciństwie uniemożliwiła mu później miłość do 
innych kobiet.”105

	 104	Tamże.
	 105	Tamże.



214

Podstawy współczesnej biblioterapii

Elżbieta Sarnowska-Temeriusz106 zwróciła uwagę na to, że psychoanaliza freudow-
ska, przekształcona z teorii klinicznego leczenia w doniosłą koncepcję filozoficzno-kul-
turową, opierała się (w początkowej ortodoksyjnej fazie) na tezie głoszącej, iż działalność 
intelektualna jest sublimacją aktywności erotycznej. Zgodnie z tym twierdzeniem dzieła 
sztuk objaśniane były jako symboliczne dokumentacje seksualnych kompleksów pisarzy. 
Dość szybko wszakże koncepcje tego typu wyparte zostały przez teorię sztuki jako za-
stępczego zaspokojenia popędów nie tylko erotycznych, jako kompensacji nierealnych 
pragnień i zmarnowanych możliwości. Przyjęto, zgodnie zresztą z sugestiami samego 
Freuda, iż proces artystycznego tworzenia warunkowany jest frustracją, a efekty tego 
procesu konstytuują zastępczą rzeczywistość, domeną symboli, „przemieszczeń” (wzglę-
dem stłumionych instynktów) i „kondensacji”.107

W drugiej fazie rozwoju psychoanalityczna krytyka kładła większy nacisk na 
analizę tekstu literackiego, nie traktując go już tylko jako dokumentu świadczącego 
o osobliwościach psychicznych pisarza; przede wszystkim jednak główny przedmiot jej 
zainteresowania stanowiła wyobraźnia poetycka (dla freudystów wyobraźnia ujawniała 
się w analogii wypowiedzi poetyckiej do snu), której pojmowanie przedstawił Gaston 
Bachelard (1884-1962),108 prekursor tzw. tematycznej krytyki.109 Bachelardowskie studia 
nad wyobraźnią rozwijały się w kręgu oddziaływań psychoanalizy, rozpatrywał wyobraź-
nię poetycką (marzenie) jako strefę, w której działają „kompleksy kulturowe”, strefę 
pośrednią między świadomością a głębszymi pokładami nieświadomości. Rozróżniając 
w wyobraźni aspekt materialny, dynamiczny i formalny, zajmował się głównie pierwszym 
i drugim; w szczególności uzasadniał, że wyobrażenia tradycyjnych czterech żywiołów 
(ogień, woda, powietrze i ziemia), mające podkład archetypowy, stanowią dominanty 
różnych typów wyobraźni poetyckiej i mogą być podstawą ich systematyki.110 W pracach 
późniejszych Bachelard skupiał się głównie na problemach fenomenologii wyobraźni, 
rozumiejąc przez to „badanie zjawiska obrazu poetyckiego w chwili, gdy wyłania się on 
w świadomości jako bezpośredni wytwór serca, duszy, istnienia człowieka, ujmowany 
w swej aktualizacji.”111 Prace Bachelarda wywarły silny wpływ na francuską i nie tylko 
francuska krytykę literacka, wywołały ożywione zainteresowanie estetyką twórczej wy-
obraźni i spowodowały rozwój badań nad morfologią wyobraźniowego świata poetów.

	 106	E. Sarnowska-Temeriusz, W kręgu badań tematologicznych, op. cit.
	 107	Tamże.
	 108	G. Bachelard, Wyobraźnia poetycka. Wybór pism, wyboru dokonał H. Chudak, tł. H. Chudak, A. Ta-
tarkiewicz, przedmowa J. Błoński, PIW, Warszawa 1975.
	 109	Hasło: psychologizm, w: M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, 
Słownik terminów literackich, op. cit., s. 357-358.
	 110	G. Bachelard, Wstęp do „poetyki przestrzeni”, przekł. W. Błońska, w: Współczesna teoria badań 
literackich za granicą. Antologia, opracował H. Markiewicz, Wyd. Literackie, Kraków 1976, t. II, s. 342 i n.
	 111	E. Sarnowska-Temeriusz, W kręgu badań tematologicznych, op. cit., s. 162 i n.



215

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

Zasady psychoanalizy oddziałały także na badania stylistyczne, zajmował się nimi 
m.in. Leo Spitzer we wczesnych swoich pracach, tworząc wraz z Karlem Vosslerem 
kierunek w językoznawstwie zwany neoidealizmem. Twierdzili oni, że język jest swoje-
go rodzaju tworem artystycznym (odbija się w nim kultura duchowa narodu i jednostek), 
a dopiero na dalszym planie środkiem społecznej komunikacji. Pisali: „otóż skoro naj-
lepszym dokumentem duszy narodu jest jego literatura i skoro ta ostatnia nie jest niczym 
innym niż językiem w tej postaci, której jest on zapisany przez najlepszych użytkowników, 
to czy nie moglibyśmy zrozumieć ducha narodu poprzez język najwybitniejszych dzieł 
jego literatury? Czy można zrozumieć duszę określonego pisarza poprzez jego indywi-
dualny język? […]. Wystarczy wymienić nazwiska dynamicznych pisarzy dawnych 
czasów, gdziekolwiek myślało się i czuło mocno, tam pojawiały się innowacje w języku; 
twórczość umysłowa natychmiast wpisuje siebie w język i staje się lingwistyczną twór-
czością; to, co ustalone i spetryfikowane w języku, nie wystarcza nigdy dla potrzeb 
ekspresji, które odczuwa silna indywidualność.”112

Opisali oni pojęcie „koła filologicznego” (lub „hermeneutycznego koła”), jak je 
nazwał Dilthey, jako podstawowego chwytu interpretacyjnego w badaniach humanistycz-
nych. Polegał on na przechodzeniu od analizy szczegółowych właściwości tekstu do jego 
całościowego ujęcia i następnie na wyjaśnianiu dalszych szczegółowych właściwości za 
pomocą uchwyconej przedtem całości, albowiem poznanie w filologii jest osiągane nie 
tylko przez stopniowe posuwanie się od jednego szczegółu do drugiego, lecz przez an-
tycypację lub dywinację całości – ponieważ „szczegół może być rozumiany tylko poprzez 
całość i każde wyjaśnienie szczegółu zakłada rozumienie całości”.113 Nasza podróż tam 
i z powrotem od pewnych zewnętrznych szczegółów do wewnętrznego jądra i znów do 
innych serii szczegółów jest tylko zastosowaniem zasady „koła filologicznego”.114

III.2.2.	Tematyczna krytyka

Jej podstawowym pojęciem jest „temat”, odnoszący się jednak nie do każdego 
wątku obrazowego, ale do pewnych grup obrazowych (np. czterech żywiołów), trakto-
wanych jako ośrodkowy element wyobraźni danego pisarza, który powtarza się w jego 
twórczości. Tematyczna krytyka bada, jak się on wyraża w całokształcie prac pisarza, tak 
więc zajmuje się dziełem literackim przede wszystkim jako tworem indywidualnego 
doświadczenia.115 Ażeby odczytać właściwie sens dzieła literackiego, krytyk tematyczny 

	 112	K. Vossler, L. Spitzer, Studia stylistyczne, tłum., wybór tekstów i oprac. M. R. Mayenowa, R. Hand-
ke, Warszawa 1972, rozdz. Językoznawstwo a historia literatury.
	 113	Tamże.
	 114	Tamże.
	 115	Hasło: tematyczna krytyka, w: M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiń-
ski, Słownik terminów literackich, op. cit., s. 458.



216

Podstawy współczesnej biblioterapii

rozporządzać musi odpowiednim zasobem wiadomości dotyczących tematu, pod którego 
panowaniem znajdował się dany autor. Z tego punktu widzenia krytyka tematyczna oka-
zuje się wiedzą o tematach, a więc swoistą psychologią twórczości.116

Podstawowe koncepcje krytyki tematycznej łączą się w pierwszym rzędzie z na-
zwiskiem Jeana-Paula Webera. Odciął się on zarówno od Freudowskiej psychoanalizy, 
jak i od koncepcji Junga co do istnienia nieświadomości zbiorowej. Webera interesuje 
nieświadomość czy też podświadomość indywidualna i „zdrowa”, nie skażona żadnymi 
kompleksami. Ta głębinowa warstwa psychiki odznacza się dwuaspektowością: jest 
sferą przeżyć, odczuć i wspomnień, i zarazem sferą form. Złączenie formy psychicznej 
z nieświadomą treścią psychiczną, którą w opinii Webera stanowią przede wszystkim 
przeżycia z okresu dzieciństwa, prowadzi do ukonstytuowania się tematu. Temat jest 
wykrystalizowanym, można by rzec „upostaciowanym” wspomnieniem. „Przez temat 
rozumiemy – wyjaśnia Weber – ślad, jaki wspomnienie z dzieciństwa zostawiło w pa-
mięci pisarza.”117 Temat ujawnia się w dziele poprzez wyrażenia często powracające, 
powtarzające się na nowo obrazy, sposoby myślenia, odczuwania i mówienia, które 
dzięki temu, że powracają i stają się obsesją, dają się poznać. Dane ujęcie może być 
w dziele tematem wtedy tylko, gdy powtarza się w identycznych bądź zmienionych 
wersjach, nie podlega ono jednak badaniom typu statystycznego. Do wspomnień dzie-
ciństwa pisarza dociera się czasami dzięki świadectwom źródłowym, bezpośrednim 
i pośrednim wypowiedziom ujawniającym to, co ukryte w sferze psychiki. Trzeba tu 
wszakże zauważyć, że dzieło rozumie się tutaj bardzo szeroko, w jego obręb wchodzą 
nie tylko utwory literackie, składa się nań to wszystko, co pisarz pozostawił, a co wiąże 
się z jego przeżywaniem i doświadczeniem.118 Krytyka tematyczna z wielką konsekwen-
cją podchodzi do tematu fenomenologicznie, a nie genetycznie. Ważny jest on jako element 
doświadczenia i przekazu, nieistotne zaś jest jego pochodzenie.

Nie ma ustalonego repertuaru tematów, tematem w istocie stać się może wszystko, 
zależy bowiem od samych dzieł, które nie znają w tej materii ograniczeń i każdy element 
podnieść mogą do jego rangi. Nasuwa się pytanie – rozważa M. Głowiński119 - czy okre-
ślenie tematu nie zależy po prostu od decyzji badaczy, albowiem temat przyjmuje różne 
postacie u rozmaitych krytyków, na przykład: 1) w książkach Gastona Bachelarda jego 
rolę pełnią żywioły (ogień, woda, ziemia, powietrze); 2) w esejach Georgesa Pouleta 
(najwybitniejszego przedstawiciela krytyki tematycznej) – przede wszystkim – kategorie 
czasu i przestrzeni; 3) w psychologistycznych studia Jeana-Paula Webera – „ślady, jakie 

	 116	E. Sarnowska-Temeriusz, W kręgu badań tematologicznych, op. cit., s. 145 i n.
	 117	Tamże.
	 118	M. Głowiński, Wprowadzenie (w dziale: Przekłady. Francuska krytyka tematyczna), w: „Pamiętnik 
Literacki LXII, 1971, z. 2, s. 175-187.
	 119	Tamże.



217

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

wspomnienie dzieciństwa, pozostawiło w pamięci pisarza”; 4) w pracach Jeana Starobiń-
skiego taka czynność jak patrzenie.120

Jednym z podstawowych założeń tematycznej krytyki jest hasło utożsamienia 
krytyka z analizowanym dziełem, czyli zasada postępowania hermeneutycznego, ma on 
rozwijać w swoim języku to, co stanowi istotę dzieła, dotrzeć do jego ukrytych znaczeń, 
które ujawnić się mogą wtedy tylko, gdy przyjmuje się punkt widzenia jego twórcy.121 To 
Georges Poulet doprowadził do pewnych skrajności zasadę postępowania hermeneutycz-
nego, obowiązującą w całej krytyce tematycznej (wywodzi się ona z tej koncepcji huma-
nistyki, jaką sformułował Dilthey): zadaniem krytyka nie jest wyjaśnianie dzieła literac-
kiego, musi on je zrozumieć, od nowa przeżyć, patrzeć na nie tak, jak mógłby to czynić 
sam twórca.122 Zjawiskiem najistotniejszym staje się zacieranie granic pomiędzy krytyką 
a mową pisarza, krytyk bowiem usiłuje dostosować i w jakiejś przynajmniej mierze 
upodobnić swoją wypowiedź do dzieła o którym mówi. W konsekwencji powstaje dyskurs 
w mowie pozornie zależnej (znoszący ścisłe rozgraniczenia pomiędzy tekstem opowia-
dania a przytoczeniem): krytyk wprowadza w jego obręb to, co uważa za najbardziej 
znaczące dla problematyki danego pisarza, wprowadza także jego ujęcia słowne odno-
szące się do tej problematyki. W pewnych wypadkach formuły pisarza zastępują termi-
nologie krytyczną. Jest ot konsekwencja przyjętych założeń – starają się posługiwać ję-
zykiem pisarza, który jest przedmiotem ich refleksji. Stąd wielka rola cytatów 
i kryptocytatów.123 Doskonałym przykładem jest krytyka literacka okresu Młodej Polski.124

III.2.3.	Psychokrytyka

Bliski powyższym kierunek badań zainicjowany prze Charlesa Maurona. Psycho-
krytyka rozróżnia nieświadomość pisarza, jego „świadome” ja oraz jego środowisko. 
Konstruuje „ja” twórcy na podstawie wszystkich pozostawionych przez niego przekazów 
(także nieliterackich). Bada sieci obrazów i asocjacji występujących w twórczości danego 
pisarza, mających charakter w dużej części nieświadomy; analizuje wyobraźnię i osobo-
wość twórcy, traktując je jednak nie jako właściwości autora zewnętrzne wobec tekstu, 
ale jako elementy wypowiedzi.125 Zakłada ona, że twórczość uzależniona jest od trzech 
czynników: 1) nieświadomej fantazji; 2) treści świadomości; 3) języka. Psychokrytykę 

	 120	Tamże.
	 121	Hasło: tematyczna krytyka, op. cit.
	 122	M. Głowiński, Wprowadzenie, op. cit.
	 123	Tamże.
	 124	Zob. np. W. Czernianin, Twórczość Kazimierza Przerwy-Tetmajera w krytyce młodopolskiej, Wro-
cław 2004, Wydawnictwo Antykwa; oraz Materiały źródłowe do recepcji twórczości Kazimierza Przerwy-
-Tetmajera w epoce Młodej Polski. Recenzje z lat 1890-1918, wstęp, wybór i opracowanie W. Czernianin, 
Wrocław 2006, Wydawnictwo „Spółka Autorska Z. K. Garbaczewscy”.
	 125	Hasło: psychokrytyka, op. cit.



218

Podstawy współczesnej biblioterapii

uważał Mauron za uzupełnienie innych sposobów badania literatury. Uważał, że psycho-
krytyka wydobywa z twórczości pisarza kolejno – obsesyjne, nieuświadomione ciągi 
skojarzeń słownych i obrazowych, figury i relacje dramatyczne, persewerujące (uporczy-
wie utrzymujące się) tematy, by na tej podstawie ujawnić „mit osobisty” pisarza, będący 
ekspresją jego nieświadomej osobowości, a powiązany z jakimś znaczącym wydarzeniem 
w jego życiu.126 Psychokrytyka – podkreśla Mauron – ma na celu zwiększenie naszego 
zrozumienia dzieł literackich, po prostu odkrywając w tekstach fakty i związki dotychczas 
niezauważone lub dostrzegane niedostatecznie, a których źródłem jest nieświadoma oso-
bowość pisarza.127 Zatem cel badań psychokrytyki ogranicza się nawet do tej osobowości 
nieświadomej pisarza. Zdaniem Maurona są trzy zasadnicze odmiany krytyki współczesnej: 
klasyczna, lekarska i tematyczna, przy czym podział dotyczy roli osobowości nieświado-
mej w twórczości literackiej. W krytyce klasycznej osobowość nieświadoma nie ma 
żadnego znaczenia, nie zauważa ona lub się wyrzeka badań nad nieświadomością; trady-
cyjnie analizuje, co myślał, czuł i czego pragnął autor (obszar to spory i daje nieograni-
czoną możliwość popisu subtelności). W drugiej odmianie krytyki, psychoanaliza lekarska 
co prawda uważa osobowość nieświadomą za zasadniczą, ale interpretuje dzieła po prostu 
jako wyraz nieświadomości, często patologicznej. Z kolei trzecia odmiana, czyli krytyka 
tematyczna zajmuje się bardziej snami, tematami i mitami, aniżeli faktami i myślami 
świadomymi. W twórczości każdego pisarza pragnie ona uchwycić wyraz najgłębszej 
osobowości. Psychokrytyka natomiast jest reakcją na dokonania psychologii naukowej, 
w której wielkim wydarzeniem początku poprzedniego wieku były bezspornie stopniowe 
odkrycia nieświadomej osobowości i jej dynamiki.128

Rozróżnienie między psychokrytyką a psychoanalizą – omawiamy dalej poglądy 
Maurona – jest w praktyce łatwe. Psychokrytyk nie jest lekarzem. Celem jego nie jest 
leczenie, nie stawia diagnozy ani rokowania. Lekarza interesuje pacjent i jego przypadek. 
Psychokrytyk zaś ma na uwadze teksty. Postawił sobie za cel głębsze ich zrozumienie 
i cel ten osiągnie tylko wtedy, gdy jego wysiłki spotkają się z wysiłkami innych dyscyplin 
krytycznych. Wyodrębnia on w danym dziele przypuszczalne ekspresje procesów nie-
świadomych, studiuje ich formy i rozwój oraz stara się połączyć je z wynikami zdobyty-
mi gdzie indziej. Wymaga to znajomości ogólnych procesów nieświadomych. Należy 
o tym pamiętać, inaczej bowiem łatwo o pomyłki. 129 Czy zdziwi kogoś, że psycholog 
literatury zajmuje się także samą psychologią? Zadaniem psychokrytyka jest połączyć 
naukę ze sztuką. Może go jednak spotkać niepowodzenie, jeśli utraci kontakt z jedną lub 

	 126	Ch. Mauron, Wprowadzenie do psychokrytyki, przekł. W. Błońska, w: Współczesna teoria badań 
literackich za granicą. Antologia, op. cit., s. 366 i n.
	 127	Tamże.
	 128	Tamże.
	 129	Tamże.



219

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

drugą. Zmierza jednak w kierunku sztuki. Pod zamierzonymi strukturami tekstu bada 
skojarzenia mimowolne; aby je ukazać, technika ta musi (chwilowo) unieważnić zamie-
rzone struktury. Psychoanaliza rozwiązała już zbliżone zagadnienie dzięki metodzie 
wolnych skojarzeń, w psychokrytyce zastępują ją nakładanie tekstów, którego nie wolno 
mieszać z ich porównywaniem. Porównanie tekstów dotyczy treści świadomych i zamie-
rzonych: należy do zakresu krytyki klasycznej. Natomiast nakładanie tekstów zamąca 
świadome treści każdego z nich; osłabia je, by ukazać nie tyle obsesyjne powtórzenia 
(problem ten lepiej rozwiązuje statystyka), co związki niedostrzegane i mniej lub bardziej 
nieuświadomione. Zatem operacje, jakie składają się na metodę psychokrytyczną, są 
następujące: 1) nakładając teksty tego samego autora wykrywa się sieci skojarzeń lub 
grupy obrazów obsesyjne i zapewne mimowolne; 2) w twórczości jednego pisarza nale-
ży zbadać, jak powtarzają się i zmieniają sieci, grupy, struktury, ujawnione przez pierw-
sze operacje; druga operacja łączy analizę rozmaitych tematów z analizą marzeń i ich 
przeobrażeń, prowadząc zazwyczaj do obrazu jakiego mitu osobistego; 3) mit osobisty 
i jego przeobrażenia interpretowane są jako wyraz nieświadomej osobowości i jej roz-
woju; 4) wyniki, jakie otrzymamy badając dzieło, sprawdzane są przez konfrontacje 
z życiem pisarza.

Mauron pisze, że psychokrytyka za krytyką tematyczną przyjmuje to, iż u pisarzy 
najciekawsze sprawy rozgrywają się na granicy procesów świadomych i nieświadomych. 
Uważa jednak, że dla zrozumienia tego należy zbadać pewną głębokość nieświadomego 
zaplecza. Z chwilą kiedy przyjmiemy, że każda osobowość zawiera w sobie nieświado-
mość – nieświadomość pisarza należy uznać za najbardziej prawdopodobne „źródło” jego 
twórczości. Źródło w pewny sensie zewnętrzne – gdyż dla świadomego ja, które dziełu 
literackiemu nadaje jego formę słowną, wyraźnie nocna nieświadomość jest „kimś innym”. 
Ale jednocześnie źródłem wewnętrznym, tajemnie powiązanym ze świadomością nie-
ustannym przypływem i odpływem wymieniających się treści.130

W ogóle – przed Freudem - nieświadomość jako idea inspirująca nie sprawiała 
kłopotów krytyce literackiej, która zresztą na swój sposób posługiwała się tym pojęciem 
o niesprawdzalnej treści. Niekiedy nawet chętnie, aby utrzymać we właściwych granicach 
rozum, realizm czy erudycję, których wymagania mogły przygnieść swobodę twórczą. 
Wszystko jednak uległo zmianie, gdy w końcu XIX wieku pewne prace naukowe, 
a zwłaszcza prace Bernheima,131 Janeta,132 Freuda, Junga, nadały pojęciu nieświadomości 
treść już nie tajemniczą, ale określoną, nie nadprzyrodzoną, lecz naturalną, a czasem 

	 130	Tamże.
	 131	Hippolyte Bernheim (1837-1919) – francuski lekarz i neurolog.
	 132	Pierre Marie Félix Janet (1859- 1947) – francuski neurolog i psycholog, pionier w dziedzinie bada-
nia pamięci pourazowej.



220

Podstawy współczesnej biblioterapii

wręcz patologiczną.133 Kryzys stał się nieunikniony, gdyż krytyka literacka tylko pozor-
nie mogła nie interesować się rozwojem tej nauki. Praca Traumdeutung Freuda ukazała 
się w roku 1900, a już do drugiego wydania dodano rozprawę Otto Ranka O poezji i ma-
rzeniu sennym.134 W ciągu następnych dwudziestu lat psychoanaliza zbadała nie tylko 
dziedziny snów, ale także folkloru, legend i różnych mitologii. Stworzono psychoanalizę 
literacką. Ale na przykład we Francji, gdzie powstały omawiane główne kierunki kryty-
ki literackiej, o paradoksie – pisze zdumiony Mauron – freudyzm przyjęli najpierw poeci, 
aby wykorzystać go w dziwny sposób. 135 Tam gdzie Freud przeczuwał analogię między 
sztuką a snem, surrealiści orzekli tożsamość i przyznali wartość poetycką jedynie tworom 
nieświadomości, np.André Breton136 chciał zastosować do produkcji poetyckiej to, co 
uważał za psychoanalizę: swobodne skojarzenia, pismo automatyczne, opowiadanie 
i interpretowanie snów. Przy sposobności należy stwierdzić, że dzięki temu znalazł się 
ponownie na pozycji kluczowej w kulturze europejskiej.137

III.2.4.	Archetypowa krytyka

Punktem wyjścia tej odmiany krytyki są – przypomnijmy - teorie Junga, szczegól-
nie archetypu. Uformowana przez M. Bodkin, została rozwinięta przez N. Frye,a, które-
go koncepcja eliminuje sądy wartościujące z zakresu krytyki naukowej; za główne jej 
zadanie uważa zbudowanie teorii naukowej, która ujmowałaby literaturę jako jednolity, 
usytuowany w kontekście społecznym, lecz rozwijający się według swych praw autono-
micznych system symboli. Albowiem zdaniem Frye,a literatura jest „przemieszczoną” 
(przystosowaną do wymogów wiarygodności i moralności) mitologią; cała jej różnorod-
ność da się zinterpretować jako kompilacja i przekształcenie niewielkiej liczby archety-
pów występujących już w postaci opowiadań mitycznych i rytuałów w kulturach prymi-
tywnych (koncepcję nieświadomości zbiorowej Frye odrzuca). Oparta na dialektyce 
rygory i swobody, tworzy literatura osobny świat, nadający pełnię egzystencji ludzkiej.138

Dla psychologii literatury ważnym pytaniem – które sformułowała Danuta Danek 
– jest pytanie o to, jak się miały, mają lub mieć mogą badania literackie do psychoanali-
zy, z tego natomiast wynika pytanie ogólniejsze o relacje między nauką o literaturze 
a psychologią jako nauką.139 Pojęcie „psychoanalizy” stało się kluczowym terminem 
teorii Freuda. „Swym zasięgiem – na co zwraca uwagę Edward Fiała – objęło ono nie 
tylko szybko zajmujący nowe tereny przedmiot refleksji Freuda, ale przede wszystkim 

	 133	Ch. Mauron, Wprowadzenie do psychokrytyki, op. cit.
	 134	Otto Rank, właśc. Otto Rosenfeld (1884-1939), austriacki psychoanalityk, uczeń Freuda.
	 135	Ch. Mauron, Wprowadzenie do psychokrytyki, op. cit.
	 136	André Breton (1896-1966) – francuski pisarz, poeta, eseista i krytyk sztuki, teoretyk surrealizmu.
	 137	Ch. Mauron, Wprowadzenie do psychokrytyki, op. cit.
	 138	N. Frye, Archetypy literatury, op. cit., s. 304.
	 139	D. Danek, Sztuka rozumienia. Literatura i psychoanaliza, Warszawa 1997, Wyd. IBL, s. 20.



221

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

specjalny jej aspekt. Był to aspekt nowy, który wyłonił się z wnikliwej penetracji psy-
chologicznych procesów motywacyjnych. W efekcie tej penetracji powstała niesłychanie 
ważna i płodna teza o istnieniu nieświadomości. Wprowadziła ona zupełnie odmienną 
perspektywę rozumienia człowieka i kultury. […]. Zakres badań obejmuje więc dwa 
nurty zjawisk czy też dwa procesy ewolucyjne – jeden to przemiany myśli psychoanali-
tycznej sensu stricto, a drugi rozwijający się na gruncie badań literackich, czyli tzw. 
krytyka psychoanalityczna.”140 E. Fiała przedstawia możliwe typy relacji między psycho-
analizą a literaturą: „ogólnie trzeba stwierdzić, że psychoanaliza może wystąpić w trzech 
zasadniczych funkcjach wobec literatury. Po pierwsze, jako temat dzieła, a więc przedmiot 
refleksji w ramach jego świata przedstawionego (np. w dyskusjach między bohaterami) 
lub przedmiot refleksji samego autora (narratora) w bardziej >gnomicznych< partiach 
utworów. Może stać się zwykłym słowem – hasłem na oznaczenie określonego nurtu 
myślenia czy metody postępowania. Jest to więc supozycja raczej zewnętrzna wobec 
literatury. Po wtóre, psychoanaliza może być zasadą konstrukcji dzieła. W tym sensie 
można np. mówić o psychoanalitycznej koncepcji postaci w danym utworze. Autor może 
zbudować świadomie lub nieświadomie wewnętrzny świat utworu na podstawie tej wła-
śnie wizji człowieka. Mamy tu do czynienia z głębszym wejściem psychoanalizy w lite-
raturę – zostaje ona jakby już zasymilowana, a jej reguły wyrażają i wyjaśniają dziwne 
czasem czy nawet niezrozumiałe postępowanie bohaterów. Jest zatem kluczem do zro-
zumienia całości dzieła. I wreszcie możliwość trzecia, która wykorzystuje psychoanalizę 
jako metodę badania dzieła. […]. Wchodzi on czasami w ścisły związek z supozycją 
drugą, zwłaszcza w problematyce analizy przedstawionych postaci. Jest to w każdym 
razie poziom metarefleksji, w którym psychoanalityczną metodę ujmowania dzieła, 
a mówiąc dokładniej: metodę freudowską, traktuje się jako jedną z wielu metod interpre-
tacyjnych tekstu.”141

IV.	Problematyka oddziaływania literatury na czytelników  
(psychologię publiczności literackiej)

René Wellek i Austin Warren słusznie stwierdzają, że pisarz nie tylko ulega wpły-
wowi społeczeństwa, ale i sam na nie wpływa. Sztuka nie tylko odtwarza rzeczywistość, 
ale ją także kształtuje. Ludzie upodabniają swoje życie do fikcyjnych bohaterów i bohate-
rek.142 Możemy przypuszczać – piszą wspomniani autorzy - niewątpliwie z dużym praw-
dopodobieństwem, że wpływ lektury na młodzież jest bardziej bezpośredni i silniejszy niż 

	 140	E. Fiała, Modele freudowskiej metody badania dzieł literackich, op. cit., s. 9-10.
	 141	Tamże, s. 11.
	 142	R. Wellek, A. Warren, op. cit., s. 128.



222

Podstawy współczesnej biblioterapii

na starszych, że czytelnicy niedoświadczeni przyjmują literaturę bardziej naiwnie, widząc 
w niej kopię raczej niż interpretację życia.143 Powstaje więc pytanie: jak literatura wpływa 
na czytelników? Niezwykle istotne także z punktu widzenia biblioterapii, która przyznaje 
przecież problemowi odbiorcy centralną pozycję w swoich badaniach.144

IV.1.	Psychologia odbioru dzieła literackiego
W Polsce – jak pisze Michał Głowiński – rolę pioniera w badaniach dotyczących 

odbioru dzieła literackiego trzeba przyznać Romanowi Ingardenowi jako twórcy teorii 
konkretyzacji.145 Ta czytelnicza interpretacja dzieła towarzysząca jego lekturze, stanowi 
aktywną odpowiedź odbiorcy na inicjatywę komunikacyjną pisarza (będąc zjawiskiem 
jednostkowym, jest jednak społecznie uwarunkowana przez pewne stereotypy odbioru 
dzieła literackiego): jest więc procesem rozumienia, porządkowania, scalania i dookre-
ślania utworu rozgrywającego się w świadomości czytelnika, uwarunkowanym każdora-
zowo przez jego osobiste predyspozycje i doświadczenie zarówno życiowe, jak i literac-
kie.146 „Konkretyzacja dzieła literackiego – wyjaśnia Ingarden – jest wypływem 
spotkania się dwu różnych czynników: samego dzieła i czytelnika, w szczególności jego 
twórczych i odtwórczych czynności, które spełnia podczas lektury.”147 Przebiega na 
czterech dopełniających się wzajem płaszczyznach: 1) polega na rekonstruowaniu przez 
czytelnika określonego układu elementów utworu zarówno w planie językowym, jak 
i treści; 2) na odniesieniu elementów dzieła i ich układów do doświadczeń zdobytych 
przez czytelnika w obcowaniu z innymi dziełami; 3) na konfrontacji świata przedstawio-
nego dzieła z rzeczywistością znaną czytelnikowi; w wyniku tego zjawiska, przedmioty 
i osoby ukazane w dziele w sposób mniej lub bardziej schematyczny nabierają cech 
konkretnych i zindywidualizowanych; 4) na dopełnieniu dzieła przez przeżycia, refleksje 
i opinie, jakie zdołało ono wzbudzić w czytelniku.148 „Dzieło sztuki literackiej – pisze 
Ingarden – nie jest dokładnie tym, co stanowi konkretny (lub prawie że konkretny) przed-
miot percepcji estetycznej: ono samo stanowi jedynie jakby szkielet, który czytelnik pod 
wieloma względami uzupełnia czy dopełnia, a niejednokrotnie także i pod wielu wzglę-
dami zniekształca lub zmienia, i dopiero w tej nowej, pełniejszej, konkretniejszej, choć 
i tak nie całkiem konkretnej postaci stanowi wraz z tymi uzupełnieniami bezpośredni 
obiekt percepcji i  rozkoszy estetycznej. […]. Tę to całość, w której dzieło występuje 
w uzupełnieniach i przekształceniach poczynionych przez czytelnika podczas czytania, 

	 143	Tamże, s. 129.
	 144	Zob. W. Czernianin, Teoretyczne podstawy biblioterapii, Wyd. ATUT, Wrocław 2008.
	 145	M. Głowiński, Odbiór, konotacje, styl, w: Problemy metodologiczne współczesnego literaturoznaw-
stwa, pod red. H. Markiewicza i J. Sławińskiego, Wyd. Literackie, Kraków 1976, s. 403, przypis 1.
	 146	Hasło: konkretyzacja dzieła literackiego, op. cit., s. 200-201.
	 147	R. Ingarden, Dzieło literackie i jego konkretyzacje, w: Szkice z filozofii literatury, op. cit., s. 67.
	 148	Hasło: konkretyzacja dzieła literackiego, op. cit.



223

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

nazywam konkretyzacją dzieła literackiego. Wychodzi ona w wielu szczegółach poza to, 
co znajduje się w samym dziele, a co istotnie stanowi oś czy szkielet konkretyzacji. Prze 
to konkretyzacja może dostarczyć czytelnikowi takich danych i wywołać w nim takie 
wzruszenia i inne reakcje psychiczne, jakich by mu samo dzieło – gdyby jako nagi szkie-
let mogło mu być dostępne – nigdy nie mogło dać.”149 Innymi słowy, odbiorca dzieła 
literackiego przede wszystkim rekonstruuje porządek w obrębie składników utworu, 
zarówno składników językowych, jak też w świecie przedstawionym i w sferze zawar-
tości ideowej dzieła. Wszystko to, w ten sposób ukształtowane, zostaje potem uchwyco-
ne samo dla siebie przez podmiot przeżywający, który nie pozostaje obojętny na to, co 
uchwycił, lecz niejako odpowiada na to rozmaitymi emocjami. Dochodzi w ten sposób 
do emocjonalnego obcowania podmiotu przeżywającego z obiektami przedstawionymi 
w przedmiocie estetycznym (szczególnie z osobami przedstawionymi w ich losach).150 
Oczywiście nie należy tego rozumieć w ten sposób, że czytelnik traktuje obraz prezen-
towany przez dzieło jako coś równorzędnego względem rzeczywistości. Jednakże, mając 
nawet wyostrzoną świadomość fikcyjności tego obrazu, odbiorca nie jest po prostu 
w stanie inaczej wyobrazić go sobie, jak tylko w przyrównaniu do określonych elemen-
tów świata realnego. Zatem elementy dzieła i ich układy zostają tu odniesione do zjawisk 
rzeczywistych.

Koresponduje to z formowaniem się pojawiających się jakości w „strukturze poli-
fonicznego zestroju jakościowego”, mające miejsce wtedy, gdy podmiotowi przeżywają-
cemu estetycznie ujawnia się nie jedna prosta jakość, lecz wiele różnych jakości, nie 
występują one zazwyczaj luźno obok siebie, ale organizują się w wewnętrznie spoistą 
całość.151 To znaczy: przy tej samej liczbie jakości struktura przedmiotu estetycznego może 
się – zależnie od przebiegu procesu estetycznego formowania – inaczej ukształtować. 
Ilustruje to końcowa faza procesu konkretyzacji dzieła literackiego, w której odbywa się 
proces „uzupełniania” dzieła przez czytelnika o te wszystkie dodatkowe jakości estetycz-
ne, jak przeżycia, wzruszenia i osądy, które wywołuje lektura utworu. Wszystkie one mają 
charakter złożony, tzn. na przykład wzruszenia estetyczne mogą łączyć się ze wzruszenia-
mi innego rodzaju: religijnymi, patriotycznymi, erotycznymi itp. Czytelnik nie tylko 
poddaje się sugestiom czytanego dzieła, ale niejako dopełnia je w lekturze własnymi 
treściami uczuciowymi, nasyca je pobudzonymi przez lekturę doznaniami, wprowadza jak 
gdyby w jego obręb świat własnych przeżyć. Dzieło traci w ten sposób swój schematycz-
ny charakter. Dany obraz przedstawiony jest jedynie w najogólniejszych zarysach, w trak-
cie konkretyzacji czytelnik uzupełnia obraz elementami, które w tworzonym przez dzieło 

	 149	R. Ingarden, Dzieło literackie i jego konkretyzacje, op.cit., s. 66-67.
	 150	R. Ingarden, Studia z estetyki, Warszawa 1957, t. 1, s. 14-15.
	 151	Tamże.



224

Podstawy współczesnej biblioterapii

obrazie przedmiotu nie zostały bezpośrednio wykazane. Wskutek tego – podsumujmy ten 
fragment – konkretyzacja odznacza się charakterystyczną dynamiką, aktywnym poszuki-
waniem i odnajdywaniem całości jakościowych. „Czynności te – zacytujmy jeszcze raz 
Ingardena – odpowiednio do złożonej budowy dzieła sztuki literackiej, są bardzo różno-
rodne i przebiegają w bardzo rozmaity sposób w zależności od samego dzieła i jego wła-
sności, od struktury psychicznej czytelnika, jego sprawności w lekturze, od jego upodobań 
itd., wreszcie od warunków zarówno subiektywnych jak obiektywnych, w jakich odbywa 
się czytanie dzieła. Że zaś przebieg czynności czytania i różnych reakcji, jakie dzieło 
wywołuje w czytelniku, odbija się na strukturze i szczegółowych własnościach konkrety-
zacji, więc nawet przy wielkim wysiłku czytelnika, żeby dzieło czytane odtworzyć jak 
najwierniej w wytwarzanej właśnie konkretyzacji, poszczególne konkretyzacje różnią się 
pomiędzy sobą, a także mniej lub więcej od samego dzieła.”152

IV.2.	Odbiorca dzieła literackiego
Może to być zarówno konkretny czytelnik utworu literackiego, reprezentujący 

określoną społecznie i historycznie publiczność literacką, jak i wprost przeciwnie: od-
biorca nierównoznaczny z konkretną osobą, która czyta dany tekst, lecz wirtualny adre-
sat, będący integralnym elementem utworu, założonym partnerem podmiotu literackiego, 
czyli będącym zespołem ról, wyznaczonym przez ów tekst utworu, które wymagają od 
czytelnika pewnego typu lektury, narzucają mu określone metody interpretacji materiału 
znaczeniowego, ukierunkowując proces konkretyzacji. Na to jak dzieło kształtuje role 
odbiorcy, oddziaływają obiegowe w danym czasie przekonania i style, przede wszystkim 
zaś konwencje, których elementy dzieło realizuje.153 Zdaniem Michała Głowińskiego 
uwzględnienie roli odbiorcy w strukturze dzieła literackiego, czy – ogólnie – jego nakie-
rowania ku czytelnikowi, wymaga analizy swoistości literackich sytuacji komunikacyjnych. 
Dzieło literackie ma wszelkie dane, by trwać w takich sytuacjach komunikacyjnych, 
w których kod nadawcy nie równa się kodowi odbiorcy.154 Właściwością dzieła literac-
kiego jest więc to, że jeden z elementów jego sytuacji komunikacyjnej jest wciąż zmien-
ny. Nie tracąc w zasadzie swej identyczności, wchodzi ono w różnorakie konteksty (jako 
najbliższego otoczenia innych bliskich typologicznie dzieł, określających jego znaczenie 
oraz sposób funkcjonowania), i to one właśnie wyznaczają charakter odbioru. Także owa 
„identyczność” nie jest na przestrzeni historii literatury zjawiskiem bezwzględnym, ule-
ga niekiedy zanegowaniu, wówczas mianowicie, gdy pewien typ dzieł odbiera się w da-
nym czasie bez uwzględnienia ich kodów (i kontekstów) macierzystych, wprowadza się 

	 152	R. Ingarden, Dzieło literackie i jego konkretyzacje, op. cit., s. 67.
	 153	Hasło: odbiorca dzieła literackiego, op. cit., s. 274-275.
	 154	M. Głowiński, Odbiór, konotacje, styl, op. cit., s. 386 i n. W dalszym fragmencie referujemy poglą-
dy tego autora.



225

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

je zaś w obręb kodów odczuwanych jako współczesne i jedynie możliwe.155 Zarysować 
się może również postawa odwrotna: w takim wypadku dąży się do przytłumienia reguł 
wynikających z kodu odbioru, celem zaś jest pełnie, w miarę możliwości oczywiście, 
respektowanie kodu macierzystego wypowiedzi; dążność taka sprawia, że recepcja zbli-
ża się do tego, co Ingarden określał jako rekonstrukcję, przeciwstawioną konkretyzacji 
i traktowaną jako właściwość naukowego poznawania dzieła.156 Zarówno pełne uwspół-
cześnienie, jak pełna rekonstrukcja są możliwościami skrajnymi, druga z nich ma zresz-
tą charakter jedynie teoretyczny, trudno nawet wyobrazić sobie taki odbiór, w którym nie 
dochodziłyby do głosu sposoby czytania wynikające z właściwości kulturalnych epoki, 
w jakiej dany odbiór przebiega. Otóż ten właśnie kod, w którego obrębie realizuje się 
odbiór, nazywać można stylem odbioru. Dzieło literackie przez samą sytuację komuni-
kacyjną, jaką projektuje i w jakiej uczestniczy, predestynowane jest do wchodzenia 
w kontakt z różnymi kontekstami i z różnymi stylami odbioru nie pokrywającymi się 
z jego kontekstem i jego kodem macierzystym. Styl odbioru jest zawsze interpretacją, 
jest nią nawet wtedy, gdy czytający nie zdają sobie z tego sprawy, z tym mamy zresztą 
w większości wypadków do czynienia. Odbiorem, w którym czynności interpretacyjne 
są zwykle w wysokim stopniu uświadomione, jest przede wszystkim odbiór krytyczny.157

Styl odbioru a repertuar dzieł czytanych w obrębie danej kultury: dzieła owe nie 
są tylko biernym przedmiotem odbioru, także – w większej lub mniejszej mierze – wpły-
wają na charakter tego stylu. Czynnikiem zasadniczym są tu oczywiście immanentne 
właściwości kultury literackiej, ale do ich kształtowania przyczynia się wszystko, co w jej 
obrębie funkcjonuje, a więc także utwory, które zachowały cechę czytelności, wszystkie, 
nie tylko powstające współcześnie. Kształtuje się więc tutaj relacja dość skomplikowana: 
repertuar dzieł czytanych nie jest z punktu widzenia formowania się stylu odbioru zjawi-
skiem obojętnym.158

System oczekiwań, dążenia do odnalezienia w odbieranych dziełach powiązań 
i rozwiązań, które by je zaspokajały, są zestandaryzowane w obrębie kultury literackiej 
(i jej poszczególnych poziomów), co nie znaczy bynajmniej, że określają wszelki odbiór, 
jaki ma miejsce w jej granicach. Nie czynią tego, i to nie tylko wówczas, gdy ma się na 
uwadze odbiór indywidualny, który może stanowić przypadek odosobniony, a więc od-
biegać od obowiązujących norm. Nie czynią tego także wówczas, gdy rzecz rozpatruje 
się na poziomie stylu, a więc w kategoriach z natury rzeczy ogólnych.159

	 155	Tamże, s. 389.
	 156	R. Ingarden, O poznawaniu dzieła literackiego, w: Studia z estetyki, PWN, Warszawa 1957, t. 1, 
s. 164. Cyt. za: M. Głowiński, Odbiór, konotacje, styl, op. cit., s. 389.
	 157	M. Głowiński, Odbiór, konotacje, styl, op. cit., s. 389 i 399.
	 158	Tamże, s. 389.
	 159	Tamże, s. 400-401.



226

Podstawy współczesnej biblioterapii

W zakończeniu trzeba stwierdzić, że dzieło literackie przez swą strukturę zakłada 
odbiór także poza kontekstem i kodem macierzystym i już przez to samo współtworzy 
specyficzną sytuacje komunikacyjną. Odbierane w innych sytuacjach niż ta, której po-
wstało, zachowuje zdolność wywoływania konotacji, czyli skojarzeń wspólnych pewnej 
grupie osób w obrębie danej kultury. Każda kultura literacka wytwarza tendencje do 
odbierania i współtworzenia konotacji pewnego typu, podlegają one normom lektury. 
Owe normy stoją u podstaw stylów odbioru, właściwych poszczególnym kulturom lite-
rackim. Pomiędzy stylem dzieła a stylem odbioru istnieć mogą napięcia, ujawniające się 
pod różnymi postaciami. W obrębie stylu lektury właściwego danej kulturze literackiej 
dokonuje się swoistej kategorializacji dzieł literackich, podporządkowuje się je szerszym 
ujęciom, oddziaływującym na sposoby czytania.160

V.	 Podsumowanie

Biblioterapia coraz częściej anektuje najważniejsze zagadnienia psychologii lite-
ratury do własnego pola badawczego, podnosząc w ten sposób swoją wartość naukową. 
I słusznie, albowiem przyznanie problemom psychologii literatury centralnej pozycji 
w badaniach teoretycznych biblioterapii, może pozwolić ująć je w nowej perspektywie, 
przekształcić ich tradycyjne, dobrze zadomowione ujęcia, a nawet wzmocnić podstawy 
naukowe poprzez właśnie zaadoptowanie najważniejszych psychologicznych ustaleń. 
Wydaje się, że badanie problemów psychologii literatury przydatnych w biblioterapii 
(czasami intuicyjne), znajdują się wciąż jeszcze na etapie początkowym, etapie ich zary-
sowania i wstępnych zagadnień podstawowych,161 już teraz towarzyszyć im jednak musi 
świadomość, że należą do czynników prowadzących do istotnego przebudowania teore-
tycznych zagadnień biblioterapii, do ważnej korekty ich perspektywy. Jak się wydaje, 
uwzględnienie niektórych problemów psychologii literatury stanowić musi świadomym 
zaproponowaniem nowej problematyki w biblioterapii. Przebudowa ta znaczy nawiąza-
nie do tematyki np. psychologii odbioru i odbiorcy, refleksji o strukturze dzieła literac-
kiego, psychologii pisarza, czy procesu twórczego. Skrzętnie gromadzone w licznych 
artykułach i książkach biblioterapeutycznych materiały faktograficzne i informacyjne, 
okażą się zapewne wysoce przydatnym i wdzięcznym przedmiotem psychologiczno-li-
terackich interpretacji, ponieważ takiej interpretacji zwykle nie posiadają. Tak rozumia-
na psychologia literatury w świetle biblioterapii okaże się pojęciem szczególnie atrak-
cyjnym w refleksji dotyczącej literatury biblioterapeutycznej.

	 160	Tamże, s. 402.
	 161	Zob. m.in. W. Czernianin, Teoretyczne podstawy biblioterapii, op.cit.



227

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

Bibliografia (według kolejności cytowań):

R. Wellek, A. Warren, Teoria literatury, przekład pod redakcją i z posłowiem M. Żurowskiego, 
PWN, Warszawa 1970.

M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, Słownik terminów lite-
rackich, pod red. J. Sławińskiego, Wyd. Ossolineum, Wrocław 1976.

Z. W. Dudek, Słowo wstępne, w: Psychologia literatury. Zaproszenie do interpretacji, red. serii: 
Cz. Dziekanowski, Wyd. Eneteia, Warszawa 1999.

J. Trzynadlowski, Biblioterapia - złudzenia i nadzieje, „Arteterapia” II. Zesz. Nauk. Akad. Mu-
zycz. we Wrocławiu, nr 52.

Z.  Freud, Dzieła, Tom X, Sztuki plastyczne i  literatura, rozdz. Pisarz i  fantazjowanie (1908 
[1907]), przeł. R. Reszke, Wydawnictwo KR, Warszawa 2009.

Z. Rosińska, Psychoanalityczne myślenie o sztuce, PWN, Warszawa 1985.

Cz. Dziekanowski, Rozmowy o  świadomości literackiej, Eneteia. Wydawnictwo Psychologii 
i Kultury, Warszawa 2006.

C. G. Jung, Typy psychologiczne, przeł. R. Reszke, Wyd. WROTA KR, Warszawa 1997.

D. Sharp, Leksykon pojęć i idei C. G. Junga, przeł. J. Prokopiuk, Wyd. Wrocławskie, Wrocław 
1998.

C.G. Jung, Archetypy i symbole. Pisma wybrane, wybrał, przeł. i wstępem poprzedził J. Proko-
piuk, Wyd. Czytelnik, Warszawa 1981.

J. J. Lipski, Biografia a interpretacja, w: Z problemów literatury polskiej XX wieku, Tom I, Mło-
da Polska, red. tomu J. Kwiatkowski, Z. Babicki, PWI, Warszawa 1965.

Z. Mitosek, Teorie badań literackich, PWN, wyd. 3, Warszawa 1995.

Z. Freud, Poza zasadą przyjemności, przeł. J. Prokopiuk, PWN, Warszawa 1975.

Z. Freud, Kultura jako źródło cierpień, w: Człowiek, religia, kultura, wybór i przekład J. Proko-
piuk, wstęp B. Suchodolski, Wyd. Książka i Wiedza, Warszawa 1967.

Z. Freud, Gesammelte Schriften, t. II, Leipzig 1925.

Z. Freud, Dzieła, Tom X, Sztuki plastyczne i literatura, rozdz. Obłęd i sny w „Gradivie” Wilhel-
ma Jansena (1907 [1906], przeł. R. Reszke, Wydawnictwo KR, Warszawa 2009.

K. Pospiszyl, Zygmunt Freud - człowiek i dzieło, wyb. tekstów tłum. B. Kocowska, A. Czownic-
ka, M. Albiński, L. Jekels, Wyd. Ossolineum, Wrocław 1991.

Z. Freud, Délire et rêves dans la „Gradiva” de Jansen (1903), w: Trad. De l,allemande M. Bona-
parte, Paris 1949.

M.  Bonaparte, Psychoanalityczna interpretacja opowiadania „Berenice” Edgara Allana Poe, 
przeł. T.  Rybowski, w: Sztuka interpretacji, wybór i  oprac. H.  Markiewicz, Wrocław, 
Ossolineum, t. 1.



228

Podstawy współczesnej biblioterapii

M. Lubański, Krytyka literacka i psychoanaliza. O polskiej psychoanalitycznej krytyce literackiej 
w okresie dwudziestolecia międzywojennego, Warszawa 2008, Wyd. ENETEIA.

N. Frye, Archetypy literatury, przeł. A. Bejska, w: Współczesna teoria badań literackich za gra-
nicą. Antologia, opracował H. Markiewicz, Wyd. Literackie, Kraków 1976, t. II.

M. Bodkin, Wzorce archetypowe w poezji tragicznej, przeł. P. Mroczkowski, w: Teoria badań 
literackich za granicą, red. S. Skwarczyńska, Wyd. Lit., Kraków 1974, t. II, cz. 1.

A. Baluch, Archetypy literatury dziecięcej, Kraków 1992, Wydawnictwo Naukowe WSP.

W. Czernianin, Młodopolski erotyk hedonistyczny. Problemy poetyki, Wrocław 2000, Wyd. Tart.

W. Dilthey, Próba analizy świadomości moralnej, w: Teoria badań literackich za granicą. Anto-
logia, wybór, rozprawa wstępna, komentarze S. Skwarczyńska, Kraków 1974, Wyd. Lite-
rackie, t. II, cz. 1.

L. Abercrombie, Czym jest wielka poezja, w: Teoria badań literackich za granicą. Antologia, 
wybór, rozprawa wstępna, komentarze S. Skwarczyńska, Kraków 1974, Wyd. Literackie, 
t. II, cz. 1.

E. Fiała, Modele freudowskiej metody badania dzieła literackiego, Lublin 1991, Wyd. Tow. Nauk. 
KUL.

R. May, Odwaga tworzenia, przeł. E. i T. Hornowscy, Dom Wydaw. Rebis, Poznań 1994.

C.G. Jung, Psychologia i  twórczość, przeł. K. Krzemień-Ojak, w: Teoria badań literackich za 
granicą.. Antologia, red. S. Skwarczyńska, Wyd. Lit., Kraków 1974, t. II, cz. 1.

A. Thibaudet, Gustave Flaubert, Paryż 1935.

The Letters of John Keats, oprac. M. B. Forman, wyd. 4, Nowy Jork 1935.

R. Ingarden, O tak zwanej „prawdzie” w literaturze, w: Studia z estetyki, PWN, Warszawa 1957, 
t. 1.

E. Sarnowska-Temeriusz, W kręgu badań tematologicznych, w: Problemy metodologiczne współ-
czesnego literaturoznawstwa, pod red. H. Markiewicza i J. Sławińskiego, Wyd. Literac-
kie, Kraków 1976.

R. Ingarden, O psychologii i psychologizmie w nauce o literaturze, w: Szkice z filozofii literatury, 
Spół. Wyd. „Polonista”, Łódź 1947, t. 1.

P. Dybel, Psychoanaliza i  literaturoznawstwo, w: Psychoanaliza i  literatura, wyb., red. i opr. 
P. Dybel, M. Głowiński, Wyd. słowo/obraz terytoria, Gdańsk 2001.

G. Bachelard, Wyobraźnia poetycka. Wybór pism, wyboru dokonał H. Chudak, tł. H. Chudak, 
A. Tatarkiewicz, przedmowa J. Błoński, PIW, Warszawa 1975.

G. Bachelard, Wstęp do „poetyki przestrzeni”, przekł. W. Błońska, w: Współczesna teoria badań 
literackich za granicą. Antologia, opracował H. Markiewicz, Wyd. Literackie, Kraków 
1976, t. II.



229

Psychologia literatury w świetle biblioterapii

K.  Vossler, L.  Spitzer, Studia stylistyczne, tłum., wybór tekstów i  oprac. M.  R.  Mayenowa, 
R. Handke, Warszawa 1972.

M. Głowiński, Wprowadzenie (w dziale: Przekłady. Francuska krytyka tematyczna), w: „Pamięt-
nik Literacki LXII, 1971, z. 2, s. 175-187.

W.  Czernianin, Twórczość Kazimierza Przerwy-Tetmajera w  krytyce młodopolskiej, Wrocław 
2004, Wydawnictwo Antykwa.

Materiały źródłowe do recepcji twórczości Kazimierza Przerwy-Tetmajera w epoce Młodej Pol-
ski. Recenzje z lat 1890-1918, wstęp, wybór i opracowanie W. Czernianin, Wrocław 2006, 
Wydawnictwo „Spółka Autorska Z. K. Garbaczewscy”.

Ch. Mauron, Wprowadzenie do psychokrytyki, przekł. W. Błońska, w: Współczesna teoria badań 
literackich za granicą. Antologia, opracował H. Markiewicz, Wyd. Literackie, Kraków 
1976, t. II.

D. Danek, Sztuka rozumienia. Literatura i psychoanaliza, Wyd. IBL, Warszawa 1997.

W. Czernianin, Teoretyczne podstawy biblioterapii, Wyd. ATUT, Wrocław 2008.





231

Rozdział 2.

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii 
(Wiktor Czernianin, Halina Czernianin)

I.	 Wprowadzenie

I.1.	Jak poezja powstaje
W sensie psychologicznym wiersz powstaje w nieświadomości. Odkrył ją poeta 

– jak przyznał to Freud.1 Natomiast rodzi go dusza (psyche), która - według Junga – ob-
cuje właśnie z nieświadomością.2 Wytwarza zaś umysł, ponieważ poezja to język: treść 
w postaci sformułowanych słów, które często wyrażają cierpienie umysłu i duszy, poru-
szając serce, a więc emocje. Forma to bezpieczne wyobrażenie treści (obraz, dźwięk) 
i odpowiednie zorganizowanie słów (rytm, metafora, styl). Treść to na przykład silne 
przeżycia wyrażone w powyższej odpowiedniej i bezpiecznej formie, które po tym akcie 
ekspresji zazwyczaj opadają, a u autora pojawia się zwykle uczucie ulgi i zadowolenia, 
niekiedy także poczucie wspólnoty w twórczym doświadczeniu.3 Tak poezja powstaje. 
Termin „poezjoterapia” zawiera w sobie dwa wyrazy: poezja – oznacza wiersz, czyli 
mowę w szczególny sposób zorganizowaną,4 natomiast wyraz terapia pochodzi, jak wia-
domo, z języka greckiego, gdzie therapeia oznacza leczenie przez sztuki ekspresyjne, 
czyli poprzez właśnie wiersz, śpiew, taniec. W mitologii greckiej Asklepios, bóg sztuki 
lekarskiej, był synem Apollona – boga poezji, medycyny i sztuki, co oznacza ich więź.5

W sensie historycznoliterackim poezja powstała najpierw w antycznej Grecji. W ogó-
le twórczość artystyczną Grecy zaczęli właściwie od tylko dwóch sztuk: jednej, wspomnia-
nej, ekspresyjnej, drugiej konstrukcyjnej. Ale każda z nich miała wiele składników. Na 

	 1	P. J. Longo, Poezja jako terapia, tłum. M. Bojarun, „Biblioterapeuta” kwartalnik Polskiego Towa-
rzystwa Biblioterapeutycznego, Wrocław 2002, nr 2, s. 1. Oczywiście, w sensie naukowym odkrywcą m.in. 
nieświadomości był Zygmunt Freud. Zob. np. Wstęp do psychoanalizy, tłum. J. Prokopiuk, Wyd. PWN, 
Warszawa 1994. M.in. o twórczości poetyckiej pisze Freud w słynnym szkicu Pisarz i fantazjowanie, zob. 
Z. Freud, Dzieła, Tom X, Sztuki plastyczne i  literatura, rozdz. Pisarz i  fantazjowanie, przeł. R. Reszke, 
Wydawnictwo KR, Warszawa 2009, s. 145 i n.
	 2	C. G. Jung, Typy psychologiczne, przeł. R. Reszke, Wyd. WROTA.KR, Warszawa 1997, s. 188. Jung 
napisał, że”dzieło twórcze wyrasta z nieświadomych głębi […].” Zob. C.G. Jung, Archetypy i symbole. Pi-
sma wybrane, wybrał, przeł. i wstępem poprzedził J. Prokopiuk, Wyd. Czytelnik, Warszawa 1981, Rozdz. 
Psychologia i literatura, s. 424.
	 3	P. J. Longo…, s. 3.
	 4	Hasło: wiersz, w: M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, Słownik 
terminów literackich, pod red. J. Sławińskiego, Wyd. Ossolineum, Wrocław 1976, s. 488.
	 5	P. J. Longo…, s. 1.



232

Podstawy współczesnej biblioterapii

pierwszą składał się, tworząc jedną całość, zespół poezji, muzyki i tańca, na drugą zaś zespół 
architektury, rzeźby i malarstwa. 6

Osnową sztuki ekspresyjnej był więc taniec, któremu wtórowały słowa i muzycz-
ne dźwięki, stanowiły jedną sztukę. Sztuka ta polegała na wypowiadaniu uczuć i popędów 
człowieka zarówno dźwiękami, jak i ruchami; dalej: słowami, jak i melodią czy rytmem.7 
W tej wczesnej sztuce, ludzie wyładowywali swe uczucia, oczekując, że da im to ulgę. 
Służyła w związku z tym - mówiąc mową ówczesną – do oczyszczania dusz, które to 
Grecy nazywali katharsis. Termin ten pojawił się w związku z ich sztuką i trwale utrzy-
mał.8 Tak poezja zaczęła leczyć, tak zaczęła się therapeia, gdyż Grecy widzieli w niej 
dzieło nie umiejętności, lecz natchnienia udzielonego poecie przez boskie moce. Zatem 
poezja dzięki boskiej interwencji daje wiedzę najwyższego rodzaju: kieruje duszami, 
wychowuje ludzi, czyni, a przynajmniej może czynić lepszymi.9 Antyczni poeci widzie-
li źródło poezji w boskim natchnieniu, zadanie jej – we wzbudzaniu radości, w roztacza-
niu czaru, ale także w gloryfikacji przeszłości. Temat jej widzieli w losach bogów i ludzi; 
byli przekonani o jej wartości. Twierdzili, że poezji nie można się nauczyć, dlatego poetę 
umieszczali razem z wieszczami. Stanowisko ich było pod pewnymi względami zbliżo-
ne do tego, które później nazywano romantycznym. Było dalekie od jakiegokolwiek 
formalizmu.10

Ta wczesna poezja była zatem czymś więcej niż sztuką. Związana z kultem i ob-
rzędami, zwłaszcza dionizyjskimi, łączyła się z procesjami, ofiarami, obrzędami, wyra-
żała raczej uczucia, niż kształtowała rzeczy, była akcją, nie kontemplacją. Wielką poezję 
epiczną prędko otoczyła legenda, albowiem w utworach Homera widzieli Grecy księgi 
objawione, ponieważ stworzyły olimpijską religię, pełną mitów, jej bohaterami byli 
bogowie tak samo jak ludzie.11 Obok homeryckiej Grecy mieli lirykę Safony, Anakre-
onta, Pindara i innych, która w swym rodzaju była bez mała równie doskonała jak epika 
Homera.

Grecja wydała też jednego po drugim kilku genialnych tragików: Ajschylosa, 
Sofoklesa, Eurypidesa, jakich później nie było przez stulecia. Prawie od swych początków 
tragedia osiągnęła – wedle zgodnej opinii wieków – szczyty później nieprześcignione.12 
Wyrosła z obrzędów należących do kultu religijnego i była z nim związana ściślej niż 
epika i liryka Greków, ale wielkość dała jej myśl, treść, podjęcie zagadnień życia i losu 

	 6	W. Tatarkiewicz, Historia estetyki, Wrocław 1962, Wyd. Ossolineum, tom 1, Estetyka starożytna, 
s. 26.
	 7	Tamże.
	 8	Tamże, s. 27.
	 9	Tamże, s. 39.
	 10	Tamże, s. 45-46.
	 11	Tamże, s. 31.
	 12	Tamże, s. 59.



233

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

ludzkiego. Nie miała z początku nic wspólnego z realizmem. We wcześniejszej swej 
fazie rozgrywała się nie w sferze ludzkiej, lecz na pograniczu ludzkiej i boskiej. Tematem 
tragedii były mity, istotą ich były zagadnienia stosunku człowieka i boga, wolności i ko-
nieczności; rozgrywały się w cudownej, nadludzkiej atmosferze, bez myśli o przedsta-
wianiu i różnicowaniu charakterów, odtwarzaniu rzeczywistości, nie dopuszczały moty-
wów mogących zamącić tę atmosferę.13 Była sztuką dla wszystkich. Bardzo silnie 
oddziaływała na widzów.

I.2.	Jak poezja leczy – katharsis
Określił to Arystoteles wprowadzając pojęcie katharsis w swojej słynnej definicji 

tragedii (w dziele pt.: Poetyka, rozdział VI), przedstawiając działanie akcji tragicznej na 
widza jako wzbudzanie doznań litości i trwogi a zarazem „oczyszczanie” takich doznań, 
oto jego słowa: „przez litość (éleos) i trwogę (phóbos) sprowadza oczyszczenie (kátharsis) 
takich afektów.”14 To lapidarne i przez to zagadkowe sformułowanie Arystotelesa stało się 
w późniejszych czasach przedmiotem wielorakich interpretacji. Wydaje się, że w jego 
ujęciu katharsis była najprawdopodobniej rozumiana nie jako uszlachetnienie uczuć widza, 
lecz jako wyzwolenie go od nich: losy bohatera tragicznego pobudzając odbiorcę do nie-
zmiernie intensywnego przeżycia litości i trwogi, pozwalały mu się od nich oswobodzić 
i osiągnąć spokój wewnętrzny; pojęcie katharsis nabierało tu sensu psychologicznego 
(zapewne nie bez inspiracji greckich teorii medycznych).15 Właśnie tę korzyść Arystoteles 
określa wyrazem katharsis, do którego objaśnienia przyczyniają się też słowa Platona 
o słuchaczach poezji wypowiedziane ustami Gorgiasza, bohatera dialogu pt.: Gorgiasz: 
„Ogarnia ich trwoga i litość, a przez powodzenie i niepowodzenie w obcych sprawach 
i osobach, dusza przeżywa coś własnego. Ten wpływ poezji, w ogóle słowa (logos) na 
duszę porównał Gorgiasz z działaniem lekarstw oczyszczających ciało.”16 Późniejsi inter-
pretatorzy, np. z XIX i XX wieku, objaśniali oczyszczające działanie tragedii leczniczo-
-terapeutycznie, uważając katharsis za metaforę lekarską, która oznacza działanie tragedii, 
a nie cel (bo za cel uważał Arystoteles swoistą przyjemność estetyczną) i tak to objaśnie-
nie formułowali: „w każdej duszy drzemią dyspozycje czy skłonności do rozmaitych 
afektów. Pod wpływem wrażeń scenicznych uaktywniają się one i wydobywają na wierzch, 
np. w formie litości i trwogi, a przez to przeżycie ich w iluzji estetycznej przestają nas 

	 13	Tamże, s. 58.
	 14	Trzy poetyki klasyczne. Arystoteles. Horacy. Pseudo-Longinos, przełożył, wstępem i objaśnieniami 
opatrzył Tadeusz Sinko, Wyd. Ossolineum Wrocław 2006, s. XIX.
	 15	Hasło: katharsis, w: M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, Słow-
nik terminów literackich, pod red. J. Sławińskiego…, op. cit., s. 185.
	 16	Cyt. za: T. Sinko, Wstęp, do: Trzy poetyki klasyczne. Arystoteles. Horacy. Pseudo-Longinos…, op. 
cit., s. XX.



234

Podstawy współczesnej biblioterapii

niepokoić wewnętrznie.”17 Katharsis oznacza więc uwolnienie od czegoś, w danym razie 
od afektów, usunięcie ich - jak przeczyszczającym lekarstwem - z duszy, choć nie na za-
wsze, tylko do najbliższego zaburzenia wewnętrznej harmonii.18

Niemniej jednak pojęcie katharsis rozumieć można i rozumiano na szereg rozma-
itych sposobów, a więc jako:

1)	 efekt o charakterze terapeutycznym;
2)	 „oczyszczenie” moralne;
3)	 doświadczenie mistyczne;
4)	 przeżycie o charakterze czysto estetycznym;
5)	 hedonistyczne zadowolenie.19

Właśnie według tego porządku rozpatrzymy poniżej poszczególne dominujące 
formy poezjoterapii, tj. twórczą i/lub lekturową.

II.	 Katharsis w poezjoterapii nastawionej na efekt terapeutyczny

II.1.	Katharsis w formach twórczości lirycznej nastawionej na efekt 
terapeutyczny
Istotą twórczości lirycznej jest potrzeba ekspresji. W ogóle poezja stanowi jej 

najgłębszy wyraz.20 Z kolei ekspresja to, jak wiadomo, uzewnętrznienie w sposób arty-
styczny pewnej rzeczywistości wewnętrznej, świata duchowego, psychiki twórcy. Stąd 
domeną tematyczną liryki są wewnętrzne przeżycia, doznania, emocje i przekonania 
poety przekazywane głównie za pośrednictwem wypowiedzi monologicznej o silnym 
nacechowaniu subiektywnym, podporządkowanej - w omawianej poezjoterapii – przede 
wszystkim efektowi terapeutycznemu i właśnie funkcji ekspresywnej. W opinii współ-
czesnych badaczy i myślicieli ekspresja twórcza zyskała m.in. wartość osobotwórczą, 
terapeutyczną i katartyczną.21 Świadczą o  tym opinie, np. osób niepełnosprawnych 
o swojej twórczości poetyckiej, oto fragmenty: „[…] sięgam po pióro w momentach 
wzruszeń, smutku, bólu czy żalu za czymś, co bezpowrotnie minęło. Pisanie traktuję 
jako swoistą ucieczkę od rzeczywistości w cudowną krainę marzeń, gdzie wszystko jest 

	 17	Tamże, s. XXI.
	 18	Tamże.
	 19	Hasło: katharsis, w: M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, Słow-
nik terminów literackich, pod red. J. Sławińskiego…, op. cit., s. 185.
	 20	A.  Stupin-Rzońca, Słowo wstępne, w: Przesłanie Nadziei. Antologia twórczości literackiej osób 
niepełnosprawnych ruchowo, Część I, Poezja, wybór i opracowanie A. Stupin-Rzońca, Wyd. Wyższa Szko-
ła Pedagogiki Specjalnej im. Marii Grzegorzewskiej, Warszawa 1997, s. 4-5.
	 21	A. Stupin-Rzońca, Wprowadzenie. O wartości terapeutyczno-rewalidacyjnej twórczości poetyckiej 
osób niepełnosprawnych, w: Przesłanie Nadziei. Antologia twórczości literackiej osób niepełnosprawnych 
ruchowo, Część I, Poezja…, op. cit., s. 7-8. Autorka „wartość psychoterapeutyczną i osobotwórczą traktuje 
jako jakości nierozdzielne.” Zob. przypis 2, s. 8.



235

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

możliwe.”22 „Te wiersze są swoistą formą autopsychoterapii oraz dzieleniem się swoim 
sposobem postrzegania świata i odrobiną nadziei, bez której życie stałoby się trudniej-
sze.”23 „Wiersze moje powstały z potrzeby serca. Zawarłam w nich swoje tęsknoty za 
pięknem i ciepłem. W nich odbywam podróże. Zawierają to, czego nigdy nie mogłam 
mieć. Mówię o tym, co i jak czuję.”24

Zatem centralnym elementem utworu lirycznego nastawionego na efekt terapeu-
tyczny bywa najczęściej podmiot liryczny („ja” liryczne), którego uczucia lub myśli - 
a więc sytuacja wyznania (liryczna) - stanowią dominantę kompozycyjną. Na przykład:

ból zżera moje myśli
połyka nadzieję
jego pisklęta
wykluwają się w moim umyśle
a opiekuńcze ptaki
wylatują po nowy pokarm

w kokonie bólu
liczę fale przypływów
i odpływów
morze cierpienia przeżywa sztorm25

Jeśli nawet treścią wypowiedzi poetyckiej jest wspomnienie (odsyłające w prze-
szłość) lub marzenie (odsyłające w przyszłość), ważne są one o tyle, o ile tłumaczą te-
raźniejszą sytuację podmiotu. Nastawieniu na „ja” towarzyszy w utworze lirycznym 
jawna lub zamaskowana dominacja czasu teraźniejszego, np.:

JĄDRO OGNIA

Spojrzałem wstecz
nie było po co
Spojrzałem przed siebie
dostrzegłem NIC
zamknąłem oczy
zobaczyłem CIEMNOŚĆ
w NIEJ było wszystko
Do dziś
nie wiem co26

	 22	Danuta Drożdż, w: Przesłanie Nadziei. Antologia twórczości literackiej osób niepełnosprawnych 
ruchowo, Część I, Poezja…, op. cit., s. 41.
	 23	Piotr Grzegorz Gorczyca, tamże, s. 54.
	 24	Genowefa Grabowska, tamże, s. 62.
	 25	Joanna Draźba, „ból zżera moje myśli...”, tamże, s. 39.
	 26	Tadeusz Gorlach, Jądro ognia, w: Zbliżenie z cieniem. Annäherungen an den Schatten, Wydawca: 
Krakowski Szpital Neuropsychiatryczny im. Józefa Bagińskiego w Krakowie, Kraków 1996, [Wiersze pisa-
ne przez chorych], s. 23.



236

Podstawy współczesnej biblioterapii

Wyraźnie w poezjoterapii główną domeną utworów musi być sfera osobistych 
przeżyć jednostki, sprowadzalnych do rzeczywistych doświadczeń wewnętrznych twórcy, 
czyli tożsamości „ja” lirycznego i poety. Tożsamość ta ma doniosłe znaczenie, gdyż na 
niej głównie zasadza się efekt terapeutyczny. Efekt ten wyzwala piszących wiersze od 
silnych emocji i najczęściej przykrych przeżyć. Albowiem natura i psychika człowieka są 
tak skomplikowane, że aby wyzwolić w nich siły, które stałyby się podstawą do tego, co 
nazywa się autoterapią, trzeba zastosować subtelne środki.27 Jednym z nich jest poezja. 
Utwory takie - szczególnie na sesjach poezjoterapii - są traktowane jako dokumenty 
przeżyć twórców i często podlegają ocenie ze względu na kryteria szczerości, autentycz-
ności czy prawdziwości. Doświadczenia utrwalone w utworze lirycznym są bowiem 
z reguły relatywizowane do osoby autora, w niej znajdują odniesienie i uzasadnienie. 
W ten sposób akcent z „poetyckości” utworu na jego emocjonalność przesuwa się tak 
dalece, że poezjoterapia w świadomości literackiej ogółu odbiorców stanowi swoistą 
praktykę językową, w której to funkcja ekspresywna zdecydowanie dominuje nad este-
tyczną. Coś jest na rzeczy, skoro środowiska zajmujące się poezjoterapią właśnie zawar-
tą w niej ekspresję uczyniły jej podstawowym i swoistym wyrazem estetycznym: „W wier-
szach tych jest coś intrygującego – pisze Andrzej Kowal z Krakowskiego Szpitala 
Neuropsychiatrycznego im. Józefa Bagińskiego – co zdumiewa swym wyrazem estetycz-
nym, a co bezpowrotnie zaginęłoby z powodu >braku siły przebicia< udręczonych swą 
egzystencją pacjentów. Interesujący jest sposób w jaki pacjenci próbują zmagać się 
z swymi przeżyciami, ze swoją chorobą przy pomocy niezwykłego narzędzia – poezji”28 
Natomiast nie zawsze widzą w niej wartość artystyczno-literacką: „Pamiętajmy – przy-
pomina np. Sławomir Krzyśka – że wierszowość nie jest tożsama z poetyckością, a po-
etyckość nie musi zawierać się w wierszu i  to samo dotyczy wartości terapeutycznej 
wiersza, który nie zawsze ma pełny związek z jego wartością literacką.”29 „Nie ma pełnej 
zbieżności między wartością literacką a wartością terapeutyczną wierszy. Czasem zupeł-
nie mierne wiersze mają dużą wartość dla biblioterapii – jak to zdarza się z utworami 
pacjentów opisującymi ich cierpienia i powrót do zdrowia.”30 Wiersz pojmowany więc 
jest przede wszystkim jako ekspresja przeżyć, idei, doświadczeń, a nie jako obiektywny 
wytwór: „należy odnotować pewną różnicę pomiędzy poezją wykorzystywaną w terapii, 
a poezją jako sztuką samą w sobie. Ta pierwsza daje możliwość wyrażenia swoich odczuć 
oraz kształtowania własnej osobowości, podczas gdy celem drugiej jest wiersz jako taki.”31 

	 27	A. Hulek, Przedmowa, w: W. Krzemińska, Literatura piękna a zdrowie psychiczne, Wyd. PZWL, 
Warszawa 1973, s. 5.
	 28	A. Kowal, Przedmowa, w: Zbliżenie z cieniem…, op. cit., s. 5.
	 29	S. Krzyśka, Lingwistyka statystyczna w terapii wierszem, w: Arteterapia w edukacji i rozwoju czło-
wieka, red. M. i T. Siemież, Wyd. Nauk. Dolnośląskiej Szkoły Wyższej, Wrocław 2008, s. 13.
	 30	T. Stańczak, Metody biblioterapii, „Szpitalnictwo Polskie”, Warszawa, 1979, nr 23 (6), s. 277-278.
	 31	P. J. Longo, Poezja jako terapia…, op. cit., s. 1.



237

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

W ten sposób idea ekspresji uczyniona została podstawowym założeniem określonego 
wzorca lirycznego poezjoterapii, który nadaje jej wartość ponadindywidualną, będąc 
zarazem literacką kodyfikacją.

W związku z tym, że w poezjoterapii przypisuje się tak wielką rolę ekspresji i utwór 
traktuje się jako indywidualny przekaz – problemem najistotniejszym staje się stosunek 
dzieła do twórcy. W nawiązaniu do tego problemu, frapujące są następujące pytania, 
które trafnie postawił Andrzej Kowal: „Czy twórczość poetycka ma tę właściwość, że 
lęki i obsesje tracą swą moc pod wpływem jej zaklęć? W jakim stosunku pozostają: 
określone stany emocjonalne i przyporządkowane im określone znaki? Czy zaszyfrowa-
ne w poetycki język stany emocjonalne autorów mogą odsłonić rzeczywiste ich przeży-
cia? Na czym polega poetycka trafność opisu w odniesieniu do stanów emocjonalnych? 
Czy cudze stany psychiczne mogą być poznawane przez poetycki wyraz?”32

II.2.	Katharsis w poetyckich lekturach nastawionych na efekt  
terapeutyczny
Według ustaleń Teresy Stańczak leczenie za pośrednictwem poezji rozwinęło się 

w odrębną gałąź biblioterapii najpierw w Stanach Zjednoczonych. W 1959 roku w Nowym 
Jorku założono stowarzyszenie Poetry Therapy Association (Stowarzyszenie Poezjote-
rapeutyczne), które wydawało własne pismo oraz organizowało doroczne konferencje.33 
Z kolei Perie Longo - dyplomowana poezjoterapeutka amerykańska, która zajęcia gru-
powego czytania i pisania poezji w Ośrodku Psychiatrycznym w Kalifornii (Santa Bar-
bara) prowadzi od 1991 roku - podaje, że w 1969 roku psychiatra Jacky J. Leedy (żyjący 
w latach 1921-2004, autor słynnego zdania: „Poezja jest królewską drogą do podświado-
mości.”), opublikował w USA pierwszą monografię o terapii przez poezję, zatytułowaną 
Poetry Therapy [Poezjoterapia, wykorzystanie poezji w leczeniu zaburzeń emocjonalnych], 
zawierającą prace wielu pionierów na tym polu.34 „W tym mniej więcej czasie – czytamy 

	 32	A. Kowal, Przedmowa…, op. cit., s. 5.
	 33	T. Stańczak, Metody biblioterapii…, op. cit., s. 277.
	 34	P. J. Longo, Poezja jako terapia…, op. cit., s. 2. Poetry Therapy, red. J. J. Leedy, Philadelphia, 
Lippincott Comp. 1969, stron. 288. Pełny opis bibliograficzny przytaczam za: T. Stańczak…, op. cit., 
s. 278. Książka nam nieznana, podobnie jak i pozostałe publikacje. Warto w tym miejscu przypomnieć, 
że Zygmunt Freud „królewską drogą do nieświadomości” nazwał procedurę interpretacyjną marzeń sen-
nych, por. E. Fiała, Modele freudowskiej metody badania dzieła literackiego, Wyd. TN KUL, Lublin 
1991, s. 49. Natomiast podświadomość jest terminem wprowadzonym do psychologii przez Pierre’a Janet 
(1859-1847), często błędnie utożsamianym z pojęciem przedświadomości w teorii Freuda, które według 
niego jest określeniem granicznej sfery psychiki między świadomością a nieświadomością; obejmuje 
ono treści nie będące obecnie w polu świadomości (treści stłumione - w przeciwieństwie do treści wy-
partych, należących do sfery nieświadomości), lecz które mogą być łatwo aktywizowane i powrócić do 
świadomości. Z kolei podświadomość w psychologii ogólnej oznacza wyobrażenia, myśli, uczucia i akty 
woli, które znajdują się poniżej progu pobudliwości i tym samym nie są dostępne świadomości. Dawniej 
ten termin stosowano w  psychoanalizie jako synonim nieświadomości, obecnie jednak wyszedł on 
z użycia. Niemniej jednak wyrażenie „podświadomość” jest bardzo rozpowszechnione w polszczyźnie, 



238

Podstawy współczesnej biblioterapii

dalej u niej – coraz więcej osób związanych z instytucjami pomocy społecznej, sięgało 
po poezję przy prowadzeniu zajęć grupowych. Należał do nich Arthur Lerner z Los An-
geles, który w latach siedemdziesiątych ubiegłego wieku założył na Zachodnim Wybrze-
żu Instytut Poezjoterapii, a w roku 1976 napisał książkę Poetry in the Therapeutic 
Experience (Poezja w doświadczeniu terapeutycznym). Wreszcie w 1980 roku doszło do 
spotkania wszystkich aktywnych propagatorów terapii z wykorzystaniem poezji, w celu 
opracowania wskazówek w zakresie szkolenia i norm poezjoterapii – co później przyję-
ło formę Przewodnika metodycznego (1997) Krajowego Stowarzyszenia Poezjoterapii 
(The National Association for Poetry Therapy).”35 Na jej stronie internetowej znajdziemy 
także m.in. informacje o działalności The National for Biblio/Poetry Therapy (Krajowej 
Federacji Biblio/Poezjoterapeutycznej), publikacjach, czasopismach, np. „Journal of 
Poetry Therapy”, konferencjach. Warto wiedzieć o książce profesora Nicholasa F. Mazzy 
z Florida State University, pt.: „Poetry Therapy: Theory and Practice”, New York-London, 
wydanie pierwsze 2004, wydanie drugie 2016, jest on redaktorem naczelnym czasopisma 
„Journal of Poetry Therapy: The Interdiscyplinary Journal of Practice, Theory, Research, 
and Education”, również przewodniczącym amerykańskiego stowarzyszenia National 
Association for Poetry Therapy (NAPT).36

W Polsce prac z zakresu poezjoterapii jest doprawdy niewiele. Są to raczej frag-
menty w podręcznikach biblioterapii, bądź arteterapii, rzadziej w artykułach.37 Czasami 
temat ten pojawia się w przedmowach do zbiorów poetyckich osób niepełnosprawnych 
lub chorych. Najciekawsze teksty wymieniam w przypisach do tego artykułu.

zarówno w języku potocznym, jak i literaturze fachowej, por. hasło: podświadomość,w: S. Fhanér, Słow-
nik psychoanalizy, przekł. J. Kubitsky, Wyd. GWP, Gdańsk 1996, s. 159-160.
	 35	Tamże, dane z 2002 r.
	 36	Zob. art., pt.: „Poetry therapy: An investigation of a multidimensional clinical model”, przedruko-
wany za zgodą jego autorów ze Stanów Zjednoczonych, tj. prof. Nicholasa F. Mazzy z Florida State Univer-
sity i prof. Christophera J. Haytona z Saint Leo University, w “Przeglądzie Biblioterapeutycznym” 2016, 
nr 2.
	 37	Np. W.  Szulc, Poezjoterapia. Słowa między muzyką a  obrazem, w: Arteterapia. Narodziny idei, 
ewolucja teorii, rozwój praktyki, Wyd. Difin, Warszawa 2011, rozdz. 5; tejże: Poezjoterapia, w: Kulturote-
rapia. Wykorzystanie sztuki i, s. działalności kulturalno-oświatowej w lecznictwie, Wyd. Uczelniane Akad. 
Med. im. K. Marcinkowskiego w Poznaniu, Poznań 1994, s. 49 i n.; S. Góralczyk, Poezjoterapia w dysfunk-
cjach narządów ruchu, w: Arteterapia. Od rozważań nad teorią do zastosowań praktycznych, red. W. Karo-
lak, B. Kaczorowska, Wyd. Akad. Hum.-Ekon. w Łodzi, Łódź 2011, s. 273 i n.; K. Krasoń, Poezjoterapia, 
w: Literatura dla dzieci i młodzieży (po roku 1980), pod red. K. Heskiej-Kwaśniewicz, T. 2, Wyd. Uniwer-
sytetu Śląskiego, Katowice, s. 271 i n.; J. Papuzińska, Terapeutyczna funkcja poezji, w: Miejsce literatury 
i teatru w przestrzeniach terapeutycznych: werbalne i niewerbalne aspekty wsparcia rozwoju, praca zbioro-
wa pod red. nauk. J. Malickiego i K. Krasoń, Wyd. Biblioteka Śląska, Katowice 2005, s. 89 i n; B. Woźnicz-
ka-Paruzel, Biblioterapia w środowisku współuzależnionych z grup rodzinnych Al.-Anon (od teorii do dzia-
łań praktycznych), Wyd. Uniwersytet Mikołaja Kopernika, Toruń 2002, s. 148 i n. Zob. też czasopisma: 
„Poezja i Dziecko”, red. nacz. i wyd. S. Grabowski, Warszawa 2003- (2006), np. nr 2 z 2004, poświęconego 
Poezji dla dzieci wobec cierpienia; „Guliwer: dwumiesięcznik o książce dla dziecka”, red. nacz. J. Papuziń-
ska. Wyd.: Fundacja „Książka dla Dziecka”, Warszawa 1991-. Zob. również stronę internetową z tytułami 
innych prac: http://www.kajros.pl/slawomir_krzyska.html.

http://www.kajros.pl/slawomir_krzyska.html


239

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

„Poezja jest królewską drogą do podświadomości.” – aż trudno uwierzyć, że wła-
śnie w tym urzekającym prostotą zdaniu Leedy,ego zawiera się cała istota poezjoterapii. 
Jawi się ona zza zasłon użytych tu metafor poetyckich: bo przecież „poezja” - to meta-
fora wszelkiej twórczości poetyckiej, szerzej, jej czytania lub pisania utworów; „królew-
ska droga” - to metafora przeżycia estetycznego umożliwiającego terapię; „do podświa-
domości” - to skierowanie wierszy w stronę myśli, emocji, problemów człowieka, często 
nieuświadomionych; wreszcie słowo „jest” - to metafora mocy terapeutycznej poezji 
tkwiącej w jej pięknie. Zatem słynne zdanie Leedy,ego o istocie terapii przez poezję, 
można wyjaśnić w ten sposób (tak je intuicyjnie rozumiemy i czujemy): „Twórczość 
poetycka, przez swoje piękno, w którym tkwi siła terapeutyczna, za pośrednictwem głę-
bokich i silnych przeżyć estetycznych związanych z jej czytaniem lub pisaniem, prowa-
dzi do zrozumienia siebie i innych, a dzięki temu do autopsychoterapii.” Według tych 
czterech zagadnień, tj. a) poezja i jej piękno, b) siła terapeutyczna tkwiąca w poezji, c) 
przeżycie estetyczne, d) autopsychoterapia, rozpatrzymy działanie katharsis w poetyckich 
lekturach nastawionych na efekt terapeutyczny.

II.2.1.	 Poezja i jej piękno

Poezja, jak wiadomo, to dzieło sztuki, którego tworzywem jest język. Zatem jest 
sztuką słowa; owszem piękną, zwłaszcza wtedy, kiedy wzbudza - piękną formą i/lub 
piękną treścią - przeżycie estetyczne. „Bo piękno na to jest, by zachwycało” – pisał Nor-
wid38 i wiedział, co pisał, albowiem zachwyt, wzruszenie, oczarowanie, to tradycyjnie 
wymieniane, na przykład przez Romana Ingardena, emocje wstępne składające się na 
pierwszy etap przeżycia estetycznego wzbudzonego przez piękno dzieła sztuki.39 Pojęcie 
to jest silnie związane z teorią estetyki, prawdy i dobra. Z teorią estetyki, ponieważ pięk-
no stanowi fundamentalną kategorię estetyczną, określającą te elementy i właściwości 
przedmiotów estetycznych (w naszym przypadku: poezji), w których upatruje się pod-
stawę wartości estetycznych (tj. kategorii piękna, np. wzniosłości, tragizmu, komizmu 
itp., wywołujących u czytelników przykładowo doznania harmonii, rozładowania napięć 
i konfliktów itp.) i właśnie bodziec dla przeżyć estetycznych.40 Jako przykład niech po-
służy znany wiersz Norwida o udręczeniu, w opinii wielu - utwór zaskakująco nieprzy-
gnębiający, mimo wszechobecnego w nim smutku:

	 38	C. K. Norwid, Promethidion, w: Pisma wierszem i proza, wybrał i wstępem opatrzył J. W. Gomulic-
ki, PIW, Warszawa 1973, s. 164.
	 39	R. Ingarden, Przeżycie, dzieło, wartość, Wydawnictwo Literackie, Kraków 1966, s. 11-12.
	 40	Hasło: piękno, w: M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, Słownik 
terminów literackich, pod red. J. Sławińskiego…, op. cit., s. 305.



240

Podstawy współczesnej biblioterapii

„Aerumnarum plenus

1
Czemu mi smutno i czemu najsmutniej,
Mamże Ci śpiewać ja - czy świat i czas?...
Oh! bo mi widnym strój tej wielkiej lutni,
W którą wplątany duch każdego z nas.

2
I wiem, że każda radość tu ma drugą,
Poniżej siebie, przeciw-radą łzę,
I wiem, że każdy byt ma swego sługę,
I wiem, że nieraz błogosławiąc, klnę.

3
Czemu mi smutno? - bo nierad bym smucić
Ani przed sobą kłamstwa rzucać cień,
By skryć, jak czego nie można odrzucić,
By uczcić, czego wyciąć trudno w pień.

4
Więc to mi smutno - aż do kości smutno -
I to - że nie wiem, czy ten ludzi stek
Ma już tak zostać komedią-okrutną
I spać, i nucić śpiąc: „To  -  t a k i   w i e k ! ”

5
Więc to mi smutno i tak coraz gorzej,
Aż od-człowiecza się i pierś, i byt;
I nie wiem, czy już w akord się ułoży,
I nie wiem, czy już kiedy będę syt!...

6
I nie wiem - - czy już będę mógł nie wiedzieć,
Że coraz Żywot mniej uczczony tu -
Że coraz łatwiej przychodzi powiedzieć,
Ze snu się budząc: „Wr ó ć m y ż  znów do snu.”41

Dalej, piękno jest silnie związane z teorią prawdy w dziele literackim jako zespo-
łem twierdzeń i opinii wpisanych w to dzieło i odczuwanych w świadomości społecznej 
jako zgodne z rzeczywistością, przede wszystkim jednak z przyjętym poglądem na świat; 
nie ma ona charakteru logicznego, poza szczególnymi wypadkami nie podlega weryfika-
cji.42 Chodzi głównie o prawdę psychologiczną (np. w obrębie fikcji literackiej), gdyż 
w niej tkwi siła terapeutyczna. Posłużmy się przykładem z twórczości Norwida:

	 41	C. K. Norwid, Aerumnarum plenus [Udręczeń pełen], …op. cit. s. 26.
	 42	Tamże, hasło: prawda w dziele literackim, w: M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sła-
wińska, J. Sławiński, Słownik terminów literackich, pod red. J. Sławińskiego…, op. cit., s. 335.



241

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

„Harmonia

1
I nerwów gra, i współ-zachwycenie,
I tożsamość humoru -
Łączą ludzi bez sporu.
Lecz b e z  w a l k i  nie łączy s u m i e n i e !

2
Trudne z łatwym w przeciwne dwie strony
Rozerwą wprzód człowieka,
Nim harmonii doczeka -
Odepchną wprzód, gdzie zmarłych miliony.

3
W gwiazd harmonię poglądać weselej
Przez wiele lat samotnych,
Niż w źrenicach błyskotnych
Wyczytać raz - c o ?  serca rozdzieli!..”43

Wreszcie istnieje ścisły związek między pięknem i teorią dobra. Umberto Eco 
pisał, że „>piękny< - a wraz z nim >wdzięczny<, >ładny<, >wzniosły<, >cudowny< 
i >pyszny<, i tym podobne wyrażenia – to przymiotnik, którego często używamy, wska-
zując, że coś nam się podoba. Wydaje się, że w tym znaczeniu piękne równa się temu, co 
dobre […]. Jeżeli jednak wydajemy sąd, opierając się na naszym doświadczeniu codzien-
nym, mamy skłonność definiować jako dobre nie tylko to, co nam się podoba, lecz to 
także, co pragnęlibyśmy posiadać. […]. Dobre jest to, co budzi w nas pragnienie. Kiedy 
uważamy za dobry jakiś szlachetny postępek, my także chcielibyśmy go dokonać lub 
obiecujemy sobie zrobić coś równie wartościowego, pobudzeni pięknym przykładem 
tego, co oceniamy jako dobre. Nazywamy również dobrem to, co jest zgodne z zasadą 
idealną, lecz czego ceną jest cierpienie.”44 Niech znów przemówi Norwid:

„Wielkość

1
Wiesz, kto jest w i e l k i m ? - posłuchaj mię chwilę,
Nauczę ciebie
Poznawać wielkość nie tylko w mogile,
W dziejach lub w niebie.

2
Wielkim jest człowiek, któremu wystarczy
Pochylić czoła,

	 43	C. K. Norwid, Harmonia, …op. cit., s. 56.
	 44	U. Eco, Wprowadzenie, w: Historia piękna, redakcja U. Eco, przekł. A. Kuciak, Wyd. Rebis, Poznań 
2005, s. 8.



242

Podstawy współczesnej biblioterapii

Żeby bez włóczni w ręku i bez tarczy
Zwyciężył zgoła!

3
Niższym się stawszy, on Zawiść poniża,
A Zawiść w czwały
Leci i czepia mu znamiona k r z y ż a ,
Wołając: „M a ł y ! ”

4
I kłamie sobie, jak kłamała pierwej,
Gdy on, z westchnieniem,
Przyjmuje sławę i niesławę - n e r w y,
Prawdę - sumieniem.

5
Ludzie więc chlubią się, że wielkich znali,
K’temu jedynie,
Iż nie poznają się na wielkim mali
Pierwej, aż zginie.

6
Podobnież niedźwiedź : pierw trupa zakopie,
By dobył z trumny.
- - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - - -
Lecz to w Syberii, nie zaś w Europie
Bywa rozumnej.”45

Relacje piękna i dobra określona jest więc swoistym charakterem każdego z tych 
dwu typów wartości. Wszelako dokonuje się w ten sposób włączenie wartości moralnych 
w obręb systemu wartości estetycznych. Właśnie ten stosunek ufundowania szeroko po-
jętych wartości moralnych (prawdy, dobra) na wartościach estetycznych poezji (piękno), 
pozwala mówić nie tylko o ethosie sztuki słowa, ale o tkwiącej w niej terapeutycznej mocy.

II.2.2.	 Siła terapeutyczna tkwiąca w poezji

Nie przypadkiem odkrywamy, że terapeutyczna moc poezji tkwi również w różnych 
jej składnikach, tj. w języku, formie, rytmie, brzmieniu (czyli w brzmieniowej organiza-
cji wypowiedzi poetyckiej), metaforze, obrazie poetyckim.

Język poetycki zdominowany jest funkcją estetyczną jako naczelną funkcją poezji 
(w ogóle sztuki), realizującą się poprzez celowe dążenie twórcy do wywołania przeżyć es-
tetycznych u czytelników. To ukierunkowanie estetyczne stanowi uniwersalną własność 
języka poetyckiego, lecz nie eliminuje z niego innych funkcji, np. ekspresywnej, poznawczej 

	 45	C. K. Norwid, Wielkość, …op. cit., s. 66.



243

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

czy terapeutycznej. Stąd język ten charakteryzuje się stałym napięciem między wewnętrzną 
(estetyczną) celowością komunikatu a jego odsyłaniem na zewnątrz – do przeżyć osoby 
piszącej, do zachowań odbiorców, do świata rzeczy i zjawisk.

Sztukę słowa - jako szeroko pojmowany materiał terapeutyczny - określa niewątpliwie 
psychologiczny charakter stosowanego języka. Są nimi psychologiczne podstawy zachowań 
językowych, a ściślej psycholingwistyczne określenia roli języka jako systemu znaków 
i reguł nimi rządzących, niezależnie od podmiotu używającego język. Tym systemem znaków 
człowiek może się posługiwać jako narzędziem poznania i jako narzędziem komunikacji 
z innymi ludźmi, a także jako narzędziem terapeutycznym, gdyż słowa mogą mieć taką 
moc.46 Potencjalna rola terapeutyczna słowa nie ulega wątpliwości, zważywszy na szczegól-
ną rolę słowa i tekstu w większości rytów religijnych czy społecznych, i to w oderwaniu od 
warstwy znaczeniowej.47 W pojęciu biblioterapii - SŁOWO zdolne jest leczyć duszę i może 
pomóc w leczeniu ciała. Chodzi tu o głębsze oddziaływanie psychologiczne słowa i tekstu, 
o cechach trwalszych, i to w kierunkach i skutkach częściowo przynajmniej zamierzonych.48 
Bardzo poważne miejsce zajmuje w tym obszarze słowo poetyckie, w ogóle słowo literackie.

„Przypomnijmy, choć zdaję sobie sprawę, że nie jest to konieczne – zastrzega się 
Sławomir Krzyśka – iż poezjoterapię możemy zdefiniować jako wykorzystanie poezji, 
w szerokim tego słowa znaczeniu, do niesienia pomocy ludziom w rozwiązywaniu ich 
problemów. Jest to oczywiście nawiązanie pewnej interakcji pomiędzy tymi, którzy >le-
czą<, czyli terapeutami, a tymi, którzy pomocy potrzebują.”49 Dyspozycja poetycka jest 
bowiem naturalną cechą człowieka. Zadaniem prowadzącego zajęcia z poezjoterapii jest 
przekazać uczestnikom i  tę prawdę, pomóc wyartykułować im swoje myśli i ująć je 
w formę, która odblokuje umysł.50 „Kto powinien prowadzić poezjoterapię? S. Krzyśka 
(za Witą Szulc) wskazuje, że „każdy, kto chce prowadzić poezjoterapię musi mieć świa-
domość, że poezjoterapią należy zajmować się z wielką delikatnością i że nie każdy 
praktyk ma odpowiednie osobiste kwalifikacje.”51

Forma jest sposobem istnienia treści, tzn. sposobem jej przekazywania i „istotnym 
składnikiem terapeutycznej wartości poezji” – pisze Perie Longo.52 Gdyż „forma tworzy 

	 46	E. Ringel, Nerwica a samozniszczenie, tłum. S. Lachowski, Warszawa 1992, rozdział VIII, Psycho-
terapia dzisiejsza, s. 140.
	 47	S. Krzyśka, Lingwistyka statystyczna w terapii wierszem…, op. cit., s. 135.
	 48	J. Trzynadlowski, Biblioterapia - złudzenia i nadzieje, „Arteterapia” II. Zeszyty Naukowe Akademii 
Muzycznej we Wrocławiu, 1990, nr 52, s. 53.
	 49	S. Krzyśka…, op. cit. , s. 135.
	 50	P. J. Longo, Poezja jako terapia…, op. cit., s. 2. Freud napisał: „W rzeczy samej, mamy niejakie 
perspektywy w tym względzie – przecież już sami poeci lubują się w zmniejszaniu dystansu pomiędzy spe-
cyfiką swej pracy i uniwersalną naturą ludzką, często więc zapewniają nas, że w każdym człowieku tkwi 
poeta i że ostatni poeta zginie dopiero wtedy, gdy umrze ostatni człowiek.” Por. Z. Freud, Pisarz i fantaz-
jowanie…, op. cit., s. 145.
	 51	P. J. Longo…op. cit.
	 52	Tamże, s. 2.



244

Podstawy współczesnej biblioterapii

porządek z nieporządku, harmonię z dysharmonii, ład z chaosu”.53. Silne emocje wyra-
żone w odpowiedniej, bezpiecznej formie zazwyczaj opadają. Jeżeli zaistnieje obawa, że 
dany temat może sprowokować nadmiar emocji, spróbujmy – radzi amerykańska poezjo-
terapeutka – narysować na kartce prostokąt i ograniczyć liczbę słów do przestrzeni 
w ramce. Dzięki temu emocje nie wymkną się spod kontroli, bo chronić je będzie rama 
właściwa dla formy poetyckiej.54

Wzajemne stosunki treści i formy w utworze poetyckim (w ogóle w literackim) są 
znacznie bardziej złożone niż w jakimkolwiek innym rodzaju wypowiedzi. Wynika to 
z dwóch powodów: po pierwsze - z działania funkcji estetycznej wprowadzającej do 
wypowiedzi poetyckiej szczególne intensywne uporządkowanie materiału językowego, 
które samo w sobie ściąga uwagę czytelnika; po drugie - utwór poetycki nie odtwarza 
jakiegoś gotowego, ukształtowanego już stanu rzeczy, lecz przeciwnie, przedstawiane 
w nim zjawiska podlegają organizacji dopiero w toku jego narastania; w nim dopiero 
stają się treścią uformowaną we wszystkich jej elementach. Widzimy więc, że forma 
wiersza odznacza się dwoistością: jest zarówno osiągniętym przez poetę kształtem ma-
teriału językowego (relacja: forma – język), jak też wypracowanym przez niego kształtem 
tego, co przedstawione w utworze (relacja: forma – treść). Pierwszy porządek określa się 
mianem stylu dzieła poetyckiego, drugi jako jego kompozycję.55

Rytm jest jedną z podstawowych przyczyn sugestywnej siły poezji.56 Także tera-
peutycznej. Niektórzy badacze twierdzą bowiem, że jest on praprzyczyną, duchowym 
źródłem poetyckiej ekspresji.57 Dowodzą, że „wiersz wcale nie musi się rymować, musi 
natomiast mieć rytm. […]. Rytm występuje w wierszu w wielu formach. Najczęściej 
odzwierciedla tłumione wewnątrz odczucia, budując z ich natłoku własne doświadczenie. 
[…]. To właśnie tzw. rytmiczność wiersza, wynikająca z powtarzania niektórych dźwię-
ków, bądź wyrazów, pomaga dzięki swojej hipnotycznej właściwości w wykreowaniu 
>tajemniczego miejsca< - pomostu do nieświadomości, gdzie powstaje wiersz.”58

W istocie zrytmizowanie wypowiedzi powstaje wówczas, gdy powtarzają się w niej 
z uchwytną regularnością podobne lub jednakowe zespoły elementów brzmieniowych. 
Zespołami takimi mogą być np. układy wyrazowe o określonej stałej ilości sylab, o okre-
ślonej ilości i następstwie sylab akcentowanych i nieakcentowanych, o określonej ilości 

	 53	Heninger, Owen, E., MD, Poetry therapy in private practice: An odyssey into the healing power of 
poetry, In Arthur Lerner, PH.D., (Ed.), Poetry in the Therapeutic Experience, 2nd edition, St. Louis, MMB 
Music, Inc., 57. Cyt. za: P. J. Longo, Poezja jako terapia…, op. cit., s. 3.
	 54	P. J. Longo…, op. cit., s. 2.
	 55	M. Głowiński, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, Zarys teorii literatury, PZWS, Warszawa 1967, 
s. 76.
	 56	T. Stańczak, Metody biblioterapii…, op. cit., s. 277.
	 57	P. J. Longo…, op. cit., s. 2.
	 58	Tamże.



245

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

głównych akcentów.59 Podstawową jednostką rytmiczną w wierszu jest wers, zazwyczaj 
wyodrębniony graficznie jako oddzielna linijka tekstu. Powtarzalność rytmiczna ustalona 
na pewnej przestrzeni tekstu pozwala odbiorcy przewidywać ciąg dalszy.60 U niektórych 
ludzi potrzeba rytmicznej komunikacji ujawnia się najbardziej w poezji, u innych w śpiewie, 
muzyce, tańcu. Rytmiczne kołysanie się obserwuje się często u źle pielęgnowanych dzieci 
i u ciężko chorych psychicznie.61 Perie Longo wspomina, że jako dziecko siedziała w szko-
le i często oddawała się marzeniom: „w myślach opuszczałam salę szkolną i kiedy rozpo-
czynałam wędrówkę, moje stopy zaczęły wybijać rytm. Im bardziej wsłuchiwałam się w ten 
rytm, tym bardziej stawał się skomplikowany. Moją głowę zaczynały wypełniać słowa 
i obrazy. Jednak zanim zdołałam przenieść je na papier, nauczyciel zwykle ściągał mnie na 
ziemię, a fantastyczne uniesienie momentalnie zamieniało się w zawstydzające rozkojarze-
nie. Dopiero po latach zrozumiałam, że wchodząc w świat rytmu, odkrywałam świat poezji, 
świat dostępny tylko dla jednostki, dla kreatywnego >ja<. Z upływem czasu, pisząc poezje 
z wieloma różnymi grupami, nauczyłam się szanować to nieokreślone miejsce, gdzie po-
wstaje utwór poetycki (lubię je nazywać Miejscem Tajemniczym), a w każdej jednostce zaś 
– zdolność do swobodnej i naturalnej wędrówki do owego źródła twórczości.”62

Brzmieniowa organizacja wypowiedzi poetyckiej, nie narzuca się bezpośrednio 
naszej uwadze, jest czasami niedostrzegalna w tym sensie, że przy czytaniu wzrokowym 
może się w ogóle nie zaktualizować w naszej świadomości i fakt ten dla zrozumienia 
i oceny wartości terapeutycznej wiersza może nie mieć żadnego znaczenia. Tymczasem 
szczególnie wysoką rangę terapeutyczną, brzmieniowa strona utworu poetyckiego może 
uzyskać podczas jego głośnego czytania na zajęciach z poezjoterapii, ponieważ głośne 
czytanie poezji umożliwia lepszy odbiór rytmu i treści wierszy, a i samo słuchanie ma 
również działanie lecznicze. Z tego względu warto czasami wykorzystywać nagrania 
utworów poetyckich w wykonaniu dobrych aktorów.63

Bywa, że właśnie brzmieniowa strona języka, dźwięk słów samych w sobie, inspi-
ruje w ogóle do pisania wierszy. Przy nastawieniach krańcowych utwór poetycki może być 
oceniany przede wszystkim pod względem walorów jego językowej „melodii”, a oddzia-
ływanie „muzyką słów” stawać się głównym przeznaczeniem i wartością poezji, także 
terapeutyczną. „W tym tkwi, być może – pisze P. Longo – największa terapeutyczna 
wartość poezji: słowa nie giną, bo są falami dźwięku. Dokądkolwiek pójdziemy, słowa nie 

	 59	M. Głowiński, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, Zarys teorii literatury…, op. cit., s. 156.
	 60	Hasło: rytm, w: M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, Słownik 
terminów literackich, pod red. J. Sławińskiego…, op. cit., s. 392.
	 61	T. Stańczak, Metody biblioterapii…, op. cit., s. 277.
	 62	Tamże, s. 1.
	 63	T. Stańczak, Metody biblioterapii…, op. cit., s. 278.



246

Podstawy współczesnej biblioterapii

opuszczą nas w drodze: z miejsca do miejsca, z nieświadomości do świadomości, od sprze-
ciwu do zrozumienia, od cierpienia, ku radości, oraz – miejmy nadzieje – ku zdrowiu.”64

Metafora jest zespołem słów, w którym znaczenie jednych zostaje niejako prze-
niesione na znaczenie pozostałych. Uczestniczące w metaforze wyrazy zespalają się z sobą 
w nową całość, wykraczającą semantycznie poza zakresy znaczeniowe właściwe im 
wtedy, gdy występują poza złożeniami metaforycznymi. Metafora jest więc nową war-
tością semantyczną w odniesieniu do pierwotnych znaczeń słów. Zależna od kontekstu 
semantyczna plastyczność słowa jest ogólną właściwością języka, gwarantującą jego 
zdolność do obsługiwania nieskończonej ilości rozmaitych i zmieniających się sytuacji. 
Dlatego też metafora występuje w wielu rodzajach mowy, choć uważana jest za szcze-
gólne znamię języka poetyckiego.65

Metafora to jeden z zasadniczych środków wyrazu poezji terapeutycznej. Jej siła 
terapeutyczna zawiera się w właściwościach, które polegają na zdolności metafory przede 
wszystkim do tworzenia i wydobywania ze słów nowych wartości emocjonalno-obrazo-
wych, umożliwiających wyrażenie i rozładowanie silnych przeżyć.

Przyjrzyjmy się terapeutycznej funkcji metafory na przykładzie wiersza autorstwa 
osoby niepełnosprawnej:

„Życie to scena

Życie jak robak toczy człowieka
przedstawienia bez prób
garnitur szyty na miarę
myśl wyrwana z kontekstu
na scenie świata grana rola błazna
nie znam jej: wiem tylko
że muszę dotrwać do końca.”66

Ten smutny liryk składa się z kilku zespołów metafor: „życie to scena”, życie to: 
„przedstawienia bez prób”, „garnitur szyty na miarę”, „myśl wyrwana z kontekstu”, „na 
scenie świata grana rola błazna”. Zasadnicze ukształtowanie metaforyczne w tym wierszu 
polega na swoistym zrównaniu życia z sceną teatralną. Przy czym „życie” pozostaje pojęciem 
abstrakcyjnym, natomiast wszystko to, co się do niego odnosi w metaforycznych sformuło-
waniach, odznacza się konkretnością, określa sytuacje i przedmioty znane z bezpośredniej 

	 64	P. J. Longo…, op. cit., s. 4.
	 65	Hasło: metafora, w: M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, Słow-
nik terminów literackich, pod red. J. Sławińskiego…, op. cit., s. 232.
	 66	Tadeusz Zdechlik, w: Przesłanie Nadziei. Antologia twórczości literackiej osób niepełnosprawnych 
ruchowo, Część I, Poezja…, op. cit., s. 196. Warto tu przytoczyć inspirującą metaforę Szekspira wziętą 
z sztuki Jak wam się podoba: „Świat jest teatrem, aktorami ludzie, // Którzy kolejno wchodzą i znikają.” 
Cyt. za: E. Goffman, Człowiek w teatrze życia codziennego, oprac. i wstęp J. Szacki, przeł. H. P. Śpiewako-
wie, PIW,Warszawa 1981, s. 5.



247

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

praktyki przedstawień teatralnych. Poprzez związek z nimi „życie” w wierszu zatraca swą 
abstrakcyjność, przechodzi do szeregu działań teatralnych, które je określają. Właśnie ten 
specyficzny zespół metafor narzuca czytelnikowi pewną wizję życia. Wyraża on także pewien 
stosunek emocjonalny do życia. I tu znajdujemy wymiar terapeutyczny metafor. Otóż sfor-
mułowanie metaforyczne „życie jak robak toczy człowieka”, nosi w sobie określoną wartość 
emocjonalną, mianowicie obumieranie, przemijanie człowieka, której dopełnieniem jest 
puenta o nieuniknioności śmierci: „wiem tylko, że muszę dotrwać do końca”. Wszystko inne 
jest grą, rolą do odegrania w teatrze życia. Stąd modulacji podlega słowo „scena”, nosi ono 
w sobie najważniejszy ładunek emocjonalny. Autor wiersza przeniósł słowo „scena” i jego 
konotacje w inną sferę zjawisk. Nie oznacza już w tu elementu wyposażenia wnętrza gmachu 
teatru, ale pewną właściwość życia, określa mianowicie jego sztuczność, smutek. Wartość 
emocjonalno-obrazowa tej metafory stanowi właśnie o sile terapeutycznej tego wiersza.

Obraz poetycki – sama nazwa narzuca już skojarzenie plastyczne – wyznaczany 
jest prze to, że realizuje się w słowie. Mówić o nim można jako o przedstawieniu okre-
ślonego wycinka rzeczywistości zewnętrznej w jego zależności od podmiotu mówiącego 
albo jako o przedstawieniu świata wewnętrznego tegoż podmiotu, jeśli ujawnia się on 
nie w formie bezpośredniego wyznania, w którym przeżycia są po prostu nazywane, ale 
poprzez warstwę mniej lub bardziej zobiektywizowaną. Pełni on w utworze lirycznym 
bardzo istotne funkcje estetyczne i strukturalne.67

Kształtowanie obrazu poetyckiego (obrazowanie) jest też jednym z podstawowych 
środków wyrazu w poezji terapeutycznej. Przyjrzyjmy się teraz jej przykładom, otóż 
w niektórych obraz poetycki jest traktowany jako niemal lustrzane odbicie świata empi-
rycznego, np.:

„U lekarza

- Jak się pani czuje?
- Źle,
- Co pani dolega?
- Życie.
- Bardzo poważna choroba…
- Współczuję.
- Receptę wypisać trzeba…
- Zaaplikuję
ambicji wzmocniony zastrzyk
- Polecam
dawkę pracowitości
i może będą w aptece
specjalne tabletki radości

	 67	M. Głowiński, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, Zarys teorii literatury…, op. cit., s. 298.



248

Podstawy współczesnej biblioterapii

po których inaczej się patrzy.
- Przeciwwskazania:
Kategorycznie zabraniam
zgnębienia
szarej codzienności
siedzenia
w więzieniu monotonności.
Poza tym dużo się śmiać
płosząc myśli gorzkie…
- Tak, banalnie proste,
Lecz jak to zastosować…”68

Poetka dąży w wierszu do konstruowania obrazu poetyckiego jako pewnego spo-
istego, samodzielnego systemu przedstawieniowego, w którym wszystkie wchodzące 
w jego obręb elementy nawzajem się warunkują. Konsekwentnie rozwija jeden obraz 
(wizyty „u lekarza”) jako jednolicie zbudowany świat przedstawiony. Dopiero w końco-
wych partiach utworu wyzyskuje autorka elementy tego świata („recepty” lekarza) dla 
sformułowania bezpośredniego wyznania lirycznego, właśnie terapeutycznego („lecz jak 
to zastosować”). Bohaterka liryczna nie określa bezpośrednio, jaką ma dla niej wartość 
emocjonalną konstruowany obraz: wartość owa (terapeutyczna) ujawnia się w związkach 
zachodzących pomiędzy nią a przedstawionym poprzez obraz światem.

W innych utworach kładzie się nacisk nie na odtworzenie realności w obrazowaniu, 
lecz na jej artystyczną transformację, np.:

„Poniedziałek

I znowu dzień…
Noc cała – szarpanie
W pościeli z kolców…
I znowu dzień…
Bez słońca
W ciele znękanym
Dusza boląca…
I znowu dzień…
Chory czekaniem
Nadziei jałmużna,
Że kiedyś minie
Ta jałowizna…
I znajdę szkatułkę z pocieszeniem.”69

	 68	Krystyna Leple, w: Przesłanie Nadziei. Antologia twórczości literackiej osób niepełnosprawnych 
ruchowo, Część I, Poezja…, op. cit., s. 71.
	 69	Krystyna Leple, tamże, s. 70.



249

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

Poetycki świat przedstawiony jest tutaj mniej samodzielny, przylega jakby bezpo-
średnio do podmiotu. Już w sam obraz poetycki wchodzą elementy bezpośredniej oceny 
emocjonalnej (np. „I znowu dzień… // Noc cała – szarpanie // W pościeli z kolców…”). 
Niezmiennie obraz zostaje kontrastowo zestawiany z odmiennymi w tonacji uczuciowej 
nastrojami smutku i cierpienia, którym daje wyraz podmiot (np. „I znowu dzień…// Bez 
słońca // W ciele znękanym // Dusza boląca…”). Bardzo widoczne zastosowanie kom-
pozycji pierścieniowej, której eksponowany przez powtarzanie się określony element 
(„I znowu dzień…”), potęguje tu monotonię „jałowizny” egzystencji chorego. Walor 
terapeutyczny (niezależnie od wyrażenia emocji), w postaci nadziei na jakieś „ pociesze-
nie” zawiera dopiero puenta.

Jest to wiersz wyrażający depresję, jednak może okazać się pomocny, gdyż w jego 
zakończeniu pobrzmiewa nuta nadziei, optymizmu. To dobra zasada terapeutyczna, po-
nieważ uświadamia czytającym, że nie są jedynymi osobami, które cierpią, i że jest ktoś, 
kto je rozumie, gdyż sam to przeżył i opisał. Nasuwa się w związku z tym pytanie: kiedy 
należy stosować poezjoterapię? Wita Szulc wskazuje następujące okoliczności: ”dla 
poprawy obrazu własnej osoby, lepszego zrozumienia ludzkich zachowań i motywacji, 
zwiększenie szacunku wobec siebie, rozbudzania szerszych zainteresowań wykraczających 
poza własna osobę, ulżenia presji emocjonalnej lub intelektualnej, pokazania, że nie jest 
się pierwszą, ani jedyną osobą, która zetknęła się z danym problemem, wskazania, że 
istnieje więcej niż jedno rozwiązanie problemu, pomóc przedyskutować dany problem 
w swobodniejszy sposób, pomóc ułożyć indywidualny plan kierunku działań prowadzą-
cych do rozwiązania problemu.”70

II.2.3.	 Przeżycie estetyczne

Na pewno niejednokrotnie zetknęliśmy się z estetycznymi wartościami literatury 
pięknej, np. po lekturze opowiadania, które wzruszyło do łez; wiersza, po przeczytaniu 
którego przyszły refleksje. Zauważamy, że w realizowanej tak roli czytelnika występuje 
pewne przeżycie związane z lekturą i że składają się na nie (uporządkowane przez Ro-
landa Barthesa) przyjemności pojawiające się w kontakcie z książką, szerzej sztuką 
słowa, są to m.in.: przyjemność słuchania lub czytania (kod narracyjny), przyjemność 
przeżywania emocji (kod semantyczny), przyjemność poznawania (kod kulturowy), 
przyjemność marzenia (kod symboliczny). One to właśnie stanowią wspomniane prze-
życie estetyczne, które jest potężnym motywem sięgania po lekturę, albowiem ludzie 
czytają dlatego, że chcą wzruszać się i lękać, rozpaczać i współczuć, oburzać i triumfować, 

	 70	W. Szulc, Biblioterapia z Internetu, „Poradnik Bibliotekarza” 2000, nr 11, cyt. za: S. Krzyśka, Lin-
gwistyka statystyczna w terapii wierszem…, op. cit., s. 135.



250

Podstawy współczesnej biblioterapii

zdumiewać i cieszyć.71 Taki punkt wyjścia, np. od emocji czytelnika, apeluje do sfery 
nieświadomej: poprzez obrazy, metafory, nastrój, a  także archetypy wspólne dla całej 
ludzkiej kultury. Językiem archetypów są często symbole i mity, konkretyzują one to, co 
niewyrażalne i niejasne, świadczą o istnieniu dialogu pomiędzy nieświadomością a świa-
domością. Symbole mają moc przyciągania uwagi, emocjonalnego poruszania i angażo-
wania całego człowieka. Mity z kolei zawierają w sobie głęboką treść, nasyconą wewnętrz-
ną energią, która emanuje na zewnątrz, inspiruje, a także przechowuje pewne tajemnice. 
Na przykład, do jednej z takich tajemnic mogą należeć urazy i kompleksy wczesnego 
dzieciństwa, które są ukryte w obrazach baśniowych. Dzieci chłoną je w sposób podświa-
domy, wraz z przeżyciem estetycznym podczas odbioru, tj. słuchania lub czytania baśni.72

Taki proces terapii przebiega przez trzy określone etapy głęboko tkwiące w naukach 
psychologicznych, opartych na teorii dynamiki przeżyć estetycznych Caroline Shrodes. 
Pierwszy etap, przypomnijmy, to: identyfikacja - daje uczestnikowi terapii zastępcze 
przeżycie, pozwala mówić o swoich uczuciach z zachowaniem pozorów mówienia o bo-
haterze. W fazie identyfikacji z postaciami literackimi powinny wystąpić kolejno: eks-
presja afektu do bohatera, wyrażenie zgody bądź niezgody z jego opiniami, obawa o jego 
los, ekspresja homoniczności (współjedności), przyjemność bycia podobnym do bohate-
ra. Drugi etap: katharsis - odreagowanie napięcia, doznanie oczyszczającej ulgi, kiedy 
w słowach występują emocje w stosunku do bohatera lub autora. Trzeci etap to: wgląd 
- jako odkrywanie i pogłębianie wewnętrznego świata czytelnika w trakcie kontaktu 
z dziełem literackim.73 Oryginalność koncepcji Caroline Shrodes polega na stwierdzeniu, 
że istnieją liczne powiązania między przeżyciem estetycznym a psychoterapią. Obydwie 
dziedziny poszukują drogi powrotu od marzeń do rzeczywistości. Identyfikacja z posta-
ciami literackimi może doskonalić proces terapeutyczny.

Przeżycie estetyczne jest podstawowym pojęciem w poezjoterapii. Jego literacka 
odmiana wyróżnia się swoistymi cechami. Zaangażowanie wyobraźni i uczuć jest tu 
ważniejsze niż w innych rodzajach przeżyć estetycznych. Obcując z dziełem poetyckim 
(literackim), czytelnik obcuje ze światem za pośrednictwem słowa, a w trakcie odbioru 
wspiera się własną wyobraźnią i myśleniem pojęciowym. Przeżycie to ma zdecydowanie 
charakter osobisty, działa urokiem skojarzeń i przypomnień. Jest przeżyciem rozwijającym 
się w czasie, część po części i dopiero w momencie zakończenia recepcji dzieła nabiera 
charakteru całościowego,74 ponieważ przedmiotem przeżycia nie jest realny obiekt (np. 

	 71	Alicja Baluch, Propozycje metodologiczne w  badaniach literatury dla dzieci i  młodzieży, w: Po 
potopie. Dziecko, książka i biblioteka w XXI wieku. Diagnozy i postulaty, praca zbiorowa pod red. naukową 
D. Świerczyńskiej-Jelonek, G. Leszczyńskiego i M. Zająca, Wyd. SBP, Warszawa 2008, s. 11.
	 72	Alicja Baluch,…op. cit.
	 73	Wybrane zagadnienia z pedagogiki specjalnej, pod red. Ewy Tomasik, Warszawa 1997, s. 84.
	 74	J. Plisiecki, Przeżycie estetyczne dzieła literackiego, w: Relacje między kulturą wysoką i popularną 
w literaturze, języku i edukacji, pod red. B. Myrdzik, M. Karwatowskiej, Wyd. UMCS, Lublin 2005, s. 385-386.



251

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

rzeźba, film), lecz przedmiot estetyczny (wiersz), który jest wytworem konkretyzacji (tj. 
odczytania) w świadomości odbiorcy.75 Odbiorca uzupełnia przeczytany wiersz o wszyst-
kie przeżycia, wzruszenia i sądy, jakie w nim wywołuje. Poddaje się sugestiom czytane-
go dzieła i wzbogaca je własnymi treściami uczuciowymi, wprowadza w świat własnych 
przeżyć. Na tym oczywiście zasadza się moc terapeutyczna zawarta w literackim (po-
etyckim) przeżyciu estetycznym.

II.2.4.	 Autopsychoterapia

Posługując się ustaleniami Stanisława Sieka, możemy określić autopsychoterapię 
jako „świadome i celowe stosowanie określonych środków psychicznych wobec samego 
siebie w celu wywołania we własnej osobowości określonych pozytywnych zmian.”76 
Autor ten zwrócił uwagę na dokonania filozofów w dziedzinie praktyki autopsychotera-
pii. Literatura filozoficzna zawiera bowiem rozważania, sentencje, rady jak kierować na 
przykład swoimi emocjami, jak walczyć z  lękiem i niepokojem, jak utrzymywać we-
wnętrzny spokój, jak ustosunkować się do doznawanych niepowodzeń i przeciwieństw 
losu, jak kształtować optymistyczne nastawienie do życia i ludzi, jak odnaleźć sens życia.77

Wiele z tych problemów obecnych jest w poezji, zwłaszcza refleksyjno-filozoficz-
nej, jej czytanie może także działać autopsychoterapeutycznie. Przede wszystkim dlate-
go, że znajdujemy tam refleksje na tymi samymi problemami, które i my sami przeżywa-
my.78 Problemy te przenikają do liryki filozoficznej w sposób szczególny. Poeci nie 
tworzą na ogół systemów filozoficznych, czynią natomiast przedmiotem przeżyć proble-
my filozoficzne w sposób bezpośredni bądź też wyrażają swój stosunek do podstawowych 
problemów ludzkiej egzystencji na podstawie zespołu określonych przeświadczeń filo-
zoficznych.79 Oto przykład refleksyjnego sonetu Adama Asnyka wyrażającego postawę 
filozoficzną wobec przemijania, nieubłaganego upływu czasu:

„Nad głębiami, XII

Wzniosłe dążenia, szlachetne pobudki,
Rozpaczne walki, zgliszcza i cmentarze,
Róże miłości, uczuć niezabudki
I ukochanych jasne przedtem twarze
We mgłach przeszłości nikną, jak sen krótki…
A czas powoli w pamięci zamaże

	 75	Zob. W. Czernianin, Przeżycie estetyczne jako kluczowe pojęcie biblioterapii – na przykładzie po-
glądów Romana Ingardena, w: Teoretyczne podstawy biblioterapii, Wyd. ATUT, Wrocław 2008.
	 76	S. Siek, Autopsychoterapia, Wyd. ATK, Warszawa 1985, s. 8.
	 77	Z. Skorny, Emocje a korekcyjna funkcja biblioterapii, w: Małe Formy Metodyczne, Bibliotekoznaw-
stwo 1/88, Wyd. ODN, Wrocław 1988, s. 20.
	 78	S. Siek…, op. cit., s. 320.
	 79	M. Głowiński, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, Zarys teorii literatury…, op. cit., s. 309.



252

Podstawy współczesnej biblioterapii

Najdroższe rysy i najcięższe smutki
I echa wspomnień zgłuszy w dziennym gwarze.
Na próżno serce chce zatrzymać w głębi,
Gdy szron jesienny kurczy je i ziębi,
Wdzięczne obrazy błogości dziecięcej;
Próżno chce wskrzeszać bieg minionej chwili
I tych, co z nami wspólnym życiem żyli:
To, co już przeszło, nie powraca więcej!”80

Czytając te teksty widzimy, że podobne trudności i kłopoty, jakie my przeżywamy, 
przeżywali także inni ludzie, nawet dawniej. Lektura taka daje terapeutyczny dystans do 
siebie oraz do świata i jego spraw. Właśnie ów dystans, jego zachowanie, działa tak bar-
dzo autopsychoterapeutycznie.

Działanie katharsis w poetyckich lekturach nastawionych na efekt terapeutyczny 
polega na oddziaływaniu oczywiście na psychikę, a za jej pośrednictwem na ogólny stan 
samopoczucia i zdrowia człowieka. Potwierdzają to powyżej przedstawione umiejsco-
wienia i określenia funkcji terapeutycznych zawartych w składnikach dzieła poetyckiego 
(literackiego) i jego recepcji.

III.	Katharsis w poezjoterapii nastawionej  
na „oczyszczenie” moralne

III.1.	Katharsis w formach twórczości lirycznej nastawionej na „oczysz-
czenie” moralne
Przez moralność rozumie się ten i tylko ten system norm, ocen, i wzorów postę-

powania, który uznaje się za słuszny. Zgodnie z takim ujęciem – nie każdy system norm 
i ocen jest moralnością, bowiem cechą konstytutywną moralności jest jej słuszność lub, 
jak się czasem określa nieprecyzyjnie, „prawdziwość”. Przyjmujemy, że pojęcie moral-
ności pełni tu rolę określenia wartościującego ludzkie postawy, intencje i czyny jako 
dobre lub złe.81 Zatem moralność rozumiemy bardzo ogólnie jako zbiór zasad (norm), 
które określają co jest dobre (prawidłowe, nieszkodliwe), a co złe (nieprawidłowe, szko-
dliwe). W związku z tym „oczyszczenie” moralne interpretujemy jako postępowanie 
polegające na uświadomieniu sobie własnych win; jako transgresję, czyli przekraczanie 
sfer: ściślej, jako ruch od czegoś, co jest złem, ku czemuś, co jest dobrem. Ten tajemniczy 
związek zła i dobra, grzechu i świętości jest czymś ważnym w poezji terapeutycznej, 

	 80	Tamże.
	 81	Hasło: moralność, w : J. Dębowski, A. Drabarek, L. Gawor, S. Jedynak, E. Klimowicz, K. Kosior, 
L. Dybel, Mały Słownik Etyczny, pod red. nauk. S. Jedynaka, Oficyna Wydawnicza „BRANTA”, Bydgoszcz 
1994, s. 142-143.



253

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

pozwala bowiem rozważać naturę człowieka. „Grzech i świętość, zło i dobro jawią się 
– pisze Stefan Sawicki - i w perspektywie początku, i w egzystencjalnym doświadczeniu 
– jako dialektycznie związane ze sobą przeciwieństwa w ramach pewnej złożonej, waż-
nej całości. Ksiądz Twardowski, poeta, mówi: >Dla mnie największym dramatem jest 
[…] dramat wyboru pomiędzy dobrem a złem. Dramat moralności. Jakie to przerażające, 
że […] człowiek może krzywdzić, wywołać wojnę. Ale przecież i w świecie upadające-
go człowieka można dostrzec tyle poświęcenia, miłości, dobroci, żalu. […]. Dramat może 
być oczyszczeniem, trudną drogą do dobra.<”82 Dlatego też z niezwykłym wysiłkiem 
trzeba przechodzić z pejoratywnie nacechowanego (nieczystego) świata profanum do 
idealnego (czystego) świata sacrum. Sfery te są tak drastycznie odmienne, że znalezienie 
się w jednej z nich wymaga wyzbycia się właściwości poprzedniej. Przeciwieństwem 
sacrum jako sfery świętej jest więc profanum – sfera świeckości, w sferze tej odbywają 
się wszystkie codzienne wydarzenia z życia człowieka. Właśnie rozdzieleniu tych świa-
tów w planie pojęciowym odpowiadają w poezjoterapii twórcze i/lub lekturowe „rytuały 
oczyszczające”.

Polem tematycznym, na którym pojawiają się w poezjoterapii wspomniane „rytu-
ały oczyszczające” stanowią motywy, wątki, tematy sakralne czy wręcz modlitwy po-
etyckie - stale obecne w tej twórczości. Oczywiście, wskazanie problematyki „sakralnej” 
poprzez opozycję grzechu i świętości nie wyczerpuje zagadnienia katharsis w formach 
twórczości lirycznej nastawionej na „oczyszczenie” moralne; raczej je przybliża. Jest ono 
bowiem znacznie szersze. Wydaje się, że religijność poezji można rozumieć w dwojaki 
sposób: odnajdujemy w niej przede wszystkim to, co można by nazwać sakralnym wi-
dzeniem człowieka i kontemplację obecności Boga; poezja religijna może być doświad-
czeniem Boga, często w formie modlitwy poetyckiej jako kolokwium człowieczo-Bo-
skiego, tzn. - według Andrzeja Jastrzębskiego i Antoniego Podsiada – modlitwy religijnej 
zaświadczonej w poezji, rozumianej jako poetyckiej wypowiedzi religijnej odniesionej 
bezpośrednio do Boga (lub też do Jego pośredników, tj. Matki Boskiej, aniołów i świę-
tych).83 Oto przykład prośby o „oczyszczenie” moralne w modlitwie poetyckiej:

„Prośba o spokojną noc

W tej spokojnej godzinie wieczornej,
Kiedy kładę się spać,
Pozwól, o Panie, mój Stwórco i Boże,
Stanąć przed Tobą jako płótno.
Pozwól, by dusza ma, która,
Jak mówisz Ty sam, jest nieśmiertelna,

	 82	S. Sawicki, Poetyka, interpretacja, sacrum, PWN, Warszawa 1981, s. 181.
	 83	A. Jastrzębski, A. Podsiad, Wstęp, w: Z głębokości… Antologia polskiej modlitwy poetyckiej, Wyd. 
PAX, Warszawa 1966, s. XXVII.



254

Podstawy współczesnej biblioterapii

Mogła spocząć w pokoju tej nocy.
Wybacz mi wszystko to,
Co wydało Ci się grzeszne.
Wybacz słowa, którymi może
Krzywdziłam bliźniego swego.
Racz spojrzeć na mnie, biedną istotę,
Chcącą Ci, Jezu, w tym wieczornym mroku
Powiedzieć wszystko,
Co gnębi i boli.
Niechaj się stanie,
Tak jak Ty chcesz, Panie.
Dopomóż mi jednak,
Proszę Cię, usłysz me wołanie.”84

Siła terapeutyczna modlitwy (także poetyckiej) wypływa ze skupienia się w niej, 
wręcz utożsamienia woli człowieka i Boga.85 Przy czym organicznym elementem modli-
twy, miarą jej wartości moralnej jest szczera wewnętrznie postawa człowieka wierzące-
go. Pozostając bowiem w kręgu prawdy, autentyczności, szczerości, obracamy się tym 
samym w sferze tych wartości życia ludzkiego, bez których niemożliwy byłby prawidło-
wy rozwój osobowości człowieka, a które stanowią niezbędny warunek każdej rzetelnej 
modlitwy. Modlitwa prawdziwa, szczera, jest możliwa jedynie na gruncie wiary rozum-
nej, nie tej ślepej, irracjonalnej. Zatem jeśli początkiem modlitwy jest jej szczerość, 
prawdziwość, to nieuchronnym końcem musi być jej zakłamanie, faryzeizm, obłuda. 
Potwierdzają to historia religii i religioznawstwo, etyka i psychologia, także socjologia, 
a nawet psychiatria, która ujmuje modlitwę jako właśnie czynnik terapeutyczny.86

III.2.	Katharsis w poetyckich lekturach nastawionych na „oczyszczenie” 
moralne
Zalecanie do czytania ksiąg religijnych było jednym ze sposobów leczenia „chorych 

dusz” już przed wiekami. Rzecz raczej znana w biblioterapii odkąd ona istnieje. Jednak-
że „oczyszczające” moralnie czytanie poezji religijnej jako modlitwy jest tu nieuniknio-
ne, choć bywa, że nie każda zapisana w języku poetyckim modlitwa, zachowująca 
wartość religijną, posiada zdolność spowodowania w nas swoistej reakcji natury este-
tycznej. Również nie każda modlitwa, odpowiadająca kryteriom poetyckim, jest zado-
walająca w sensie religijnym, gdyż religijność jest bez wątpienia pojęciem wieloznacznym.87 

	 84	Małgorzata Porada, w: Przesłanie Nadziei. Antologia twórczości literackiej osób niepełnospraw-
nych ruchowo, Część I, Poezja…, op. cit., s. 127.
	 85	Zob. W.Czernianin, O terapeutycznym wymiarze wiary religijnej, w: Teoretyczne podstawy bibliote-
rapii…, op. cit. s. 82.
	 86	Tamże, s. 79.
	 87	A. Jastrzębski, A. Podsiad, Wstęp, w: Z głębokości…, op. cit. , s. XXVII.



255

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

W naszym przypadku szczególną wagę ma jej aspekt psychologiczny. Już pobieżna 
obserwacja wskazuje, że nie każdy poeta legitymujący się w swym dorobku utworami 
religijnymi jest tym samym poeta religijnym, co oznacza, że czyjaś twórczość poetycka, 
której nieobca jest tematyka religijna, nie musi objawiać religijności jako konstytucjo-
nalnego motywu.88 Na przykład religijność takiego kontrowersyjnego dziewiętnasto-
wiecznego poety francuskiego, jak Charles Baudelaire, którą odkrywamy w jego przej-
mujących modlitwach poetyckich, np.: „Ach, Panie, wlej mi tyle siły i odwagi,// Bym 
bez wstrętu mógł patrzeć na swe serce i ciało!” – znamionował skrajny indywidualizm 
i egocentryzm. Dla twórcy Kwiatów zła modlitwa miała sens niemal wyłącznie autouty-
litarny, nie transcendentny, była dokładnie tym, co sam poeta nazwał „higieną duszy”.89

Z kolei jeden z największych polskich poetów religijnych, Cyprian Kamil Norwid, 
patrzył i rozumiał poprzez sacrum. Wszystko widział w sakralnej perspektywie.90 W takiej 
przestrzeni usakralnionej obecny jest w poezji Norwida człowiek, którego godność, 
godność osoby, „osoby świętej”, ceni poeta szczególnie wysoko. Widzi go stale w dwóch 
perspektywach: doczesnej i wiecznej, jako „Pył marny i rzecz-Bożą”. Z jednej strony 
uwikłanie w zło i grzech, z drugiej udział w życiu Bożym. Tajemnica skażenia złem 
i odkupienia leży u podłoża Norwidowej koncepcji człowieka. A w człowieku każdym, 
widzi Norwid przede wszystkim pielgrzyma i kapłana.91 Jak w wierszu Pielgrzym:

„1
Nad stanami jest i  s t a n ó w   -  s t a n ,
Jako wieża nad płaskie domy
Stercząca, w chmury…

2
Wy myślicie, że i ja nie Pan
Dlatego, że dom mój ruchomy
Z wielbłądziej skóry…

3
Przecież ja – aż w nieba łonie trwam,
Gdy ono duszę mą porywa,
Jak piramidę!

4
Przecież i ja – z i e m i  t y l e  m a m ,
I l e  j e j  s t o p a   m a   p o k r y w a ,
D o p o k ą d  i d ę ! ...”92

	 88	Tamże, s. XXVIII.
	 89	Tamże, s. XXXI.
	 90	S. Sawicki, Poetyka, interpretacja, sacrum…, op. cit., s. 186.
	 91	Tamże, s. 187.
	 92	C. K. Norwid, Pielgrzym, w: Pisma wierszem i proza…, op. cit., s. 64-65.



256

Podstawy współczesnej biblioterapii

Pielgrzym jest zawsze „w drodze”. Bez domu, bez własnej ziemi. Ironią dźwięczą 
słowa o posiadaniu w ostatniej strofie. Cel wędrówki symbolizuje wieża „stercząca 
w chmury”, piramida porywana prze niebo, biblijne łono niebios. Wiersz Pielgrzym jest 
utworem o pielgrzymim przeznaczeniu człowieka.93

Lektura tego rodzaju poezji, z ciągłą pamięcią o sakralnym horyzoncie odniesienia 
– to formuła, w której przeżywamy „oczyszczenie” moralne. Wyznacza tym samym 
przestrzeń poezjoterapii, określoną ową rozpiętością między profanum a sacrum, jako 
miarą postaw moralnych. Na przykład w jednym z „wierszy szpitalnych” ks. Ludwika 
Szczepaniaka, odnajdujemy wyobrażenie Boga Miłości pod postacią prostego człowieka, 
który opuszcza tereny oficjalnego sacrum, aby przebywać przy umierających dzieciach; 
wyobrażenie to ma charakter i postulatu, i uogólnienia wartości głęboko chrześcijańskich, 
a zarazem humanistycznych:

„Gdzie jest Bóg?

Spotkałem Boga i nie poznałem:
Był prostym człowiekiem.
Nie chciał ode mnie prawie nic,
Tylko czasu i współczucia dla chorych.
Uznałem Go za głupca,
Pobiegłem szukać w zakrystii i kościele.
Tam mi powiedzieli, że Bóg przed chwilą wyszedł.
Zdenerwowany spytałem – dokąd?!
Kościelny bezradnie rozłożył ręce,
Ściszonym głosem, jakby wstydził się, wykrztusił:
Panie, nie wiem, ale mówią,
Że On odwiedza umierające dzieci.”94

Zdaniem Aliny Aleksandrowicz, ten doskonały liryk, małe arcydziełko poezji, 
poprzez zabiegi antropomorfizacji, przybliża odbiorcom oraz otacza nimbem majestatu 
zwykłe, ale przecież podniosłe i serdeczne zachowania.95 W ogóle szeroko rozpięta per-
spektywa humanizmu chrześcijańskiego, nakazującego czcić Boga poprzez czyn ujaw-
niający się w postawie wobec drugiego człowieka, czyn „bezzyskowny”, wynikający 
z podporządkowania siebie ludziom słabszym, cierpiącym, bezbronnym, spaja w jedną 
całość wszystkie „cierniowe” wiersze ks. Lucjana Szczepanika SCJ. „Cierniowe”, bo 
mówiące o niezawinionym i udostojnionym cierpieniu, najczęściej nieuleczalnie chorych 
dzieci. Te wiersze sięgają wnikliwie istoty wartości chrześcijańskich, poszukują wskaź-
ników autentyzmu wiary, odrzucają natomiast wartości li tylko pozorne, zafałszowane, 

	 93	S. Sawicki, Poetyka, interpretacja, sacrum…, op. cit., s. 187.
	 94	Ks. L.Szczepanik SCJ, Bo byłem chory…(Mt 25,36). Poezje szpitalne, wstęp, wybór, opracowanie 
A. Aleksandrowicz, Wyd. DEHON, Kraków 2005, s. 5.
	 95	Tamże, s.5-6.



257

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

obliczone na pokaz lub blask. Rangi imperatywu moralnego nabiera wskazanie, że „Opus 
Dei” realizowane być winno w trudnym dniu codziennym, cicho i bez rozgłosu. Bóg 
uobecnia się bowiem w innych ludziach, często biednych, cierpiących, opuszczonych.96

IV.	Katharsis w poezjoterapii nastawionej  
na doświadczenie mistyczne

IV.1.	Katharsis w formach twórczości lirycznej nastawionej na doświad-
czenie mistyczne
Doświadczenie mistyczne jako ekstatyczne przeżycie wewnętrznej bezpośredniej 

łączności z rzeczywistością uważaną za Boga lub Absolut, z konieczności najlepiej się 
wyraża w poezji, jeśli ma choć w niewielkim stopniu przekazać ogrom i głębię mistycz-
nych doznań i przeżyć, tych „słów wewnętrznych”, których nie może udźwignąć język 
dyskursywny.97 „Gdyż – pisał np. szesnastowieczny mistyk hiszpański św. Jana od Krzy-
ża – są to rzeczy tak głębokie i duchowe, że na ich wyrażenie brakuje słów. Rzeczy du-
chowe bowiem przewyższają wszelki zmysł.”98 Zapisy doświadczenia mistycznego 
niejednokrotnie cechują się znaczną wartością literacką. Przyjmują wtedy często postać 
poetycką: poezji mistycznej. Obszerne komentarze, np. właśnie św. Jana od Krzyża, 
rozjaśniają niewątpliwie jego mistyczną poezję, w której zadziwiają metafory miłosnego 
zjednoczenia, szokujące śmiałością, zadziwiające oczyszczeniem i ostatecznym spotę-
gowaniem swej semantycznej przenikliwości i siły, splatające się z metaforyką ognia 
i światła, przebijające się wspólnym wysiłkiem przez ograniczoność konwencjonalnych 
znaków.99 Wczytajmy się w tekst pt.: Śpiew duszy pogrążonej w głębokim zjednoczeniu 
z Bogiem:

„I
O żywy płomieniu miłości,
Jak czule rani siła żaru twego
Środka mej duszy najgłębsze istnienie!

	 96	Tamże. Warto wiedzieć, że dwumiesięcznik dla chorych zatytułowany „Wstań”, wydawany przez 
księży sercanów, publikuje w osobnym dziale Słowa oczekiwane – wiersze czytelników, nierzadko pacjen-
tów szpitalnych. Utwory tego typu nie często trafiają do druku. Są odbiciem przeżyć skrywanych, rejestrem 
cierpienia, bezradności, często niezawinionego osamotnienia. Jak zauważa A. Aleksandrowicz (s. 6), wier-
sze szpitalne przejmują rolę pamiętnika lub dziennika, sporządzanego dorywczo, z autentycznej potrzeby 
uczuć i mają jednego tylko adresata – siebie samego lub najbliższe osoby. Trzeba dodać, że są formą poezjo-
terapii.
	 97	Tamże, s. 190-191. Zob. także antologię poezji księży-poetów: Z. Łączkowski, Wolność nie zniewo-
lona, czyli spacerkiem przez sacrum i profanum ,red. K. Kasprzak, S. Lenart, M. Stępkowska, Wyd. Staro-
miejski Dom Kultury, Warszawa 1997.
	 98	Święty Jan od Krzyża Doktor Kościoła, Żywy płomień miłości, z hiszpańskiego przełożył B. Smyrak 
OCD, Wyd. Karmelitów Bosych, Kraków 2003, Prolog, s. 18.
	 99	S. Sawicki, Poetyka, interpretacja, sacrum…, op. cit., s. 191.



258

Podstawy współczesnej biblioterapii

Bo nie masz w sobie już bólu żadnego!
Skończ już! – jeśli to zgodne z twoim pragnieniem!
Zerwij zasłonę tym słodkim zderzeniem!

II
O słodkie żaru upalenie!
O rano pełna uczucia błogiego!
O ręko miła, o czułe dotknienie,
Co dajesz przedsmak życia wieczystego
I spłacasz hojnie wszystkie zaległości!
Przez śmierć wprowadzasz do życia pełności!

III
Pochodnie ognia płonącego,
W waszych odblaskach jasnych i promiennych,
Otchłanie głębin zmysłu duchowego,
Który był ślepy, pełen mroków ciemnych,
Teraz z dziwnymi doskonałościami
Niosą Miłemu żar swój wraz z blaskami!

IV
O jak łagodnie i miłośnie
Budzisz się, Miły, w głębi łona mego,
Gdzie sam ukryty przebywasz rozkosznie!
A słodkim tchnieniem oddechu Twojego
Pełnego skarbów wieczystych i chwały,
Jak słodkie wzniecasz miłości zapały!”100

Moc terapeutyczna zawarta jest w ekstazie, ona to właśnie była najwyższym wta-
jemniczeniem i właściwym celem nauki Plotyna, greckiego filozofa żyjącego w III w. n. 
e., czołowego przedstawiciela neoplatonizmu i filozofii mistycznej. „Plotyn mówiąc 
o ekstazie używa mistycznych wyrażeń i porównań. Piękno zmysłowego świata zbudzi-
ło jaźń z cielesnego uśpienia i sprawiło, że pokochała duszę, umysł i Absolut coraz 
wznioślejszą miłością, by stać się duszą, umysłem i Absolutem. […]. Do umysłu, czyli 
do świata idei, dochodzi się przez odrzucenie zmysłowych wyobrażeń, a do Absolutu 
przez odrzucenie idei: w miarę postępu zanika świadomość intelektualna i intuicyjna, aż 
w końcu, w chwili właściwej ekstazy, pozostaje już tylko uczucie bezbrzeżnej miłości 
i bezbrzeżnego szczęścia w błogiej powodzi światła.”101 Takie przeżycie ekstatyczne 
ilustruje wiersz I miałem chwile takiego zachwytu… Kazimierza Przerwy-Temtajera, oto 
jego fragment:

	 100	Święty Jan od Krzyża Doktor Kościoła, Żywy płomień miłości…, op. cit. , s. 21-22.
	 101	A. Krokiewicz, Wstęp, w: Plotyn, Enneady, przeł. i wstępem poprzedził A. Krokiewicz, PWN, War-
szawa 1959, tom I, s. LXIX i LXXI.



259

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

„I miałem chwile takiego zachwytu,
jakbym już nie był więcej częścią bytu…
[…]

I nic nie czułem, co człowiek czuć może,
zdało się, szaty Twej dotykam, Boże,
i złudnie ludzkiej odjęty pamięci,
przez chwilę byłem, jak są wniebowzięci…”102

Wiele takich zapisów poetyckich nie ma jednak wartości literackiej i należy do 
twórczości religijnej rozumianej raczej jako dział literatury dydaktycznej. W poezjotera-
pii między wartością poetycką zapisu doświadczenia mistycznego a wartością duchową 
tego doświadczenia musi zachodzić ścisły związek, albowiem tylko w nim przeżycie 
poetyckie może stać się analogicznym do przeżycia mistycznego, jako jego dalekie po-
dobieństwo.

IV.2.	Katharsis w lekturach nastawionych na doświadczenie mistyczne
Niemiecki mistyk z przełomu XIII i XIV wieku, Mistrz Eckhart (Johannes) stwier-

dził, że: „w każdym z nas istnieje dwóch ludzi. Jeden zwie się >człowiekiem zewnętrz-
nym< - jest to życie zmysłowe. Temu człowiekowi służy pięć zmysłów, działa on jednak 
mocą pochodzącą od duszy. Drugi nazywa się >człowiekiem wewnętrznym< - jest to jego 
życie duchowe.”103

Rzeczywistość duchowa może być różnie przedstawiana. Zobaczmy to na przykła-
dzie opisu - przez Ericha Auerbacha104 - swoistości stylu homeryckiego, któremu przeciw-
stawia styl tekstu starotestamentowego, a więc również epickiego i również starożytnego, 
lecz wywodzącego się z całkowicie odmiennego świata, mianowicie biblijnego. Jak już 
wspomniano, wielką poezję epiczną, prędko otoczyła legenda, albowiem w utworach 
Homera widzieli Grecy księgi objawione, ponieważ stworzyły olimpijską religię, pełną 
mitów, jej bohaterami byli bogowie tak samo jak ludzie. Oczywiście pojmowanie bóstwa 
przez Greków było całkiem różne od pojmowania bóstwa u Żydów, trudno zatem wyobra-
zić sobie większe kontrasty stylowe niż te, które istnieją między obu owymi tekstami. Tym 
ciekawiej przedstawia się ukazana w nich problematyka duchowa. Do szczegółowej ana-
lizy stylistycznej Auerbach wybrał historię Odysa, Penelopy i Euryklei, którą Homer 

	 102	Cyt. za: A. Jastrzębski, A. Podsiad, Wstęp, w: Z głębokości…, op. cit. , s. XLI-XLII.
	 103	Mistrz Eckhart, Traktaty. Pouczenie duchowe – Księga Boskich pocieszeń – O człowieku szlachet-
nym - O odosobnieniu, przeł. i oprac. Wiesław Szymona OP, Wyd. W DRODZE, Poznań 1987, s. 160. Cyt. 
za: Duchowy rozwój człowieka, fazy życia – osobowość – wiara – religijność. Stadialne koncepcje rozwoju 
w ciągu życia, pod red. P. Sochy, Wyd. UJ, Kraków 2000, s. 11.
	 104	E. Auerbach, Mimesis. Rzeczywistość przedstawiona w literaturze Zachodu, przełożył i przedmową 
opatrzył Z. Żabicki, przedmowa do drugiego wydania M. P. Markowski, Wyd. Prószyński i S-ka, Warszawa 
2004. Rozdział 1. Blizna Odysa, s. 29-48.



260

Podstawy współczesnej biblioterapii

przedstawił w Odysei, oraz biblijną przypowieść o Abrahamie i Izaaku ze Starego Testa-
mentu.

W pierwszym przypadku chodzi o wzruszającą scenę z pieśni XIX, w której stara 
szafarka Eurykleja, niegdyś mamka Odyseusza, rozpoznaje go, teraz powracającego, po 
bliźnie na udzie:

„[…], a starka miednik wraz przyniosła śliczny
Do nóg mycia, i wlała w niego zdrój kryniczny,
Przymieszawszy coś wrzątku. Odys przy ognisku
Usiadł, lecz się odwrócił w ciemności od połysku,
Bowiem pomyślał sobie, że przy tym nóg myciu
Blizna, jaką ma, łatwo podpadnie odkryciu.
Starka zaś, przystąpiwszy, poczęła myć pana,
I zaraz ją poznała. Blizna ta zadana
Niegdyś białym kłem dzika, jeszcze w owym czasie,
Gdy bywał w odwiedzinach na górskim Parnasie
U Autolyka, ojca matki swej rodzonej.”105

W tej właśnie chwili, w której szafarka rozpoznaje bliznę, pojawia się w teksie 
znaczna dygresja. Czytelnik zostaje poinformowany wyczerpująco o osobie Autolikosa, 
narodzinach Odyseusza, młodości, okolicznościach wizyty Odyseusza, jego zranieniu, 
ozdrowieniu, zatroskaniu rodziców; w opisie, który niczego nie pozostawia w cieniu 
i dokładnie kreśli poszczególne przedmioty i łączące je związki. Oto fragment początko-
wy tej dygresji:

„Właśnie się ów Autolyk w Itace znachodził,
Kiedy córka mu zległa i wnuk się narodził.
Eurykleja złożyła na kolanach dziada
Dziecię pod koniec uczty i tak doń powiada:
>Autolyku, ot wnuk twój – daj mu jakie imię.
Wnukaś pragnął, od ciebie niech więc miano przyjmie<.
I Autolyk tak mówił do córy i zięcia:
>Drodzy moi, wynajdę imię dla dziecięcia;
A ponieważ z niewiasty i mężmi skłócony
Sierdząc się na ród ludzki w waszem przybył strony –
Więc zwijmy go Odysem: sierdzistym zwę wnuka.”106

I dopiero po siedemdziesięciu wersach takiej dygresji, powraca narrator znów do 
izby Penelopy; i wówczas Eurykleja, która bliznę rozpoznała jeszcze przed dygresją, 
w trwodze wypuszcza z rąk do miednicy nogę Odyseusza:

	 105	Homer, Odyseja, przełożył L. Siemieński, wstępem poprzedziła Z. Abramowiczówna, opracował 
i objaśnieniami opatrzył J. Łanowski, Wyd. Ossolineum, BN, seria II, nr 21, Wrocław 2003, s. 379-381.
	 106	Tamże, s. 381.



261

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

„Właśnie starka tę bliznę pod dłonią spotyka,
A poznawszy, jak miała nogę jego w ręku,
Tak puściła – ta w miednik upadła i brzęku
Narobiwszy, naczynie z wodą przechybnęła.
Ona trwogą zadrżała, radością spłonęła,
Głos jej zastygł, a łzy się cisną; […].”107

Eurykleja chciała wybuchnąć radością, jednakże Odyseusz cichym pochlebstwem 
i groźbą powstrzymał ją; ta odzyskała panowanie nad sobą i powściągnęła swój gest. 
Penelopa, której uwaga za sprawą Ateny odwrócona została od tych wydarzeń, nie spo-
strzegła jeszcze niczego.108

Dygresja, wydaje się, ma intensyfikować napięcie, lecz jego elementy nie są pisa-
ne w sposób taki, aby zapierały dech czytelnikom bądź też słuchaczom. Charakterystycz-
ne dla Homerowej dygresji jest również to, że wypełnia ona cały pierwszy plan; zresztą 
styl jego zna wyłącznie plan pierwszy, zna wyłącznie teraźniejszość równomiernie 
oświetloną i równomiernie zobiektywizowaną; Homer nie zna jakiegokolwiek „dalszego 
planu”. To, co opowiada, jest za każdym razem jedyną teraźniejszością, wypełnia całko-
wicie świadomość i scenę wydarzeń. Homer przedstawia nam ”tylko spokojny byt i dzia-
łanie przedmiotów zgodnie z ich naturą” – jak zauważył Fryderyk Schiller.109 Podstawo-
wy impuls homeryckiego stylu polega na tym, że unaocznia się dokładnie wszystkie 
zjawiska, czyni się dotykalnymi i widzialnymi we wszystkich ich częściach i określa się 
je dokładnie we wszystkich ich związkach przestrzennych i czasowych. Podobnie dzieje 
się też z wydarzeniami rozgrywającymi się wewnątrz świadomości bohaterów; również 
i tutaj nie może być żadnych ukryć i niedomówień. Ludzie Homera odsłaniają się bez 
reszty, także w chwili afektu; czego nie powiedzą innym, powiedzą to sobie w duchu, tak 
aby czytelnik o tym się dowiedział. Wiele rzeczy strasznych dzieje się w poematach 
homeryckich, ale nigdy w milczeniu.110

Swoistość stylu homeryckiego wystąpi jeszcze wyraźniej, kiedy przeciwstawi mu 
się tekst starotestamentowy Moria z epizodem ofiary Izaaka:

„A po tych wydarzeniach Bóg wystawił Abrahama na próbę. Rzekł do niego: >Abraha-
mie!< A gdy on odpowiedział: >Oto jestem< - powiedział: >Weź twego syna jedynego, 
którego miłujesz, Izaaka, idź do kraju Moria i tam złóż go w ofierze na jednym z pagórków, 
jakie ci wskażę<. Nazajutrz rano Abraham osiodłał swego osła, zabrał z sobą dwóch swych 
ludzi i syna Izaaka, narąbał drzewa do spalenia ofiary i ruszył w drogę do miejscowości, 
o której mu Bóg powiedział. Na trzeci dzień Abraham, spojrzawszy, dostrzegł z daleka 
ową miejscowość. I wtedy rzekł do swych sług: >Zostańcie tu z osłem, ja zaś i chłopiec 

	 107	Tamże, s. 383.
	 108	E. Auerbach, Mimesis…, op. cit. , s. 29-30.
	 109	Tamże, s. 31.
	 110	Tamże, s. 32.



262

Podstawy współczesnej biblioterapii

pójdziemy tam, aby oddać pokłon Bogu, a potem wrócimy do was<. Abraham, zabrawszy 
drwa do spalenia ofiary, włożył je na syna swego Izaaka, wziął do ręki ogień i nóż, po czym 
obaj się oddalili.
Izaak odezwał się do swego ojca Abrahama: >Ojcze mój!< A gdy ten rzekł: >Oto jestem, 
mój synu< - zapytał: >Oto ogień i drwa, a gdzież jest jagnię na całopalenie?< Abraham 
odpowiedział: >Bóg upatrzy sobie jagnię na całopalenie, synu mój<. I szli obydwaj dalej. 
A gdy przyszli na to miejsce, które Bóg wskazał, Abraham zbudował tam ołtarz, ułożył na 
nim drwa i związawszy syna swego Izaaka położył go na tych drwach na ołtarzu. Potem 
Abraham sięgnął ręką po nóż, aby zabić swego syna. Ale wtedy Anioł Pański zawołał na 
niego z nieba i rzekł: >Abrahamie, Abrahamie!< A on rzekł: >Oto jestem<. [Anioł] powie-
dział mu: >Nie podnoś ręki na chłopca i nie czyń mu nic złego! Teraz poznałem, że boisz 
się Boga, bo nie odmówiłeś Mi nawet twego jedynego syna<.
Abraham, obejrzawszy się poza siebie, spostrzegł barana uwikłanego rogami w zaroślach. 
Poszedł więc, wziął barana i złożył w ofierze całopalnej zamiast swego syna. I dał Abra-
ham miejscu temu nazwę >Pan widzi<. Stąd to mówi się dzisiaj: >Na wzgórzu Pan się 
ukazuje<.
Po czym Anioł Pański przemówił głośno z nieba do Abrahama po raz drugi: >Przysięgam 
na siebie, wyrocznia Pana, że ponieważ uczyniłeś to, a nie oszczędziłeś syna twego jedy-
nego, będę ci błogosławił i dam ci potomstwo tak liczne jak gwiazdy na niebie i jak ziarn-
ka piasku na wybrzeżu morza; potomkowie twoi zdobędą warownie swych nieprzyjaciół. 
Wszystkie ludy ziemi będą sobie życzyć szczęścia [takiego, jakie jest udziałem] twego 
potomstwa, dlatego że usłuchałeś mego rozkazu<.
Abraham wrócił do swych sług i wyruszywszy razem z nimi w drogę, poszedł do Beer-
-Szeby.
I mieszkał Abraham nadal w Beer-Szebie.”111

Już początek wprawia nas w zadziwienie, gdy porównujemy go ze stylem Home-
ra. Przede wszystkim zadajemy pytanie: gdzie znajdują się obaj rozmówcy? Nie zostało 
to bowiem powiedziane. Zdajemy sobie sprawę, że nie mogą się oni w każdej chwili 
znajdować w tym samym miejscu na ziemi, że wobec tego jeden z nich – Bóg - musiał 
skądś przybyć, że musiał z jakichś wyżyn czy głębin wedrzeć się w sferę ziemską, aby 
przemówić do Abrahama. Skąd? O tym też nie ma tu wzmianki. Nie przybył przecież, 
jak Zeus czy Posejdon, od Etiopów, u których weselił się przy uczcie ofiarnej. Nie do-
wiadujemy się również niczego o przyczynie, która skłoniła go, by tak straszliwie do-
świadczyć Abrahama. Nie omówił jej przecież – jak uczyniłby to Zeus – wraz z innymi 
bogami w uporządkowanej przemowie wygłoszonej podczas narady; nie poinformowano 
nas także, co rozważał we własnym sercu; niespodziewanie i zagadkowo pojawia się na 

	 111	Pismo święte Starego i Nowego Testamentu, w przekładzie z języków oryginalnych, opracował ze-
spół biblistów polskich z inicjatywy benedyktynów tynieckich, wydanie czwarte, Pallotinum, Poznań-War-
szawa 1989, Księga Rodzaju, Rozdział 22.



263

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

scenie z nieznanych wyżyn i głębin i woła: Abrahamie!112 Po tym początku Bóg wydaje 
rozkaz i teraz rozpoczyna się sama opowieść; rozwija się ona bez jakichkolwiek dygresji, 
w niewielu zdaniach głównych. Rzeczą nie do pomyślenia byłyby tu opisy (a więc obec-
ność przymiotników, epitetów) sprzętu, krajobrazu, osłów czy pachołków, którzy towa-
rzyszą wyprawie Abrahama, wszystko służy wyłącznie celowi nakazanemu przez Boga.

Na tym kontrprzykładzie widać więc, jakie znaczenie mają opisowe przymiotniki 
i dygresje w poematach Homera, przede wszystkim zapobiegają one jednostronnemu 
skoncentrowaniu się czytelnika na przedstawianym momencie kryzysu; nawet przy naj-
straszliwszym wydarzeniu stają na przeszkodzie narastaniu uciążliwego napięcia. W epi-
zodzie ofiary Abrahama natomiast, napięcie to jest obecne.113 Zatem w poematach Ho-
mera zjawiska odtwarzane są w pełnym ukształtowaniu, równomiernie oświetlone, 
określone czasowo i przestrzennie, powiązane między sobą bez niedopowiedzeń i poja-
wiające się na pierwszym planie; myśli i uczucia – wypowiedziane, wydarzenia rozwi-
jające się w sposób swobodny i ubogie w napięcia. Z kolei w Biblii – spośród zjawisk 
charakteryzuje się tylko to, co ważne jest dla celu akcji, reszta pozostaje w cieniu; myśli 
i uczucia nie są wyrażane, sugerują je tylko milczenie i fragmentaryczne wypowiedzi. 
Całość, w najwyższym i nieprzerwanym napięciu skierowana jest ku jednemu celowi, 
a przez to o wiele bardziej jednolita, pozostaje zagadkowa i na dalszym planie. Okazuje 
się bowiem, że poszczególna postać może być przedstawiona na dalekim planie, taką 
postacią jest Bóg w całej Biblii, albowiem nigdy nie można ogarnąć go w jego obecności 
tak, jak można było ogarnąć Zeusa; zawsze pojawia się tylko jakiś element wiążący się 
z jego istotą, on sam ukryty jest w głębi.114

Ale nawet i ludzie są w opowieściach biblijnych o wiele bardziej „wyposażonymi 
w głębszy plan” niż ludzie Homerowi; odczuwamy w nich o wiele większą głębię cza-
sową, o wiele większą głębię losu i głębię świadomości, mimo iż prawie zawsze są cał-
kowicie zamknięci w zaprzątającym ich wydarzeniu, nigdy nie oddają mu się bez reszty 
na tyle, aby utracić trwałą świadomość tego, co działo się z nimi kiedy indziej i dawniej; 
ich odczucia i myśli są bardziej wielowarstwowe i bardziej powikłane. Abraham przypo-
mina sobie – i jest tego stale świadom – co Bóg mu obiecał i co już spełnił; toteż jego 
umysł jest głęboko rozdarty między pełnym rozpaczy oburzeniem i pełnym nadziei 
oczekiwaniem, jego milczące posłuszeństwo jest o wiele bardziej złożone i pełne głębi 
niż zachowanie się postaci Homera. W tego rodzaju problematycznej sytuacji duchowej 
nie mogliby się w ogóle znaleźć bohaterowie Homera, których los określony jest w spo-
sób jednoznaczny.

	 112	E. Auerbach, Mimesis…, op. cit. , s. 33-34.
	 113	Tamże, s. 37.
	 114	Tamże.



264

Podstawy współczesnej biblioterapii

Poematy Homera, których kultura plastyczna, językowa i przede wszystkim syn-
taktyczna wydaje się o  tyle bardziej doskonale uformowana, są jednak stosunkowo 
proste w kreowaniu przez nie obrazie człowieka; są one wszelako proste także w sensie 
szerszym – w odniesieniu do rzeczywistości życiowej, jaka odtwarzają. Radość, którą 
budzi egzystencja zmysłowa, jest dla nich wszystkim; a uprzytomnienie tej radości jest 
ich najwyższym dążeniem. Po to obserwujemy bohaterów na tle prowadzonego przez 
nich pełnego uroku życia, ukazanego w sposób plastyczny na tle obyczaju, krajobrazu 
i zajęć codziennych. Tak to podbijają nas oni swym urokiem, zabiegają o nasze względy, 
aż wreszcie sami zaczynamy żyć rzeczywistością ich egzystencji – i właśnie dlatego, 
dopóki czytamy owe utwory lub ich słuchamy, staje się nam całkowicie obojętna świa-
domość, że to wszystko jest tylko legendą, że to wszystko jest „zmyślone”. Poematy 
Homera nic nie ukrywają, nie wynikają z nich żadne nauki i nie jest w nich utajony jaki-
kolwiek podwójny sens.115

Wszystko to całkiem odmiennie przedstawia się w opowieściach biblijnych. Celem 
ich nie jest ewokacja uroków zmysłowych, a jeśli mimo to pierwiastek sensualny jest 
w nich bardzo żywotny, to dlatego, że w zmysłowym tworzywie życia konkretyzują one 
procesy etyczne, religijne i duchowe, które są jedynym ich celem. Ów zamysł religijny 
pociąga za sobą jednak bezwzględne roszczenie do prawdy historycznej. Przypowieść 
o Abrahamie i Izaaku nie jest bynajmniej lepiej poświadczona przez historię niż anegdo-
ta o Penelopie, Euryklei i Odyseuszu; i tu, i tam mamy do czynienia z legendą. Wszelako 
narrator biblijny musiał wierzyć w obiektywną prawdziwość zarówno tej, jak i innych 
opowieści o ofierze Abrahama – trwałość uświęconego porządku życia opierała się bowiem 
na prawdziwości tego rodzaju historii.116 Poematy Homera tworzą określony, ograniczo-
ny czasowo i przestrzennie związek pomiędzy faktami; obok tego związku, ponad i poza 
nim można wyobrazić sobie – łatwo i bezkonfliktowo – całkiem inne powiązania między 
wydarzeniami. W przeciwieństwie do poematów Homera, Stary Testament zawiera jednak 
historię świata; zaczyna się u początku wszechrzeczy, w chwili stworzenia świata, i pra-
gnąłby zakończyć się w Dniu Ostatecznym, w chwili spełnienia obietnicy, która oznacza 
koniec świata.

Zresztą świat dziejowy, który tworzy Pismo święte, nie rości sobie praw tylko do 
tego, aby być rzeczywistością prawdziwą historycznie; świat ów twierdzi, że jest światem 
jedynie prawdziwym, powołanym wyłącznie do panowania. Stwierdzeniu temu nie moż-
na zarzucić, że jest zbyt daleko idące, że pretensje do panowania zgłasza tu nie historia, 
lecz po prostu doktryna religijna; albowiem opowieści biblijne nie są, jak opowieści 
homeryckie, opowiedzianą „rzeczywistością”. W opowieści biblijne wciela się nauka 

	 115	Tamże, s. 39.
	 116	Tamże.



265

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

i obietnica, są one z nimi stopione nierozłącznie; właśnie dlatego opowieści te są tak 
mroczne i pełne głębi, zawierają drugi ukryty sens. Ale właśnie owe nauki nadają teksto-
wi tak wielki ciężar, tak bardzo napełniają go treścią, tyle w nich zawiera się wskazówek 
co do istoty bóstwa i postawy człowieka pobożnego, że wierny musi wciąż na nowo 
w nich się zatapiać, wciąż na nowo we wszystkich ich szczegółach szukać światła, które 
mogło tam zostać ukryte.117

Im bardziej opowieści biblijne wydają się w zestawieniu z opowieściami Iliady 
czy Odysei wyosobnione i niepowiązane ze sobą w płaszczyźnie poziomej (perspektywa 
prawdy historycznej), tym silniejszy jest łączący je, tj. opowieści biblijne, związek pio-
nowy (perspektywa religijna), który zbiera je wszystkie pod jednym znakiem (Bóg), 
a którego zupełnie brakuje Homerowi. W każdej z wielkich postaci Starego Testamentu, 
od Adama aż po proroków, ucieleśniony jest w sposób celowy jakiś element owego pio-
nowego związku: oto Bóg wybrał i ukształtował te postaci, aby wcielić w nie swoją 
istotę i wolę; jednakże wybór i stopień ukształtowania nie są tu jednorodne, albowiem 
owo kształtowanie dokonuje się stopniowo, w sposób historyczny i w trakcie ziemskiej 
egzystencji tych, którzy objęci zostali wyborem. Jak dokonuje się ten proces kształtowa-
nia, z jakimi przerażającymi łączy się doświadczeniami, widać to na przykładzie omó-
wionej tu historii ofiary Abrahama.118 Wszystkie inne miejsca akcji, przebiegi i porządki 
wydarzeń nie mają prawa występować w Piśmie świętym niezależnie od tego związku 
pionowego (perspektywy religijnej); zatem wszystkie sprawy przedstawione na płasz-
czyźnie poziomej (perspektywa prawdy historycznej), a zresztą w ogóle cała historia 
ludzkości, są podporządkowane owemu związkowi pionowemu i mieszczą się w jego 
ramach.

Według Abrahama Maslowa119 – amerykańskiego czołowego przedstawiciela psy-
chologii humanistycznej – doświadczenia mistyczne, określane przez niego jako doświad-
czenia szczytowe, mogą :

1)	 mieć i mają pewne terapeutyczne następstwa, polegające w ścisłym znaczeniu na 
usuwaniu objawów, np. neurotycznych;

2)	 jako przejmujące doświadczenie tożsamości mogą one zmienić pogląd danej oso-
by na siebie samą i to w zdrowym kierunku;

3)	 mogą zmieniać jej pogląd na innych ludzi i stosunek do nich w wieloraki sposób;
4)	 mogą mniej lub bardziej trwale zmieniać jej pogląd na świat lub na jego aspekty 

czy części;

	 117	Tamże, s. 40.
	 118	Tamże, s. 42.
	 119	A. Maslow, W stronę psychologii istnienia, przeł. I. Wyrzykowska, Wyd. PAX, Warszawa 1986, 
s. 105.



266

Podstawy współczesnej biblioterapii

5)	 mogą w niej wyzwalać większą moc twórczą, spontaniczność, ekspresję, indywi-
dualność;

6)	 dana osoba pamięta te przeżycia jako wydarzenia bardzo ważne, pożądane i warte 
powtórzenia;

7)	 dana osoba jest bardziej skłonna odczuwać, iż życie w ogóle jest coś warte, nawet 
jeśli zazwyczaj jest monotonne, przyziemne, trudne lub nieprzynoszące zadowo-
lenia, ponieważ przekonała się, że istnieje piękno, zaangażowanie, uczciwość, 
zabawa, dobroć, prawda i sens. To znaczy, życie samo się uzasadnia, a samobójstwo 
i pragnienie śmierci muszą się stać mniej uzasadnione.120

„Można by przedstawić wiele innych następstw ad hoc i indywidualnych – pisze 
dalej Maslow – zależnych od poszczególnej osoby i jej konkretnych problemów, które 
ona uważa za rozwiązane lub które widzi w innym świetle na skutek swego doświadcze-
nia. Sądzę, że te w s z y s t k i e  następstwa dałyby się uogólnić i wyrazić w sposób zro-
zumiały, gdyby doświadczenie szczytowe można było porównać do wizyty w czymś, co 
dana osoba określa jako Niebo, z którego następnie wraca na ziemię. Dodatnie dalsze 
skutki takiego doświadczenia, niektóre charakteru powszechnego, inne – indywidualne-
go, okażą się wtedy nader prawdopodobne.”121 Wyraził to angielski poeta romantyczny 
S. T. Coleridge: „Gdyby człowiek mógł przejść we śnie przez Raj i otrzymać w podarun-
ku kwiat na dowód, że jego dusza rzeczywiście tam była, i gdyby znalazł ten kwiat w ręku 
po przebudzeniu… - ach! I co wtedy?”122

V.	 Katharsis w poezjoterapii nastawionej na przeżycie  
o charakterze czysto estetycznym

V.1.	Katharsis w poetyckich lekturach nastawionych na przeżycie o cha-
rakterze czysto estetycznym
Abraham Maslow uważał, że doświadczenia mistyczne, czyli szczytowe mogą 

przejawić się w różnych dziedzinach aktywności: mogą to być doznania nie tylko reli-
gijne, ale np. także seksualne, podczas pracy twórczej, doznawania wrażeń estetycznych, 
głębokiej przyjaźni, rodzicielstwa, również podczas kontaktu z naturą. Następstwa takich 
doświadczeń estetycznych, twórczych, miłości, mistycznych oraz innych doświadczeń 
szczytowych są podświadomie brane za coś naturalnego i są powszechnie oczekiwane 
przez artystów i nauczycieli sztuki, twórczych dydaktyków, teoretyków religii i filozofii, 

	 120	Tamże.
	 121	Tamże, s. 106.
	 122	Tamże, przypis 2. Cyt. za: E. Schneider (wyd.), Samuel Taylor Coleridge: Selected Poety and Prose, 
Rinehart 1951, s.477. (fragm. w tłumaczeniu I. Wyrzykowskiej).



267

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

przez kochających, matki oraz terapeutów i przez wielu innych.123 Zajmiemy się teraz 
jedynie przeżyciami związanymi z doznaniami estetycznymi w poetyckich lekturach.

W tej perspektywie estetycznej oraz doświadczenia tożsamości i wspólnoty, naj-
silniejsze przeżycia, także katharsis, wśród np. młodych ludzi, wyzwalają słuchane teksty 
poetyckie i piosenek do muzyki lansowanej i wykonywanej przez zespoły młodzieżowe 
i ich wokalistów. Zrodzona przez względy tożsamościowe potrzeba wspólnoty estetycz-
nej - w ujęciu Zygmunta Baumana124 - to ulubiony rewir przemysłu rozrywkowego: 
ogromny popyt walnie przyczynia się do wyjaśnienia zdumiewającego i ustawicznego 
sukcesu tego przemysłu. Dzięki ogromnym możliwościom techniki elektronicznej moż-
na tworzyć widowiska, które nieskończenie licznym, fizycznie odległym widzom dają 
szanse uczestnictwa i skupienia uwagi na wspólnym przedmiocie. Podobnie jak wszyst-
kie przedmioty doświadczenia estetycznego, wskazówki podsuwane przez przemysł 
rozrywkowy działają przez swą moc uwodzenia. Przewodnictwo realizuje się raczej przez 
estetykę niż etykę. Jego głównym nośnikiem jest zwykle przykład „znanych osób na 
widoku”, np. idoli125. Idol musi błyszczeć dość jaskrawo, by olśnić widzów i robić wy-
starczająco silne wrażenie, tak, by adoratorzy trwali w oczarowaniu choć przez moment. 
Idole dokonują niewielkiego cudu: sprawiają, że wydarza się to, co niewyobrażalne; 
wyczarowują „doświadczenie wspólnoty” bez realnej wspólnoty, radość przynależności 
bez niewygody bycia spętanym.126

Dwa pojęcia są tu najważniejsze: tożsamość i wspólnota estetyczna. Głównymi 
stawkami w strategii życiowej młodych ludzi osnutej wokół walki o tożsamość są auto-
kreacja i samostanowienie; wolność wyboru zaś jest w niej jednocześnie główną bronią 
i najbardziej upragnioną z nagród.127 Tożsamość ich pozostaje więc elastyczna oraz stale 
otwarta na dalsze eksperymenty i zmianę. Łatwość pozbycia się tożsamości, w chwili 
gdy przestaje zadowalać albo konkurencja ze strony innych i bardziej atrakcyjnych toż-
samości pozbawia ją powabu, jest zdecydowanie ważniejsza od „realności” tożsamości 
aktualnie poszukiwanej lub chwilowo przyswojonej i wykorzystywanej. Te same cechy 
musi posiadać wspólnota estetyczna. Taka wspólnota musi dawać się łatwo rozłożyć, jak 
dała się złożyć. Musi być i pozostać elastyczna, nie trwać dłużej niż do odwołania i do-
póki „przynosi satysfakcję”.128 Obiektywność wspólnoty estetycznej – rozważanej przez 

	 123	Tamże, s. 106.
	 124	Z. Bauman, Wspólnota. W poszukiwaniu bezpieczeństwa w niepewnym świecie, przekł. J. Margań-
ski, Wyd. Literackie, Kraków 2008, s.89.
	 125	Tamże, s. 91.
	 126	Tamże, s. 94.
	 127	Tamże, s. 87-88.
	 128	Tamże, s. 88.



268

Podstawy współczesnej biblioterapii

Immanuela Kanta129 - jest całkowicie utkana z kruchych nici subiektywnych sądów, 
aczkolwiek fakt, że są one ze sobą posplatane, zabarwia te sądy pozorem obiektywności. 
Tożsamość zda się posiadać taki sam status egzystencjalny jak piękno: tak jak piękno 
spoczywa ona na fundamencie powszechnego, jawnego bądź milczącego porozumienia, 
wyrażanego w zgodnej akceptacji sądu lub w jednakim zachowaniu się wobec jego 
przedmiotów. Jak piękno mieści się w artystycznym doświadczeniu, tak omawiana tu 
wspólnota estetyczna rodzi się i jest konsumowana w kręgu „młodzieżowej aprobaty”. 
Tworzące się wokół idoli wspólnoty są chwilowe, do skonsumowania na miejscu – i do 
jednorazowego użytku. Wspólnota estetyczna nie wytwarza między swoimi członkami 
sieci obowiązków etycznych, a więc zobowiązań długotrwałych. Więzi tworzące się 
w krótkim jak eksplozja życiu wspólnoty estetycznej, jakiekolwiek są, tak naprawdę nie 
wiążą: są, dosłownie, „więziami bez konsekwencji”, oczywiście mają być „przeżywane”, 
ale przeżywane „na miejscu”.130

Zgoła odmiennie od powyżej opisanych zachowań przedstawia się sprawa przeżyć 
estetycznych związanych z indywidualną percepcją tekstów piosenek i muzyki młodzie-
żowej. Percepcja taka przynosi subiektywne zawężenie perspektywy obrazu postaw es-
tetycznych; tu także działa katharsis, mianowicie w intymnym kontakcie z pięknem 
muzyki i poezji. Helen L. Bonny (muzykoterapeutka) uważa, że to, co jest terapeutyczne 
albo lecznicze w naszych kontaktach z muzyką, łatwiej jest opisać w sferze świadomości, 
a trudniej zaobserwować w konkretnym bezpośrednim zachowaniu.131 Zobaczmy to na 
przykładzie oddziaływania twórczości artystycznej Czesława Niemena, (wł. nazw. Cze-
sław Juliusz Wydrzycki), żyjącego w latach 1939-2004, będącego polskim idolem mło-
dzieżowym w latach sześćdziesiątych i siedemdziesiątych XX wieku. Oddziaływania 
tylko w niewielkiej części udokumentowanego („opisanego w sferze świadomości”), 
w listach jego fanów napisanych po śmierci wokalisty, a załączonych do płyty CD Nasz 
Niemen.132

„Piosenki wiążą się z naszym życiem” – napisał słynny dziennikarz radiowy Ma-
rek Niedźwiedzki i trudno się z nim nie zgodzić.133 Wzruszenie i oczarowanie są pierw-
szymi emocjami jakie piosenki zwykle wywołują w słuchaczach: to emocje wstępne 

	 129	Z. Bauman zwraca uwagę na następujące dzieło: I. Kant, Krytyka władzy sądzenia, przekł. oraz 
przedm. i przypisy J. Gałecki, tłumaczenie przejrzał A. Landman, PWN, Warszawa 1964.
	 130	Z. Bauman…, op. cit., s. 97.
	 131	H. L. Bonny, Music and consciousness, “Journal of Music Therapy” 1975, 12 (3), s. 121-135. Cyt. 
za: W. Szulc, Muzykoterapia jako przedmiot badań i edukacji, Wyd. UMCS, Lublin 2005, s 32.
	 132	List do Czesław Niemena, w: Nasz Niemen [Książka + CD (2)], Wyd. firma fonograficzna: AGORA, 
2009. Na temat oddziaływania twórczości Cz. Niemena zob. m.in.: D. Michalski, Czesław Niemen. Czy go 
jeszcze pamiętasz?, Wyd. MG, Warszawa 2009.
	 133	List do Czesław Niemena…, op. cit., s. 6.



269

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

przeżycia estetycznego.134 Takie też pojawiają się w listach: „Miałem 13 lat, kiedy za-
śpiewał Pan na Festiwalu Piosenki Opolu Dziwny jest ten świat. Nie wszystko zrozumia-
łem, ale byłem pewien, że w tym momencie dzieje się jakaś ważna historia. Także histo-
ria mojego życia.”135 O  oczarowaniu tym przebojem podobnie pisali inni: „Nie 
spodziewałem się, że piosenki Dziwny jest ten świat można słuchać i słuchać. Dzień, 
w którym pierwszy raz ją usłyszałam był przełomowy.”136 I dalej: „Dziękuję Ci, Mistrzu! 
Twoje słowa o ludziach dobrej woli i o tym, że złe słowo może zabić, były pierwszym 
sygnałem, że w moim życiu właśnie wydarzyło się coś ważnego.”137 Przypomnijmy sobie 
zatem te słowa:

„Dziwny jest ten świat

Dziwny jest ten świat,
gdzie jeszcze wciąż
mieści się wiele zła.
I dziwne jest to,
że od tylu lat
człowiekiem gardzi człowiek.
Dziwny ten świat,
świat ludzkich spraw,
czasem aż wstyd przyznać się.
A jednak często jest,
że ktoś słowem złym
zabija tak, jak nożem.
Lecz ludzi dobrej woli jest więcej
i mocno wierzę w to,
że ten świat
nie zginie nigdy dzięki nim.
Nie! Nie! Nie!
Przyszedł już czas,
najwyższy czas,
nienawiść zniszczyć w sobie.
Lecz ludzi dobrej woli jest więcej
i mocno wierzę w to,
że ten świat
nie zginie nigdy dzięki nim.
Nie! Nie! Nie!
Przyszedł już czas,

	 134	Zob. W. Czernianin, Przeżycie estetyczne jako kluczowe pojęcie biblioterapii – na przykładzie po-
glądów Romana Ingardena…, op. cit., s. 62.
	 135	Marek Niedźwiecki, w: List do Czesław Niemena…, op. cit., s. 6.
	 136	Aleksandra Kołtko, tamże, s. 9.
	 137	Ryszard, tamże.



270

Podstawy współczesnej biblioterapii

najwyższy czas,
nienawiść zniszczyć w sobie.”
		  (muzyka i słowa: Cz. Niemen, 1966 r.). 138

Fani odnajdywali w tym utworze silną podnietę, energię, wiarę w dobro: „piosen-
ka Dziwny jest ten świat działa na mnie jak ładowarka, dodaje mi energii.”139 „Jestem 
13-latkiem. Słucham w radiu Festiwal Polskiej Piosenki w Opolu. Wśród rytmicznych 
piosenek nagle słyszę pieśń wyjątkową, która elektryzuje: jakiś nieznany mi piosenkarz 
śpiewa o tym, ż świat jest jakiś dziwny, krzyczy do mnie, że złe słowo zabija jak nóż. 
Ale, że dobrych ludzi jest więcej niż złych: że dzięki nim świat będzie lepszy i nie zginie! 
Boże, przecież ten artysta śpiewa do mnie! Jezu! Skąd ON wie, że od piątego roku życia 
nie mam mamy i ojca, strasznie mi samotno, bieda, a piszę wiersze i nie zgadzam się, 
żeby z rówieśnikami pójść okradać bogate sąsiedzkie piwnice i komórki.”140 Piosenki 
Niemena były więc dla słuchających terenem wyładowania doznań i uczuć, działały 
także na nich wprost terapeutycznie: „Ja i mój mąż darzymy się wielką miłością, gdy 
zaszłam w ciążę byliśmy najszczęśliwszymi ludźmi na świecie! Nasz radość nie trwała 
jednak długo, ponieważ utraciliśmy tę ciążę, byliśmy zrozpaczeni, zagubieni. Nasz smu-
tek potęgował się wieczorem, gdy wracaliśmy do pustego domu. Włączaliśmy nagrania 
Czesława Niemena (Bema pamięci żałobny rapsod, Chciałbym cofnąć czas i wiele innych) 
i wraz z nim zastanawialiśmy się nad istotą życia i nad tym dziwnym światem… Można 
powiedzieć, że Niemen był naszym terapeutą, który pomógł nam pogodzić się ze stratą 
dziecka – jesteśmy mu za to bardzo wdzięczni…”141 „Twoje utwory przynosiły mi ulgę, 
otwierały przestrzeń duszy, dawały wolność… Dziękuję Ci, bo bez Ciebie i Twojej mu-
zyki świat byłby pusty, a ja nie byłabym tym, kim jestem.”142 Nawiasem mówiąc, istnie-
je silna potrzeba prowadzenia w Polsce poważniejszych badań arteterapeutycznych nad 
muzyką młodzieżową; jak na razie to terra incognita w naszej muzykoterapii.143

W drugim etapie144 przeżycie estetyczne słuchaczy utworów Niemena ma nadal 
charakter uczuciowy i dynamiczny, charakteryzuje ich jednak daleko bardziej postawa 
aktywna, która jest skupionym odbiorem jakości z początku tylko poruszającej. Jakość 
ta (tj. utworów) wysuwa się teraz nie tylko na pierwszy plan, lecz zaczyna zarazem 

	 138	Nasz Niemen [Książka + CD (2)]…, op. cit., s. 27.
	 139	Genowefa, List do Czesław Niemena…, op. cit., s. 11.
	 140	Roman Maciejewski-Varga, tamże, s. 19-20.
	 141	Roksana Lenart, tamże, s. 13.
	 142	Ewa Korycińska, tamże, s. 16.
	 143	Zob. np.: W. Szulc, Muzykoterapia jako przedmiot badań i edukacji…, op. cit. Co ciekawe: od po-
czątkowych słów przeboju Cz. Niemena Dziwny jest ten świat, zaczyna się w tej książce rozdział pt.: Muzy-
koterapia wobec konfliktów współczesnego świata, s. 77. To oczywiście powiedzenie (pokłosie popularności 
piosenki), a nie świadome nawiązanie do utworu artysty.
	 144	Zob. W. Czernianin, Przeżycie estetyczne jako kluczowe pojęcie biblioterapii – na przykładzie po-
glądów Romana Ingardena…, op. cit., s. 62.



271

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

odcinać i wyróżniać się od pierwotnego spostrzeżenia („wybija się na przebój piosen-
karski”) i kształtować pewną całość. Innymi słowy, odbiorcy wspomnianych utworów 
przede wszystkim rekonstruują porządek w obrębie składników utworu, zarówno skład-
ników słownych, jak i muzycznych, również w jego sferze ideowej. Wszystko, co zo-
stało w ten sposób ukształtowane, zostaje potem uchwycone samo dla siebie przez 
przeżywającego odbiorcę, który nie pozostaje obojętny na to, co uchwycił, lecz niejako 
odpowiada na to rozmaitymi emocjami. Dochodzi zatem do emocjonalnego obcowania 
przeżywającego odbiorcy z pięknem składników słowno-muzyczno-wokalnych w za-
prezentowanych utworach. Na tym polega ich działanie terapeutyczne. Zilustrujmy to 
dalszymi wypowiedziami z listów: „Dziękuję Panu, że jako jedyny potrafił Pan połączyć 
w jedno moje trzy wielkie namiętności [w utworze Bema pamięci żałobny rapsod]: 1. 
Patriotyzm i postać Józefa Bema, bohatera powstania; 2. Poezje C. K. Norwida; 3. Mu-
zykę duszy, której jest Pan najlepszym reprezentantem. Jestem Pana dozgonnym dłuż-
nikiem.”145 „Gdy wyszła płyta z tym utworem Bema pamięci żałobny rapsod w 1969 r., 
zorganizowaliśmy w klasie wieczór poezji Norwida z nagraniem Niemena. Sala była 
pełna palących się świec, zupełnie jak na okładce płyty. Puszczaliśmy ten utwór kilka 
razy. Ciarki chodziły mi po plecach. Wojtek [kolega z klasy] pod wpływem tego utwo-
ru zwariował na punkcie poezji Norwida, zaraził tym całą naszą klasę i chyba szkołę, 
która już po naszej maturze w 1972 r. przyjęła imię C. K. Norwida.”146 „To Niemen 
sprawił, że moje pokolenie zainteresowało się sztuką, literaturą, a przede wszystkim 
poezją Norwida, Leśmiana, Tuwima i wielu innych poetów. Jemu zawdzięczamy także 
to, że nauczyliśmy się odróżniać dobro od zła.”147 „Tak bardzo brakuje mi tego głosu, 
który leczył.”148

W przeżyciach estetycznych odbiorców twórczości artystycznej Cz. Niemena 
możemy wyróżnić również trzeci etap charakteryzujący się pewnego rodzaju emocjonal-
nym uspokojeniem, bierną postawą w przeciwieństwie do aktywnej z pierwszych dwóch 
etapów. Dokonuje się w nim kontemplacyjne zadowolenie czerpane z poznania estetycz-
nego nadbudowanego nad przeżyciem estetycznym.149 Pozytywna, subiektywna odpowiedź 
na wartość przybiera postać emocjonalnego uznania, jakim obdarzane są utwory artysty 
i on sam: „Dla mnie Niemen i jego muzyka to najpiękniejsze, co mogło mnie spotkać 
w młodości.”150 „Moje wspomnienia związane z Niemenem są wciąż w ciepłych kolorach 

	 145	Michał, List do Czesław Niemena…, op. cit., s. 21.
	 146	Wiesiek Rochalski, rocznik 1954, tamże, s. 19.
	 147	Gośka, tamże, s. 22.
	 148	Urszula, tamże, s. 25.
	 149	Zob. W. Czernianin, Przeżycie estetyczne jako kluczowe pojęcie biblioterapii – na przykładzie po-
glądów Romana Ingardena…, op. cit., s. 66.
	 150	Rysiek S., List do Czesław Niemena…, op. cit., s. 23-24.



272

Podstawy współczesnej biblioterapii

i nie tracą cudownego smaku. To Ktoś Niezwykły. Wielki Człowiek i Czarodziej.”151 „To 
on otworzył przede mną drzwi do poezji, piękna słowa i czystości dźwięku.”152 Pod tym 
podpisują się również piszący te słowa.

Niewątpliwie istnieją liczne powiązania między przeżyciem estetycznym wywo-
łanym recepcją utworów piosenkarskich a terapią. Problem ten wiąże się ściśle z zagad-
nieniem jakości piosenek zarówno pod względem muzycznym, jak i poetyckim, a także 
wokalnym wykonawcy. Wartość artystyczna twórczości Czesława Niemena była ocenia-
nia bardzo wysoko i dostarczała silnych przeżyć estetycznych jego młodych słuchaczom, 
wywierając ogromny wpływ (niekiedy terapeutyczny) na całe ich życie: „Szanowny 
Panie Czesławie… Pan jest wielki, tkwi Pan w naszych sercach i umysłach.”153 Widać 
jasno, że głównym nośnikiem jego popularności była nie tylko estetyka utworów, ale 
również etyka (w sferze ideowej), która uczyniła go autorytetem etycznym.

VI.	Katharsis w poezjoterapii nastawionej  
na hedonistyczne zadowolenie

VI.1.	Katharsis w twórczości poetyckiej nastawionej na hedonistyczne 
zadowolenie
Naturalistyczne źródło hedonizmu wydaje się oczywiste, jak bowiem pisze Zygmunt 

Freud: „z jednej strony ludzie dążą do braku cierpienia i przykrości, z drugiej zaś pragną 
przeżywania silnych uczuć przyjemnych. […]. Tym, co określa cel życia, jest po prostu 
zasada rozkoszy.”154 Warto zaznaczyć, że hedonizm filozoficzny określa przyjemność 
jako najwyższe albo jedyne dobro, które nadto stanowi kryterium moralnej oceny postę-
powania.155 Hedonistycznej odmianie poezji erotycznej szczególnie bliskie są poglądy 
hedonizmu skrajnego, reprezentowanego przez Arystypa z Cyreny (współczesnego Pla-
tonowi), podkreślającego pierwszorzędną wartość przyjemności zmysłowych. Narzuca-
ją się tu podobieństwa z psychoanalizą Freuda i filozofią Epikura, dlatego jest to takie 
ważne.156 Arystyp z Cyreny jest właśnie twórcą doktryny etycznej zwanej hedonizmem, 

	 151	Ewa Strzałkowska, tamże, s. 24.
	 152	Daria Gris, tamże, s. 17.
	 153	Gabriela Skowronek, tamże, s. 7.
	 154	Z.  Freud, Kultura jako źródło cierpień, w: Człowiek, religia, kultura, tłum. J.  Prokopiuk, wstęp 
B. Suchodolski, Wyd. Książka i Wiedza, Warszawa 1967, s. 248-249.
	 155	Hasło: hedonizm, w: Słownik pojęć filozoficznych, pod red. W.  Krajewskiego przy współpracy 
R. Banajskiego, Wyd. „Scholar”, Warszawa 1996, s. 77.
	 156	Zob. Ł. Nysler, Etyka Epikura a psychoanaliza Zygmunta Freuda, w: „Dykcja. Pismo literacko-ar-
tystyczne”, 1996, nr 3-4, s. 134.



273

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

który od jego czasów, stał się jednym z ważniejszych kierunków etyki. Termin „hedonizm” 
pochodzi od greckiego słowa „hedone” oznaczającego przyjemność.157

Arystyp utrzymywał, że istnieją dwa stany naturalnych doznań: przyjemności 
i przykrości. Uważał, że wszystkie istoty żyjące pragną przyjemności, a unikają przykro-
ści. Dowodzi tego fakt, iż każdy od dziecka, instynktownie szuka przyjemności, a ucieka 
przed przykrością; odczuwając zaś przyjemność – nie chce niczego innego. Przy czym, 
przyjemności cielesne są o wiele cenniejsze od duchowych, a cierpienia fizyczne są do-
tkliwsze od moralnych. Najwyższy cel życiowy stanowi – mająca charakter psychofi-
zyczny – przyjemność cielesna, w swej istocie chwilowa i pojedyncza, trwająca tylko 
póki działa bodziec; szczęście zaś jest tylko zespołem takich pojedynczych przyjemności, 
godnych pożądania samych przez się. Przyjemności różnią się między sobą tylko inten-
sywnością, natomiast nie różnią się jakością i nie przestają być dobrem, choćby je powo-
dowały niedobre czyny. Należy chwytać przyjemność, jaka się nadarza. Niesłuszną 
rzeczą jest wyrzekanie się obecnej przyjemności dla przyszłego szczęścia.158

Brak przykrości nie jest jeszcze przyjemnością (jak u Epikura) i odwrotnie: brak 
przyjemności nie jest przykrością; albowiem przyjemność i przykrość polega na ruchu 
jako czynniku fizycznym: odpowiednio łagodnym lub gwałtownym, a stan nieodczuwa-
nia przyjemności czy przykrości – nie jest stanem ruchu (jest stanem pośrednim, jak sen). 
Natomiast psychicznymi czynnikami odczuwania przyjemności są w pierwszym rzędzie: 
świadome rozkoszowanie się doraźną przyjemnością oraz płynące stąd błogie poczucie 
wolności. To poczucie wolności pozostaje w najściślejszym związku z regułą Arystypa, 
ażeby się nie przywiązywać do nikogo (kobiet), i do niczego (pieniędzy). Ten wybór 
dyktował proste rozumienie celów i zasad, którymi winno się kierować w życiu, gdyż 
faktycznie zabiegamy zawsze i tylko o przyjemności, a unikamy przykrości. Więc przy-
jemność jest jedynym dobrem, a przykrość jest jedynym złem. Tym samym Arystyp 
twierdził o dobru zupełnie coś przeciwnego niż Sokrates, którego był uczniem. To znaczy, 
choć tak jak i on łączył dobro i przyjemność, czynił to jednak w odwrotnym kierunku. 
Wbrew Sokratesowi bowiem uważał, że nie jedynie dobro – mianowicie moralne (praw-
dziwym dobrem jest cnota) – daje przyjemność, lecz przeciwnie: to przyjemność jest 
jedynym dobrem i ona też stanowi kryterium moralnej oceny postępowania; czyli po 
prostu egoistycznie: dobrem jest moja przyjemność. Na tym polegała nowość tej doktry-
ny. Sensacyjność zaś na uznaniu przyjemności cielesnej (w tym seksualnej) jako dobra 
naczelnego i celu życia. Z kolei atrakcyjność na tym, że hedonizm usprawiedliwiał ego-
istyczne postępowanie.159

	 157	A. Krokiewicz, Etyka Demokryta i hedonizm Arystypa, PWN, Warszawa 1960, s. 110 i nast.
	 158	Tamże.
	 159	Tamże.



274

Podstawy współczesnej biblioterapii

Doktryna Arystypa znalazła licznych zwolenników. Jej powodzenie tłumaczą dwa 
ważne powody: Arystyp nawiązywał w niej do życiowego doświadczenia i był konse-
kwentny. Nawiązaniem do życiowego doświadczenia było przekonanie Arystypa o po-
wszechności hedonistycznych pragnień w postępowaniu człowieka. Przyjemność z tego 
punktu widzenia jest jedynym motywem działań ludzkich i ta rzekoma oczywista praw-
da miała świadczyć o słuszności jego doktryny. Z kolei konsekwencja filozoficzna Ary-
stypa przejawiła się w jego wziętej z Protagorasa sensualistycznej teorii poznania, która 
mówiła, że prawdę poznajemy tylko przy pomocy zmysłów.160

Hasło Arystypa, że przyjemność cielesna jest najwyższym dobrem człowieka, 
straciło jednak swój pierwotny urok już pod koniec IV w. p.n.e. Wszystko wskazuje na 
to, że główną przyczyną upadku był wewnętrzny fałsz doktryny. Ten fałsz polegał na tym, 
że Arystyp uznał doznania cielesne za ważniejsze dla szczęścia i nieszczęścia człowieka 
od czynów i że przyznawał przyjemności pierwszeństwo przed rozumem, tzn. że rozum 
nie panował nad uczuciowością i wolą, lecz im służył. Skrajny hedonizm Arystypa uległ 
szybko przeobrażeniom. Przez nie dokonała się ewolucja doktryny, która stworzyła pod-
łoże dla nowej hedonistycznej szkoły Epikura w sto lat później.161

Uświadomienie sobie siły popędu płciowego niewątpliwie potęgowało przeświad-
czenie hedonizmu historycznego, że najgłębszym pragnieniem uczuciowości i woli 
ludzkiej jest doznawanie przyjemności. Przyjemność zaś związana z seksualnością – 
wiedzieli o tym już starożytni – jest mocno zakorzeniona w duszy ludzkiej. W erotykach 
autorów niepełnosprawnych owa przyjemność pod postacią rozkoszy podniesiona zosta-
ła do wartości terapeutycznej, gdyż rzeczywistość była zawsze czymś gorszym:

„Powróćmy do chwil miłości,
Zaczarujmy szarą rzeczywistość.
Miłością życie zmieńmy w baśń.
Znajdźmy czarodziejski ląd,
gdzie szczęście w opiece ma dzień i noc.
Zamknij oczy, podaj dłoń.
Chodźmy stąd donikąd.”162

Strategia ta określa pewną aktywność seksualną wyrażającą się w gloryfikacji 
miłości zmysłowej, poprzez dość odważne opisy – marzonych lub rzeczywistych – po-
żądań, pocałunków, pieszczot, stosunków płciowych, seksualnych ekstaz. Stan hedone 
kojarzy się więc w tej poezji najczęściej ze stanem upojenia chwilą rozkoszy w ekstazie 
seksualnej:

	 160	Tamże.
	 161	A. Krokiewicz, Hedonizm Epikura, PWN, Warszawa 1961.
	 162	Jolanta Ucherr-Walencik, w: Przesłanie Nadziei. Antologia twórczości literackiej osób niepełno-
sprawnych ruchowo, Część I, Poezja…, op. cit., s. 188.



275

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

„Różowoszara noc
spływam cała w dół
i jestem tylko wysuniętym języczkiem
rozedrganym pieszczotą języka
Pulsuję konwulsyjnie rozchylona
w kokonie rozżarzonego czekania
na tę sekundę
która zawiera w sobie całą wieczność
Jego dotyk przeszywa na wylot
Przedłużyć przedłużyć to pragnienie
ten głód którym teraz jestem
Przedłużyć wydłużyć przeciągnąć
odczekać tę tysięczną część sekundy
aby poczuć całym istnieniem
to pierwsze i ostatnie wejście
wypełnione do granic posiadaniem i oddaniem
Zamykam go w sobie najszczelniej
znieruchomiała spełnieniem
Cisza
i ledwie dostrzegalny ruch
Dotrzeć w to najczulsze miejsce
Jeszcze jedno przesunięcie
I wygięta jak napięta cięciwa
z uwagą aby się nie ześliznąć
w takt pulsowania zaczynam ten taniec
półkul wracających w to samo miejsce
Unoszące opadaniem nagłego pchnięcia
Ruchy w pozornej grze zatrzymań
głodne tego jednego do przodu
Zasłuchana poddaję się cała
aż do rozchodzącego się echem
nagłego zatrzymania w krzyku
w pełnym zjednoczeniu przejść
jednego w drugie”163

Poetycki wizerunek miłości zmysłowej, jaki zawiera ta liryka erotyczna, to często 
manifestacja buntu, zrodzonego ze sprzeciwu wobec niepełnosprawności, ze wszystkimi 
jej duchowymi i cielesnymi przykrościami. Rzeczywistość biologicznych nieuchronności 
otrzymuje w ten sposób znaczny wymiar witalistyczny. Świadomość tej opozycji, tj. 
zdrowie-choroba, życie-śmierć, programowe opowiedzenie się po stronie hedonistycz-
nego bieguna jednostkowej egzystencji, było już obecne w twórczości chorej na serce 

	 163	Barbara Sawczak, tamże, s. 157.



276

Podstawy współczesnej biblioterapii

i zmarłej przedwcześnie poetki Haliny Poświatowskiej (1935-1967). Zjawiska te wyzna-
czają pierwszą płaszczyznę jej liryki i decydują o jej zmysłowym charakterze. Miłość 
przedstawiana jest u niej często jako namiętna pochwała biologicznego instynktu:

„przyszłość świata jest w naszych ramionach
ach ona jest w naszych gorących ramionach
w naszych udach pragnących bezwstydnych
w naszych żyznych piersiach
ze czcią wymawiajmy imiona
Tais Fryne i Judyty ulicznicy żydowskiej”164

Trzeba dodać, że ta odważna zmysłowość, wynikająca ze świadomości silnej opo-
zycji życie-śmierć, manifestuje się w liryce miłosnej Poświatowskiej w różnoraki sposób.

Jedną z płaszczyzn, na której realizuje się nadrzędność hedonistycznej interpreta-
cji ludzkiej seksualności, jest w poezji osób niepełnosprawnych sfera dramatu ich mar-
ginalizacji, poświadczona szukaniem doświadczenia normalności w tak przedstawianej 
miłości. Zderzenie wyobraźni doznającego podmiotu z rzeczywistością społeczną i dra-
mat stąd wynikający, a polegający na sprzeczności potocznego, opartego na pozorach 
zewnętrznych osądu niepełnosprawnych z prawdą wewnętrznego doświadczenia sądzo-
nej jednostki, szczególny wyraz znajduje w poezji, także erotycznej, w której ukazane 
hedonistyczne zadowolenie staje się terapią.

VI.2.	Katharsis w poetyckich lekturach nastawionych na hedonistyczne 
zadowolenie
Michał Głowiński zauważył, że: „dzieło projektuje zachowanie swoich czytelników, 

stanowiąc skierowany do nich apel.”165 Projektowanie to, w przypadku hedonistycznej 
poezji erotycznej, koresponduje ze sposobami wyrażania miłości i oddziaływania na czy-
telników. Przyjrzymy się więc sposobowi wyrażania miłości, czyli składnikom układu 
komunikacyjnego: autor – czytelnik, na przykładzie młodopolskiej poezji erotycznej.166 
Otóż postulaty znaczeniowe jakby przewidywały współdziałanie czytelnika w aktualizacji 
erotyków, m.in. przez wybór określonego języka miłosnego, głównie jego leksyki i trady-
cji stylistycznej. Zresztą autorzy erotyków już przez konstrukcję bohaterów i bohaterek 
erotycznych znacznie zacieśnili – i  to w sposób wyraźny – obraz swojego Czytelnika 

	 164	H. Poświatowska, Poezje wybrane, wstęp S. Stabro, Ludowa Spółdzielnia Wydawnicza, Warszawa 
1976, s. 15.
	 165	M. Głowiński, Gry powieściowe. Szkice z teorii i historii form narracyjnych, PIW, Warszawa 1973, 
s. 216.
	 166	W. Czernianin, Młodopolski erotyk hedonistyczny. Problemy poetyki, Wyd. TART, Wrocław 2000, 
s. 206.



277

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

Modelowego.167 Sygnały zawężające audytorium to sformułowania w rodzaju „dziewczy-
no”, „młodzieńcze”. Ponadto teksty te określają, choć pośrednio, dość jasno swego Czy-
telnika Modelowego, a to ze względu na podejmowaną tematykę seksualną, zinterpreto-
waną z wystarczającym marginesem jednoznaczności jako dotyczącą osób młodych 
wiekiem obu płci (inicjacje seksualne, opisy pierwszych zachwytów rozkoszami zmysło-
wymi, aktów miłosnych itp.):

„…Teraz żądza zaciska ci ząbki
Oczy ślepi i obraca w słup,
W szmatki targasz muślinowe rąbki,
Dreszcz cię wstrząsa od głowy do stóp.
Piękna jesteś z tą chucią na twarzy,
Z tym szaleństwem rozpętanej krwi,
Gdy twe ciało drga i ogniem parzy
I wraz z moim, jak w obręczy tkwi.
Z tym oddechem, co z ust twoich bucha
I płomieniem całuje mą twarz,
Z tą swobodą rozkutego ducha
I w tym świecie, który taki nasz;
Tu nie dojrzy nas nikt, nie podsłucha –
Kochaj – ściskaj – szalej – potem marz!...”168

Tym samym postulują one jakby własnego adresata jako niezbędny warunek swo-
jej potencjalności znaczeniowej. Tak więc autorzy erotyków z jednej strony zakładają, 
z drugiej zaś jakby ustanawiają kompetencje swojego Czytelnika Modelowego. Czyli 
w istocie tekst poetycki staje się właściwie dla innego czytelnika (np. starszego pokolenia) 
inną lekturą lub zupełnie nieczytelną. Potęgują to wrażenie także nagminnie stosowane 
środki gramatyczne, tj. zaimki osobowe „ja”, „ty” oraz rzeczownikowe określenia płci 
(domyślnie i wypowiedziane), które były zdolne wyrażać zarówno nadawcę, jak i odbior-
cę tych tekstów poetyckich, gdyż rozlokowane na osi „ja-ty” mogły być odbierane jako 
role jego uczestników. W takich przypadkach zaimki osobowe oznaczające faktycznie 
postaci miłosne lub podmioty wypowiedzi stanowiły sposób na wprowadzenie do akcji 
miłosnej Czytelnika Modelowego w roli wirtualnego uczestnika. Otóż bierna przyjemność 
płynąca z takich poetyckich lektur nastawionych na hedonistyczne zadowolenie, może 
działać terapeutycznie, zależnie od nastawienia czytelnika.

	 167	Termin ten i myśli z nim związane są wzięte od Umberto Eco z jego książki pt.: Lektor In fabula. 
Współdziałanie w interpretacji tekstów narracyjnych, przeł. P. Salwa, PIW, Warszawa 1994, s. 72 i n.
	 168	Bogusław Butrymowicz (1872-1965), Z dziejów miłości, w: Studia o Bogusławie Butrymowiczu, 
wstęp, wybór i opracowanie Z. Andres, W. Czernianin, Wyd. Antykwa, Wrocław, s. 72-73.



278

Podstawy współczesnej biblioterapii

VII.	Zakończenie

Poezja stanowi bodziec stymulujący duchowy rozwój człowieka. Terminem du-
chowości można objąć takie stany umysłu i działań jak: indywidualna i społeczna tożsa-
mość, procesy wartościowania i podłoże zachowań moralnych, wiara i religijność, roz-
maite strony rozwoju świadomości i osobowości.169 Podsumowując to, co mówiliśmy 
o poezji w aspekcie terapii, można stwierdzić, że autorzy (szczególnie niepełnosprawni) 
poprzez tworzone przez siebie wiersze uzyskują katharsis. Utwory ich mają charakter 
konfesyjny, ukazują świat wewnętrzny, wyznania przedstawiane są najczęściej w liryce 
bezpośredniej. Niewątpliwie tym, co łączy te liryki jest podkreślana rola i  znaczenie 
ekspresji; ważny jest aspekt osobotwórczy. Agnieszka Stupin-Rzońca pisząc o wartości 
terapeutyczno-rewalidacyjnej twórczości poetyckiej osób niepełnosprawnych podkreśla, 
że: „dzięki twórczości mogą się realizować podstawowe potrzeby psychiczne, m.in. 
wyrażanie siebie i ekspresji, poczucia własnej wartości i znaczenia, samorealizacji i prze-
żyć estetycznych. Rozwijają się także procesy poznawcze, emocje i uczucia, motywacja, 
wola działania i aktywna postawa wobec życia. Twórczość prowadzi też do ukierunko-
wania i rozszerzania zainteresowań poznawczych. Jest ponadto elementem komunikacji 
ludzkiej.”170 Jednak przede wszystkim zwraca uwagę na to, iż uprawianie sztuki umoż-
liwia samorealizację, jest także szansą wybicia się i nobilitacji, a przynajmniej dostrze-
żenia i odniesienia sukcesu. Ponadto przyczynia się do uświadomienia sobie przez osoby 
niepełnosprawne ich potencjalnych możliwości, ujawnienia zdolności i talentów, a przez 
to odzyskania zaufania do siebie i zwiększenia poczucia własnej wartości.171 W ten spo-
sób poezjoterapia, pozostając na gruncie sztuk pięknych, zyskuje szansę włączenia wła-
snych osiągnięć do dorobku biblioterapii, szerzej psychoterapii.

Bibliografia (według kolejności cytowań):

P. J. Longo, Poezja jako terapia, tłum. M. Bojarun, „Biblioterapeuta” kwartalnik Polskiego To-
warzystwa Biblioterapeutycznego, Wrocław 2002, nr 2.

Z. Freud, Wstęp do psychoanalizy, tłum. J. Prokopiuk, Wyd. PWN, Warszawa 1994.

C. G. Jung, Typy psychologiczne, przeł. R. Reszke, Wyd. WROTA.KR, Warszawa 1997.

C.G. Jung, Archetypy i symbole. Pisma wybrane, wybrał, przeł. i wstępem poprzedził J. Proko-
piuk, Wyd. Czytelnik, Warszawa 1981.

M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, Słownik terminów lite-
rackich, pod red. J. Sławińskiego, Wyd. Ossolineum, Wrocław 1976.

	 169	Duchowy rozwój człowieka…, op. cit., s. 11.
	 170	A. Stupin-Rzońca, Wprowadzenie…, op. cit. s. 7, przypis 1.
	 171	Tamże, s. 8.



279

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

W. Tatarkiewicz, Historia estetyki, Wrocław 1962, Wyd. Ossolineum, tom 1, Estetyka starożytna.

Trzy poetyki klasyczne. Arystoteles. Horacy. Pseudo-Longinos, przełożył, wstępem i objaśnienia-
mi opatrzył Tadeusz Sinko, Wyd. Ossolineum Wrocław 2006.

Przesłanie Nadziei. Antologia twórczości literackiej osób niepełnosprawnych ruchowo, Część I, 
Poezja, wybór i opracowanie A. Stupin-Rzońca, Wyd. Wyższa Szkoła Pedagogiki Spe-
cjalnej im. Marii Grzegorzewskiej, Warszawa 1997.

A. Stupin-Rzońca, Słowo wstępne, w: Przesłanie Nadziei. Antologia twórczości literackiej osób 
niepełnosprawnych ruchowo, Część I, Poezja, wybór i opracowanie A. Stupin-Rzońca, 
Wyd. Wyższa Szkoła Pedagogiki Specjalnej im. Marii Grzegorzewskiej, Warszawa 1997.

A. Stupin-Rzońca, Wprowadzenie. O wartości terapeutyczno-rewalidacyjnej twórczości poetyc-
kiej osób niepełnosprawnych, w: Przesłanie Nadziei. Antologia twórczości literackiej 
osób niepełnosprawnych ruchowo, Część I, Poezja, wybór i opracowanie A. Stupin-Rzoń-
ca, Wyd. Wyższa Szkoła Pedagogiki Specjalnej im. Marii Grzegorzewskiej, Warszawa 
1997.

A. Hulek, Przedmowa, w: W. Krzemińska, Literatura piękna a zdrowie psychiczne, Wyd. PZWL, 
Warszawa 1973.

W. Krzemińska, Literatura piękna a zdrowie psychiczne, Wyd. PZWL, Warszawa 1973.

Zbliżenie z cieniem. Annäherungen an den Schatten, Wydawca: Krakowski Szpital Neuropsy-
chiatryczny im. Józefa Bagińskiego w Krakowie, Kraków 1996.

A. Kowal, Przedmowa, w: Zbliżenie z cieniem. Annäherungen an den Schatten, Wydawca: Kra-
kowski Szpital Neuropsychiatryczny im. Józefa Bagińskiego w Krakowie, Kraków 1996.

S. Krzyśka, Lingwistyka statystyczna w terapii wierszem, w: Arteterapia w edukacji i rozwoju 
człowieka, red. M. i T.  Siemież, Wyd. Nauk. Dolnośląskiej Szkoły Wyższej, Wrocław 
2008.

T. Stańczak, Metody biblioterapii, „Szpitalnictwo Polskie”, Warszawa, 1979, nr 23 (6), s. 277-
278.

Poetry Therapy, red. J. J. Leedy, Philadelphia, Lippincott Comp. 1969, stron. 288.

W. Szulc, Poezjoterapia. Słowa między muzyką a obrazem, w: Arteterapia. Narodziny idei, ewo-
lucja teorii, rozwój praktyki, Wyd. Difin, Warszawa 2011.

W. Szulc, Poezjoterapia, w: Kulturoterapia. Wykorzystanie sztuki i, s. działalności kulturalno-
-oświatowej w lecznictwie, Wyd. Uczelniane Akad. Med. im. K. Marcinkowskiego w Po-
znaniu, Poznań 1994.

S. Góralczyk, Poezjoterapia w dysfunkcjach narządów ruchu, w: Arteterapia. Od rozważań nad 
teorią do zastosowań praktycznych, red. W. Karolak, B. Kaczorowska, Wyd. Akad. Hum.-
-Ekon. w Łodzi, Łódź 2011.

K. Krasoń, Poezjoterapia, w: Literatura dla dzieci i młodzieży (po roku 1980), pod red. K. He-
skiej-Kwaśniewicz, T. 2, Wyd. Uniwersytetu Śląskiego, Katowice, s. 271-276.



280

Podstawy współczesnej biblioterapii

J. Papuzińska, Terapeutyczna funkcja poezji, w: Miejsce literatury i teatru w przestrzeniach tera-
peutycznych: werbalne i niewerbalne aspekty wsparcia rozwoju, praca zbiorowa pod red. 
nauk. J. Malickiego i K. Krasoń, Wyd. Biblioteka Śląska, Katowice 2005, s. 89-99.

B. Woźniczka-Paruzel, Biblioterapia w środowisku współuzależnionych z grup rodzinnych Al.-
-Anon (od teorii do działań praktycznych), Wyd. Uniwersytet Mikołaja Kopernika, Toruń 
2002.

C. K. Norwid, Pisma wierszem i proza, wybrał i wstępem opatrzył J. W. Gomulicki, PIW, War-
szawa 1973.

R. Ingarden, Przeżycie, dzieło, wartość, Wydawnictwo Literackie, Kraków 1966.

U. Eco, Wprowadzenie, w: Historia piękna, redakcja U. Eco, przekł. A. Kuciak, Wyd. Rebis, 
Poznań 2005.

E. Ringel, Nerwica a samozniszczenie, tłum. S. Lachowski, Warszawa 1992.

J. Trzynadlowski, Biblioterapia - złudzenia i nadzieje, „Arteterapia” II. Zeszyty Naukowe Aka-
demii Muzycznej we Wrocławiu, 1990, nr 52.

Heninger, Owen, E., MD, Poetry therapy in private practice: An odyssey into the healing power 
of poetry, In Arthur Lerner, PH.D., (Ed.), Poetry in the Therapeutic Experience, 2nd edi-
tion, St. Louis, MMB Music.

M. Głowiński, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, Zarys teorii literatury, PZWS, Warszawa 
1967.

E. Goffman, Człowiek w teatrze życia codziennego, oprac. i wstęp J. Szacki, przeł. H. P. Śpiewa-
kowie, PIW,Warszawa 1981.

W. Szulc, Biblioterapia z Internetu, „Poradnik Bibliotekarza” 2000, nr 11.

Alicja Baluch, Propozycje metodologiczne w badaniach literatury dla dzieci i młodzieży, w: Po 
potopie. Dziecko, książka i biblioteka w XXI wieku. Diagnozy i postulaty, praca zbiorowa 
pod red. naukową D. Świerczyńskiej-Jelonek, G. Leszczyńskiego i M. Zająca, Wyd. SBP, 
Warszawa 2008.

J. Plisiecki, Przeżycie estetyczne dzieła literackiego, w: Relacje między kulturą wysoką i popular-
ną w literaturze, języku i edukacji, pod red. B. Myrdzik, M. Karwatowskiej, Wyd. UMCS, 
Lublin 2005.

W. Czernianin, Przeżycie estetyczne jako kluczowe pojęcie biblioterapii – na przykładzie poglą-
dów Romana Ingardena, w: Teoretyczne podstawy biblioterapii, Wyd. ATUT, Wrocław 
2008.

S. Siek, Autopsychoterapia, Wyd. ATK, Warszawa 1985.

Z. Skorny, Emocje a korekcyjna funkcja biblioterapii, w: Małe Formy Metodyczne, Biblioteko-
znawstwo 1/88, Wyd. ODN, Wrocław 1988.



281

Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii

J. Dębowski, A. Drabarek, L. Gawor, S. Jedynak, E. Klimowicz, K. Kosior, L. Dybel, Mały Słow-
nik Etyczny, pod red. nauk. S. Jedynaka, Oficyna Wydawnicza „BRANTA”, Bydgoszcz 
1994.

A.  Jastrzębski, A.  Podsiad, Wstęp, w: Z  głębokości… Antologia polskiej modlitwy poetyckiej, 
Wyd. PAX, Warszawa 1966.

S. Sawicki, Poetyka, interpretacja, sacrum, PWN, Warszawa 1981.

W.Czernianin, O terapeutycznym wymiarze wiary religijnej, w: Teoretyczne podstawy bibliotera-
pii, Wyd. ATUT, Wrocław 2008.

Święty Jan od Krzyża Doktor Kościoła, Żywy płomień miłości, Z  hiszpańskiego przełożył 
B. Smyrak OCD, Wyd. Karmelitów Bosych, Kraków 2003.

A. Krokiewicz, Wstęp, w: Plotyn, Enneady, przeł. i wstępem poprzedził A. Krokiewicz, PWN, 
Warszawa 1959, tom I.

Ks. L.Szczepanik SCJ, Bo byłem chory…(Mt 25,36). Poezje szpitalne, wstęp, wybór, opracowa-
nie A. Aleksandrowicz, Wyd. DEHON, Kraków 2005, s. 5.

Z. Łączkowski, Wolność nie zniewolona, czyli spacerkiem przez sacrum i profanum, red. K. Ka-
sprzak, S. Lenart, M. Stępkowska, Wyd. Staromiejski Dom Kultury, Warszawa 1997.

Mistrz Eckhart, Traktaty. Pouczenie duchowe – Księga Boskich pocieszeń – O człowieku szla-
chetnym - O odosobnieniu, przeł. i oprac. Wiesław Szymona OP, Wyd. W DRODZE, Po-
znań 1987.

Duchowy rozwój człowieka, fazy życia – osobowość – wiara – religijność. Stadialne koncepcje 
rozwoju w ciągu życia, pod red. P. Sochy, Wyd. UJ, Kraków 2000.

E. Auerbach, Mimesis. Rzeczywistość przedstawiona w literaturze Zachodu, przełożył i przedmo-
wą opatrzył Z. Żabicki, przedmowa do drugiego wydania M. P. Markowski, Wyd. Pró-
szyński i S-ka, Warszawa 2004.

Homer, Odyseja, przełożył L. Siemieński, wstępem poprzedziła Z. Abramowiczówna, opracował 
i  objaśnieniami opatrzył J. Łanowski, Wyd. Ossolineum, BN, seria II, nr 21, Wrocław 
2003.

Pismo święte Starego i Nowego Testamentu, w przekładzie z języków oryginalnych, opracował 
zespół biblistów polskich z inicjatywy benedyktynów tynieckich, wydanie czwarte, Pallo-
tinum, Poznań-Warszawa 1989.

A. Maslow, W stronę psychologii istnienia, przeł. I. Wyrzykowska, Wyd. PAX, Warszawa 1986.

E. Schneider (wyd.), Samuel Taylor Coleridge: Selected Poety and Prose, Rinehart 1951.

Z. Bauman, Wspólnota. W poszukiwaniu bezpieczeństwa w niepewnym świecie, przekł. J. Mar-
gański, Wyd. Literackie, Kraków 2008.

I. Kant, Krytyka władzy sądzenia, przekł. oraz przedm. i przypisy J. Gałecki, tłumaczenie przej-
rzał A. Landman, PWN, Warszawa 1964.

H. L. Bonny, Music and consciousness, “Journal of Music Therapy” 1975, 12 (3).



282

Podstawy współczesnej biblioterapii

W. Szulc, Muzykoterapia jako przedmiot badań i edukacji, Wyd. UMCS, Lublin 2005.

List do Czesław Niemena, w: Nasz Niemen [Książka + CD (2)], Wyd. firma fonograficzna: AGO-
RA, 2009.

D. Michalski, Czesław Niemen. Czy go jeszcze pamiętasz?, Wyd. MG, Warszawa 2009.

Z. Freud, Kultura jako źródło cierpień, w: Człowiek, religia, kultura, tłum. J. Prokopiuk, wstęp 
B. Suchodolski, Wyd. Książka i Wiedza, Warszawa 1967.

Słownik pojęć filozoficznych, pod red. W. Krajewskiego przy współpracy R. Banajskiego, Wyd. 
„Scholar”, Warszawa 1996.

Ł. Nysler, Etyka Epikura a psychoanaliza Zygmunta Freuda, w: „Dykcja. Pismo literacko-arty-
styczne”, 1996, nr 3-4.

A. Krokiewicz, Etyka Demokryta i hedonizm Arystypa, PWN, Warszawa 1960.

A. Krokiewicz, Hedonizm Epikura, PWN, Warszawa 1961.

H. Poświatowska, Poezje wybrane, wstęp S. Stabro, Ludowa Spółdzielnia Wydawnicza, Warsza-
wa 1976.

M. Głowiński, Gry powieściowe. Szkice z  teorii i historii form narracyjnych, PIW, Warszawa 
1973.

W.  Czernianin, Młodopolski erotyk hedonistyczny. Problemy poetyki, Wyd. TART, Wrocław 
2000.

U. Eco z jego książki pt.: Lektor in fabula. Współdziałanie w interpretacji tekstów narracyjnych, 
przeł. P. Salwa, PIW, Warszawa 1994.

Bogusław Butrymowicz (1872-1965), Z dziejów miłości, w: Studia o Bogusławie Butrymowiczu, 
wstęp, wybór i opracowanie Z. Andres, W. Czernianin, Wyd. Antykwa, Wrocław.

Z.  Freud, Dzieła, Tom X, Sztuki plastyczne i  literatura, rozdz. Pisarz i  fantazjowanie, przeł. 
R. Reszke, Wydawnictwo KR, Warszawa 2009.



283

Rozdział 3.

Maska Saturna - czyli o smutku w poezjoterapii 
(Wiktor Czernianin, Halina Czernianin)

I.	 Maska Saturna

Odległa historia smutku i melancholii wiąże się z bogatą symboliką, w której za-
sadniczą rolę odgrywa postać z mitologii rzymskiej - Saturn (grecki Kronos). Jego erudy-
cyjny portret w sposób imponujący i z niezwykłym rozmachem kreślą Raymond Kliban-
sky, Erwin Panofsky i Fritz Saxl w dziele zatytułowanym: Saturn i melancholia. Studia 
z historii, filozofii, przyrody, medycyny, religii oraz sztuki, wydanym na Zachodzie w latach 
sześćdziesiątych XX wieku, w Polsce natomiast - w 2009 roku (Klibansky R., Panofsky 
E., Saxl F., 2009). Ich ustalenia będą więc przywoływane dość często. Wróćmy teraz do 
mitologii. Saturn był synem Urana, którego obalił. Za jego czasów zapanował tzw. Złoty 
Wiek, opiewany, jak wiadomo, przez Hezjoda i Wergiliusza w elegiach stanowiących 
źródło poezji melancholicznej. W walce o władzę ze swym synem Jowiszem, (gr. Zeusem), 
został wykastrowany i strącony do Tartaru, gdzie zakuty w kajdany czeka, aż przeminą 
rządy bogów olimpijskich, skończy się czas, którego jest symbolem (gr. Chronos = czas), 
a ludzkość i światło, po wypełnieniu wielkiej orbity, wrócą pod jego władzę do stanu 
pierwotnej niewinności. Okrucieństwo wszystko pochłaniającego czasu symbolizowane 
jest opowieścią o tym, jak pożerał on własne dzieci (Mitarski J., 1979, s.289).

W tej legendzie widać dwoistość Saturna. Reprezentuje on Złoty Wiek ludzkości 
i wróży jego powrót. Jest uosobieniem przemijania czasu i zarazem trwania mimo wszyst-
ko. Jest przede wszystkim symbolem smutku i medytacji nad minionym szczęściem, ale 
i nadzieją na nie. Jest tak stary jak czas, który uosabia i dlatego cieszy się gorzka mądrością, 
którą daje wiek podeszły. Tak więc, atrybuty Saturna łączą się z cechami i symbolami, 
które tradycja przypisuje smutkowi i nocnej melancholijnej medytacji. Kolorem Saturna 
jest czerń. W tradycji Zachodu czerń oznacza żałobę, smutek, działa przygnębiająco. 
Symbolizuje jednak również i dostojeństwo. W nocy nawiedzać mógł nie tylko dobry duch 
pobożnego skupienia, lecz można też było ulegać podszeptom zwątpienia. Saturn według 
niektórych pojęć astrologicznych nosił miano „Wielkiego Złoczyńcy”, ale zło i nieszczę-
ście mogły przez oczyszczenie (gr. katharsis) być czynnikiem doskonalącym (Mitarski J., 
1979, s.289-292). Właśnie ta ambiwalencja symboliki saturnijskiej uwidacznia się i ma 



284

Podstawy współczesnej biblioterapii

zastosowanie w poezjoterapii. Z tych powodów (nieszczęścia, smutku, kontemplacji) pod 
jego znak dostali się też melancholicy.

Natomiast mitologiczną symbolikę dotyczącą depresji rozpoczyna jeden z jej 
pierwszych literackich opisów pomieszczonych w Księdze Hioba. Z kolei Homer w Ilia-
dzie opisuje również reakcje depresyjne bohaterów z ich gwałtownym komponentem 
ekspresyjnym właściwym dla tej epoki, ale również i dla późniejszych czasów. Częsty 
jest też temat stanów depresyjnych i obłędu w klasycznych dramatach greckich (Ajschy-
los, Eurypides). Najważniejszym jednak symbolem jest tu maska saturnijska, jako trzecia, 
po masce apollińskiej i dionizyjskiej w sztuce, czyli symbolem nurtu smutku i cierpienia, 
refleksji i medytacji w życiu człowieka (Mitarski J., 1979, s. 305). Albowiem jeśli przy-
jąć, że postawa depresyjna jako antyteza dionizyjskiej radości jest immanentna człowie-
kowi, łatwiej można zrozumieć, dlaczego treści psychozy depresyjnej ujawniają często 
pralęki człowieka o duszę, ciało i zasadnicze potrzeby życia, np. w postaci urojeń winy, 
hipochondrii, zubożenia.

Jak wiadomo, to niemiecki filozof z XIX wieku Fryderyk Nietzsche (1844-1900) 
w swoim dziele Narodziny tragedii, rozróżnił dwa opozycyjne żywioły estetyczne w sztu-
ce symbolizowane przez mit apolliński i dionizyjski. Według niego artyzm w duchu 
apollińskim to: harmonijność, umiarkowanie, racjonalność, estetyka; zaś w duchu dioni-
zyjskim: spontaniczność, cielesność, radość, irracjonalność. Aż dziw, że Nietzsche nie 
wyodrębnił mitu Saturna, doskonale przecież nakładającego się na tendencje pesymi-
styczne w twórczości literackiej, tak chętnie realizowane zwłaszcza przez dziewiętnasto-
wiecznych poetów, zresztą m.in. pod wpływem filozofii pesymizmu Artura Schopenhau-
era (1788-1860). Niestety, autor Tako rzecze Zaratustra gardził słabością, w  jego 
filozofii nadczłowieka nie było dla niej miejsca, a więc i dla mitu saturnijskiego (Czer-
nianin W., 2008, s. 82). Bo przecież artyzm w duchu mitu saturnijskiego to przybliżanie 
słabości człowieka, jego smutniejszej strony życia, a więc właśnie: smutku, pesymizmu, 
cierpienia, melancholii, lęków, śmierci. Zatem, za sprawą Fryderyka Nietzschego, mit 
Saturna nie stał się wartością kulturalną w takim stopniu jak mit Apollina i Dionizosa, 
choć był przygotowywany przez długi, bo od antyku, proces rozwoju sztuki i mimo że 
aktualizował wciąż żywe tradycje melancholii w kulturze XIX wieku. Ma jednak szansę 
uzyskać znaczenie w poezjoterapii.

I.1.	Co to jest smutek?
Psychologowie uważają smutek na ogół za emocję negatywną i próbują go wyod-

rębnić, zwłaszcza od depresji i żalu, chociaż stanowią one zjawiska jemu pokrewne. 
Spostrzegają więc smutek jako emocję doświadczaną w obliczu wydarzeń przykrych, 
przy czym znamienne jest to, że traktuje się go jako reakcję na utratę lub nieosiągnięcie 



285

Maska Saturna - czyli o smutku w poezjoterapii

celu (Lewis M., Haviland-Jones J. M., 2005, s. 762-763). Sądzą, że wydarzenie takie ma 
zawsze charakter utraty czegoś, co wiąże się z zaangażowaniem ego. A więc nie tylko 
utrata lub odejście osoby bliskiej, ale również utrata szacunku dla samego siebie, pozycji 
społecznej, ideałów, celów życiowych. Zatem stan emocjonalny smutku dotyczy zazwy-
czaj wartościującego związku pomiędzy jednostką a obiektem intencjonalnym. W przy-
padku smutku zaobserwowano też zahamowanie działania i zamknięcie się w sobie, a więc 
tendencje mające pewne cechy motywacyjne, ale dość szczególne. Stąd pogląd, że smu-
tek powoduje skupianie się człowieka na sobie, jest emocją „skupioną na Ja”, a nie na 
„czynnikach zewnętrznych”. W tym sensie smutek, obok lęku, jest emocją o wyraźnie 
egzystencjalnym charakterze (Łosiak W., 2007, s. 56). Taki obraz smutku, w sposób 
niedościgniony, wyraził Adam Mickiewicz w słynnym liryku Polały się łzy me czyste, 
rzęsiste…, arcydziele polskiej poezji:

„Polały się łzy me czyste, rzęsiste
Na me dzieciństwo sielskie, anielskie,
Na moją młodość górną i durną,
Na mój wiek męski, wiek klęski;
Polały się łzy me czyste, rzęsiste...”
		  (Mickiewicz A., 1997).

Psychologiczne badania dotyczące emocji w ogóle, ogniskują się na ich czterech 
zmiennych składnikach związanych z doświadczeniem emocjonalnym, jako jego charak-
terystyczną cechą. Jak wiadomo, są to: ocena sytuacji, zmiany w organizmie, wyrażanie 
emocji, umotywowane działanie. Wobec powyższego, emocje charakteryzowane są przede 
wszystkim przez różne oceny sytuacji. W ocenach tych jednostka analizuje odniesienie 
bieżącej sytuacji do osobistego dobrostanu, rozważa, czy ma to dobre czy złe konsekwen-
cje dla niej oraz czy poradzi sobie z sytuacją szkodliwą. Oczywiście smutek, jako emocja 
negatywna, sugeruje że sytuacja została oceniona jako szkodliwa. (Parkinson B., Colman 
A. M., 1999, s. 20-21). Zatem w przypadku smutku jednostka koncentruje się na konse-
kwencjach związanych z nieosiągnięciem wyznaczonych celów. Funkcją skupiania się 
na sobie podczas doświadczania smutku jest dostarczenie jednostce informacji zwrotnych 
na temat powodzenia jej przedsięwzięć – prawdopodobnie po to, aby mogła bardziej 
skutecznie zadbać o urzeczywistnienie swoich celów (Lewis M., Haviland-Jones J. M., 
2005, s. 763-764). W takim ujęciu smutek spostrzega się jako sprzyjający konstruktywnej 
autoanalizie, tj. krytycznemu przemyśleniu niekorzystnych doświadczeń, i właśnie to jest 
niezwykle ważne w poezjoterapii (Czernianin W., Czernianin H., 2011).

Postawiono hipotezę zakładającą, że pojedynczym najważniejszym czynnikiem 
odróżniającym smutek od innych emocji jest osąd dotyczący sprawstwa. Jeżeli drugą 
osobę uznajemy za sprawcę, to naszą reakcją jest złość; natomiast jeśli to my czujemy 



286

Podstawy współczesnej biblioterapii

się odpowiedzialni, reagujemy poczuciem winy lub wstydem. Jednakże, według niektó-
rych badaczy, istotną cechą smutku jest również to, że odpowiedzialności za utratę jed-
nostka czasami nie może przypisać innym, ani samemu sobie, dlatego smutek często 
wiąże się z bezradnością, rezygnacją, pasywnością. Wiele obserwacji wskazuje na to, że 
doświadczeniu smutku często towarzyszy doświadczenie innych emocji, przede wszyst-
kim gniewu, a także lęku (Łosiak W., 2007, s. 56-57).

Gdy smutek jest głęboki, prawie zawsze towarzyszy mu lęk. Najczęściej bywa to 
lęk nieokreślony, w którym elementem istotnym jest oczekiwanie. Jeżeli smutek jest 
słabszy, to wówczas nad lękiem przeważać zaczyna agresja. Fakt, że smutek nierzadko 
chodzi w parze z agresją, prawdopodobnie wpływa na formowanie się negatywnego 
nastawienia otoczenia do ludzi smutnych. W myśl zasady, że człowiek wesoły jest czło-
wiekiem dobrym, a człowiek smutny – złym. To świadomość korelacji, jaka zachodzi 
między nastawieniami uczuciowymi a nastrojami, powoduje, że ocena moralna może 
przenieść się też na nastrój – wówczas smutek staje się „stygmatem szatana”. Najwyraź-
niej fakt ten uwidacznia się w kulturach indywidualistycznych, np. amerykańskiej. 
Oczywiście, nie we wszystkich kręgach kulturowych istnieje negatywne nastawienie do 
smutku; często jest on atrybutem mądrości, głębi, natchnienia itp. (Kępiński A., 1979, 
s. 96-97).

Zaobserwowane przez badaczy problemu różnice kulturowe w zakresie społecz-
nego reagowania na smutek dotyczą traktowania go w ujęciu funkcjonalnym, czyli jako 
emocji stanowiącej komunikat o poszukiwaniu pomocy ze strony otoczenia. W tym 
ujęciu okazuje się, że w kulturach kolektywistycznych reaguje się na smutek różnymi 
formami wsparcia, chociaż ma ono swoje granice. Natomiast w kulturach indywiduali-
stycznych, jak już wspomniano, reakcje na czyjś smutek są raczej negatywne, traktowa-
ny on jest tam jako nieszczęście, a gotowość do pomagania jest mniejsza. Zwrócono 
również uwagę na to, że w niektórych kulturach nie traktuje się smutku jako jednoznacz-
nie negatywnego, przyznając mu status emocji nobilitującej, której doznawanie świadczy 
o człowieczeństwie i szlachetności (Łosiak W., 2007, s. 57). Według części autorów 
smutek i cierpliwość, jako reakcja na niesprawiedliwość, były sławione jako cnoty w śre-
dniowiecznym monastycyzmie. Zaś badania nad smutkiem w siedemnastowiecznej 
Anglii i w Ameryce Północnej wykazały wysoką wartość nadawaną smutkowi. Szlachet-
ny i szacowny smutek miał się jednak cechować rezerwą i w oczywisty sposób nie po-
winien wymagać pociechy od innych. Smutek więc nie zawsze jest jednolicie negatywną 
emocją, albowiem stopień w jakim dane społeczeństwo rozpoznaje i ceni smutek, wiąże 
się z kulturą społeczeństwa i ze strukturą społeczną (Lewis M., Haviland-Jones J. M., 
2005, s. 765-768).



287

Maska Saturna - czyli o smutku w poezjoterapii

W krótkim podsumowaniu można się oczywiście – za teoretykami smutku – za-
stanawiać nad tym, czy smutek w postaci dławiącego poczucia wycofywania się jest 
podstawowy biologicznie, czy też podstawowy jedynie jako uniwersalna cecha niezbęd-
na każdemu, kto żyje w społeczeństwie – jedno z cierpień kultury. Wiele wskazuje na to, 
że smutni ludzie są fizjologicznie pobudzeni, a mimo to pozostają w bezruchu i zacho-
wują się w spowolniony sposób, skłaniają tym samym do podejrzeń, że w smutku jest 
coś zagadkowego, a nawet „nienaturalnego”. To z kolei nasuwa pytanie o powiązania 
między smutkiem a depresją (Lewis M., Haviland-Jones J. M., 2005, s. 777).

I.2.	Melancholia i depresja
„Smutek jest dolą człowieka” – tym, jakże poetyckim wyrażeniem o melancholii 

zaczyna się książka Antoniego Kępińskiego (1918-1972) z zakresu psychiatrii, pt.: Me-
lancholia (Kępiński A., 1979, s. 15). Bo to właśnie smutek jest główną cechą melancho-
lii, która oznacza bardzo różne stany psychiczne, przede wszystkim jednak depresję, 
czyli „chorobowe zaburzenia życia uczuciowego i emocjonalnego, którego osiowym 
objawem jest dominujące uczucie smutku, przygnębienia, zniechęcenia oraz ujemny ton 
uczuciowy towarzyszący ogółowi przeżyć. W stanie tym ma miejsce obniżenie lub nie-
zdolność przeżywania uczuć radości, satysfakcji, przyjemności” (Encyklopedyczny 
Słownik Psychiatrii, 1986, s. 99). Poetycko najpiękniej i najcelniej przedstawił taki stan 
psychiczny Kazimierz Przerwa-Tetmajer (1865-1940), w jednym z najbardziej znanym 
i zachwycającym swoim utworze:

„Z zamyślenia (II)

Melancholia, tęsknota, smutek, zniechęcenie
Są treścią mojej duszy… Z skrzydły złamanemi
Myśl ma, zamiast powietrzne przerzynać bezdenie,
Włóczy się jak zbarczone żurawie po ziemi.
Cóż, że zrywa się czasem i wzlatuje w górę
Z smutnym krzykiem tęsknoty do sfer, kędy słońce,
Nieśćmione wyziewami ziemi, jasno gore
I gdzie szumią obłoki z wiatrami lecące?...
Złamane skrzydła lecieć nie zdołają długo,
Myśl spada i pierś rani o głazów krawędzie,
I znów wlecze się, znacząc krwi czerwoną strugą
Ślady swej ziemskiej drogi - i tak zawsze będzie.
		  (Tetmajer-Przerwa K., 1980)”

Dominująca smutna metafora „złamanych skrzydeł” oznacza, oczywiście, ową 
niezdolność do jakiejkolwiek pozytywnej aktywności, beznadzieję. Do tych cech tre-
ściowych wiersza należą również oceny pesymistyczne oraz poczucie klęski podmiotu 



288

Podstawy współczesnej biblioterapii

lirycznego, silnie zaznaczone szczególnie w zakończeniu utworu - dopełniają one po-
etycki obraz chorobowy depresji. Tak oto w lapidarnym skrócie i z niezwykłą intuicją 
artystyczną, poecie udało się nazwać prawdę o tej chorobie, nie wiadomo czy lepiej, ale 
na pewno piękniej niż wywód naukowy na ten temat.

W czasie powstania tego wiersza, a więc pod koniec XIX wieku, melancholię 
określano poprzez depresję, choć wiek ten był świadkiem narodzin nowoczesnej psy-
chiatrii. Na przykład Zygmunt Freud pisał, że „melancholia wyróżnia się pod względem 
psychicznym poprzez głęboko bolesną depresję, brak zainteresowania światem ze-
wnętrznym, utratę zdolności do miłości, zahamowania wszelkich działań i obniżenie 
poczucia własnej wartości, które przejawia się […], wielkim zubożeniem Ja. W wypad-
ku smutku ubogi i pusty staje się świat, w wypadku melancholii – samo Ja” (Freud Z., 
1991, 295-296). Oczywiście, obecnie w języku potocznym melancholia to zasmucenie, 
lekkie przygnębienie. W języku psychologii zaś to stan chorobowy, objawiający się 
nastrojem przygnębienia, zahamowania ruchów i utrudnionym biegiem myśli. Julia 
Kristeva proponuje, aby „melancholią nazwać ochronną symptomatologię zahamowa-
nia czynności (inhibition) i utratę zdolności rozumienia symboli (asymbolia), która 
pojawia się chwilowo lub chronicznie u jakiejś osoby, najczęściej naprzemiennie wraz 
z  tak zwaną maniakalną fazą nadmiernego pobudzenie” (Kristeva J., 2007, s. 11). 
W związku z  tymi różnicami definicyjnymi, chciałoby się powtórzyć za badaczami 
problemu, że „nie istnieje jednoznaczne i precyzyjne określenie melancholii. Historia 
melancholii to zarazem historia nieskończonego procesu precyzowania pojęć – to wła-
śnie stąd biorą się wątpliwości” (Földényi L.F., 2011, s. 9). Przemiany znaczenia „me-
lancholii” uczyniły ją z biegiem czasu i historii synonimem „smutku bez powodu”. 
Stała się przelotnym stanem ducha, niezależnym od wszelkich okoliczności patologicz-
nych czy psychologicznych - uczuciem przygnębienia, które można by nazwać melan-
cholijnym nastrojem i przeciwstawić melancholijnemu temperamentowi oraz melan-
cholijnej chorobie (Klibansky R., Panofsky E., Saxl F., 2009, s.  245). „Słowo 
>melancholia< ma różnorodne znaczenia. Zmieniały się one w historii, przynosząc 
rozliczne odcienie i rozumienia. Niegdyś .melancholia” oznaczała na przykład chorobę 
psychiczną, a jej elementy rozpoznajemy w jednej z cywilizacyjnych chorób współcze-
sności – depresji. W klasycznej koncepcji >melancholia< nazywa cechę charakteru, 
która ujawnia się też w budowie ciała i wraz z temperamentem sangwinicznym, cho-
lerycznym i flegmatycznym tworzy rozbudowany i przez wielu komentowany system 
„czterech temperamentów”. Po trzecie, słowo to określa przejściowy stan ducha; czasem 
bardzo przykry, deprymujący, czasem zaś tylko gnuśny czy nostalgiczny” (Klibansky 
R., Panofsky E., Saxl F., 2009, okładka).



289

Maska Saturna - czyli o smutku w poezjoterapii

Dzieje melancholii zatem są nie tylko historią poglądów lekarskich na depresję, lecz 
także dziejami przyrodzonego człowiekowi smutku, cierpienia i filozoficznej medytacji. 
Stąd melancholia - jako nurt w poezji i kulturze europejskiej dotyczący melancholicznej 
strony bytu człowieka - ma odległą historię i bogatą symbolikę: Melancholia jest córką 
Saturna i Westy (grec. Hestii). W Grecji w okresie klasycznym, słowo „melancholia” 
weszło już do języka potocznego i np. u Arystofanesa (446-385 p.n.e.) melancholik „czar-
nozółciowiec” (gr. melancholon) oznacza obłąkanego. Notabene jest paradoksem, że 
czarna żółć nie istnieje i była tylko w teorii, która jednak przez dwa tysiące lat zaważyła 
na koncepcji melancholii. Jej autorem był Hipokrates (460-377 p.n.e.), ojciec medycyny, 
filozof, była to teoria o tzw. humorach, tj. o czterech stymulujących płynach organizmu: 
krwi, żółci, śluzie, czarnej żółci. Ich nierównowaga miała wywoływać choroby i wpływać 
na temperamenty ludzkie, określane jako: sangwinik, choleryk, flegmatyk, melancholik. 
To ogólne używanie słowa „melancholia” dla oznaczenia dowolnej choroby psychicznej 
lub ekscentrycznego zachowania, powtarzać się będzie nie tylko wśród laików, ale i leka-
rzy do XIX wieku, w którym pojawiły się inne, nowe, by nie powiedzieć artystyczne, 
określenia melancholii: spleen, weltschmerz (wewnętrzne rozdarcie), chandra, nostalgia. 
(Mitarski J., 1979, s.295, 280).

II.	 Drogi do smutku

II.1.	Pesymizm i cierpienie
Drogi do smutku wiodą przez pesymizm. Otóż kiedy mamy pesymistyczny, me-

lancholijny nastrój, to – jak stwierdzają psycholodzy – znajdujemy się w łagodnej formie 
poważniejszego zaburzenia psychicznego – depresji. Są trzy główne rodzaje depresji: 
zwyczajna (przygnębienie), dwubiegunowa (z fazą maniakalną i depresyjną) i jednobie-
gunowa (bez fazy maniakalnej). Kategorii jest znacznie więcej (ICD-10, 1998, s.80). 
Pierwsza to obniżenie nastroju, które bierze się z życiowych kłopotów, dwie następne to 
zaburzenia kliniczne. W pierwszym przypadku, gdy spotka nas coś niepomyślnego, po-
czujemy smutek i bezradność, staniemy się bierni i apatyczni. Jednak po pewnym czasie, 
obniżenie nastroju przemija. Depresję taką można rozpoznać na podstawie czterech typów 
zmian, tj. w myśleniu, nastroju, zachowaniu i reakcjach fizjologicznych (Seligman M. E. P., 
1996, s. 88-91).

Przede wszystkim u podłoża myślenia człowieka ogarniętego depresją leży pe-
symistyczny styl wyjaśniania. Negatywny obraz przyszłości, samego siebie i świata 
bierze się z  traktowania przyczyn niepomyślnych wydarzeń jako zjawisk stałych, 
o dużym zasięgu, za które jest się samemu odpowiedzialnym, zaś przyczyn wydarzeń 
pomyślnych – w sposób dokładnie przeciwstawny. Drugim symptomem jest zmiana 



290

Podstawy współczesnej biblioterapii

nastroju – pojawia się smutek, zniechęcenie do wszystkiego, a nawet rozpacz i płacz 
oraz utrata nadziei, często również lęk i rozdrażnienie. Kiedy jednak depresja osiąga 
największe natężenie, lęk i rozdrażnienie czy wrogość nikną i cierpiący człowiek po-
pada w odrętwienie i zobojętnienie na wszystko. „Smutek jest fundamentalnym nastro-
jem depresji – pisze J. Kristeva - i nawet jeśli, w przypadku dolegliwości dwubieguno-
wej, euforia maniakalna występuje z nim naprzemiennie, smutek jest najważniejszym 
jej wyrazem i zdradza człowieka, który utracił nadzieję” (Kristeva J., 2007, s. 25). Stąd 
zrozumiałe jest odważne porównanie Kępińskiego, że „tylko nad światem depresji 
napis jest identyczny jak ten, który Dante Alighieri (1265-1321), w utworze Boska ko-
media, postawił nad bramami piekła: >Porzućcie wszelkie nadzieje<. W depresji nie 
ma już przyszłości, panuje w niej wieczność ciemnej teraźniejszości i równie ciemnej 
przyszłości” (Kępiński A., 1979, s. 151). Trzecim wskaźnikiem depresji jest zmiana 
zachowania objawiająca się zazwyczaj biernością, niezdecydowaniem i próbami samo-
bójczymi. Ludzie ogarnięci depresją często nie są w stanie podjąć innych czynności 
niż te najbardziej podstawowe i codzienne, a w przypadku napotkania jakichś przeszkód 
szybko z nich rezygnują. Czwartym symptomem depresji jest zmiana reakcji fizjolo-
gicznych. Depresji często towarzyszą nieprzyjemne objawy fizjologiczne, a im głębsza 
depresja, tym więcej tych objawów, np. człowiek traci apetyt, nie odczuwa też popędu 
seksualnego, stan depresji wpływa ujemnie także na sen. Te cztery symptomy składa-
ją się na obraz depresji zarówno zwyczajnej, jak i  jednobiegunowej. Trzeba jednak 
podkreślić wyraźnie, że nie u każdego, kto wpada w depresję, muszą one wszystkie 
wystąpić (Seligman M. E. P., 1996, s. 93-95).

Według słownikowej definicji pesymizm, od łac. pessimus – najgorszy, jest to 
„pogląd na świat lub postawa życiowa, łącząca się z tendencją do zauważania ujemnych 
stron każdego zjawiska; postawa nieufności wobec świata, wynikająca z wiary w niepo-
myślny bieg zdarzeń lub z przekonania o bezskuteczności wszelkich przedsięwzięć. 
Przeciwieństwem jest optymizm” (Słownik Pojęć Filozoficznych, 1996, s. 150). Termin 
„pesymizm” w obieg wprowadził angielski romantyk Samuel Taylor Coleridge (1772-
1834). Był on dla niego synonimem weltschmerzu i odpowiadał melancholii w tym 
znaczeniu, jakie słowu nadaje Arystoteles, tj. jako chorobie i zadatkowi geniuszu. Pesy-
mizm to „choroba na świat”, choroba, na którą zapada istota wyższa od niego, zbrzydze-
nie światem u człowieka nadmiernie wrażliwego, kiedy patrzy na cierpienie i nikczemność, 
jakie w nim panują. W obiegu powszechnym słowo „pesymizm” znalazło się po upadku 
Napoleona. Co ciekawe, Artur Schopenhauer, najbardziej reprezentatywny przedstawiciel 
pesymizmu filozoficznego, początkowo słowa tego nie używał wcale, później zaś tylko 
okazjonalnie. Termin ten rozpowszechnili jego uczniowie-kontynuatorzy w połowie XIX 
wieku (Garewicz J., 1989, s.88-89).



291

Maska Saturna - czyli o smutku w poezjoterapii

Jan Garewicz (1921-2002), znany badacz problemu, wyróżnił trzy główne znacze-
nia, w jakich używane jest współcześnie słowo „pesymizm”, tj. na określenie pesymizmu 
psychologicznego, równoznacznego z czarnowidztwem, jako nastrojem, predyspozycją 
psychiczną lub skłonnością emocjonalną do dopatrywania się wszędzie przejawów lub 
zapowiedzi zła. Następnie na określeniu pesymizmu historiozoficznego lub kulturowego, 
spotykanego na gruncie filozofii kultury, opierającego się na dwóch twierdzeniach, że 
rzeczywistość kulturowa lub wszelka rzeczywistość jest ze swej strony historycznie 
zmienna, i że kierunek jej zmian jest z góry i jednoznacznie określony, polega mianowi-
cie na przechodzeniu od stanu lepszego do gorszego. Wreszcie na określenie trzeciego 
typu pesymizmu, czyli metafizycznego, polegającego na dostrzeganiu w złu jedynej, bądź 
najważniejszej zasady świata widzialnego. Zło pełni funkcję arche: jest czymś absolutnie 
pierwszym, rządzi światem, a wszelka wiedza opiera się na wskazaniu, leżącego u podstaw 
całej rzeczywistości zła (Garewicz J., 1989, s.89-92). Istnieje jeszcze jeden typ pesymi-
zmu, tzw. defensywnego, czyli skłonności do przesadnego przewidywania wielu prze-
ciwności, które mogą pojawić się na drodze do osiągania zamierzonego wyniku. Skłon-
ność ta przyjmowana jest w celu lepszego przygotowania do zadania ( Doliński D., 1993, 
s. 130). Jak widać, termin „pesymizm” ma wiele znaczeń.

Ale w sensie filozoficznym, jak zauważył to Jan Garewicz, nikt nie znalazł dla 
pesymizmu uzasadnienia, prócz Schopenhauera, którego pesymistyczny system jest 
w dziejach filozofii czymś unikalnym. Jego uzasadnienie odegrało ogromną rolę, gdyż 
zakwestionowane w nim zostały prawdy uważane za oczywiste: konieczność dobra, 
istnienie postępu, nieomylność sumienia, co zmuszało do ponownego ich przemyślenia 
(Garewicz J., 1994, s. XXVII – XXVIII). „Pesymizm Schopenhauera – pisze Garewicz 
– przybierał więc rozmiary nigdy przedtem nie znane. Wprawdzie już Księga Koheleta 
w Starym Testamencie zaczyna się od słów: >marność nad marnościami i wszystko 
marność<; wprawdzie świadomość, że coś jest nie w porządku ze światem, towarzyszy 
ludzkości od zarania i wielokrotnie znajdowała dobitny wyraz w literaturze pięknej, 
nigdy jednak wcześniej pesymizm ten nie wykraczał poza nastrój lub generalne nasta-
wienie jego wyraziciela, […]. Schopenhauer może wprawdzie powoływać się na pisma 
religijne i na literaturę piękną, ale u filozofów – w najlepszym razie na ich aforyzmy, 
lecz nie na ich zasadnicze koncepcje” (Garewicz J., 1994, s. XXV – XXVI). Zatem 
przysługuje mu absolutny priorytet jeśli chodzi o pesymizm ontologiczny, którego 
podstawą był woluntaryzm. Jest to więc niesłychanie rzadki wypadek, kiedy w filozo-
fii pojawia się coś zupełnie nowego, i to w XIX wieku. „Prawda – wyjaśnia Garewicz 
poglądy autora Die Welt als Wille Und Vorstellung (1819) – woluntaryzm służył Scho-
penhauerowi za uzasadnienie pesymizmu: zrozumieć, że świat jest z istoty zły, można 
tylko uznając za jego pierwiastek wolę. W rzeczywistości chodziło mu nie tyle o wolę, 



292

Podstawy współczesnej biblioterapii

ile o samowolę, której uznanie za podstawę wszelkich zjawisk wykluczało jakikolwiek 
porządek w świecie poza porządkiem przyczynowym, […]. Innymi słowy chodziło 
o brak jakiegokolwiek ładu w świecie jako całości, ładu w sensie metafizycznym, cho-
ciaż stanowisko to dopuszczało ład w powiązaniu poszczególnych elementów. Uznanie 
woli, ściślej: woli życia, za istotę wszelkiego istnienia prowadziło do nauki o wiekuistym 
konflikcie indywidualnych dążeń lub, według określenia Schopenhauera, wewnętrznej 
sprzeczności woli z sobą samą, czyli bellum omnium contra omnes już nie na skalę 
ludzką, lecz kosmiczną” (Garewicz J., 1994, s. XXVI). Co ciekawe, wpływ Schopen-
hauera był szczególnie silny nie tyle w filozofii, co w sztuce, zwłaszcza drugiej połowy 
XIX wieku, np. w literaturze na twórczość Lwa Tołstoja (1828-1910), Tomasza Manna 
(1875-1955), ale nie na poezję pesymistyczną Giacomo Leopardiego (1798-1837), wło-
skiego romantyka, tak modnego w modernizmie, którego poglądy były poniekąd pre-
kursorskie względem filozofii Schopenhauera. Jednakże w literaturze romantycznej – jak 
m.in. zauważył Grzegorz Staniszewski - pesymizm także postrzegano jako swoistą „siłę 
twórczą”, a więc nie jako specyficzny postulat rozumu spekulatywnego, wiodący czło-
wieka do pesymistycznej rezygnacji, lecz raczej jako imperatyw rozumu praktycznego, 
prowadzący do podjęcia „tytanicznych zapasów ze złem” (Staniszewski G., 2009, s. 9-10). 
Widać to jeszcze w poezji naszego spóźnionego romantyka, Cypriana Kamila Norwida 
(1821-1883), na przykład w dłuższym wierszu z 1844 roku, pt.: Moja piosnka (I), z cha-
rakterystycznym refrenem oraz poezjoterapeutyczną puentą i kontrapunktem smutku. 
Oto dwie pierwsze i dwie ostanie strofy:

„Źle, źle zawsze i wszędzie,
Ta nić czarna się przędzie:
Ona za mną, przede mną i przy mnie,
Ona w każdym oddechu,
Ona w każdym uśmiechu,
Ona we łzie, w modlitwie i w hymnie…

Nie rozerwę, bo silna,
Może święta, choć mylna,
Może nie chcę rozerwać tej wstążki;
Ale wszędzie – o! wszędzie –
Gdzie ja będę, ta będzie:
[…].

Źle, źle zawsze i wszędzie,
Ta nić czarna się przędzie:
Ona za mną, przede mną i przy mnie,
Ona w każdym oddechu,
Ona w każdym uśmiechu,
Ona we łzie, w modlitwie i w hymnie.



293

Maska Saturna - czyli o smutku w poezjoterapii

Lecz, nie kwiląc jak dziecię,
Raz wywalczę się przecie;
Złotostrunna, nie opuść mię, lutni!
Czarnoleskiej ja rzeczy
Chcę – ta serce uleczy!
I zagrałem…
… i jeszcze mi smutniej!”
		  (Norwid. C. K., 1973, s. 19-21).

Pesymizm często prowadzi do cierpienia i wynikającego z niego wielkiego smut-
ku, czyli silnego odczuwania negatywnych emocji, nawet czucia bólu, np. z powodu 
utraty albo braku. Choć trzeba podkreślić, że czucie bólu jest zjawiskiem złożonym, 
zależnym również od czynności fizjologicznych i  licznych elementów strukturalnych 
ośrodka układu nerwowego. Cierpienie to stan psychiczny bólu emocjonalnego bądź fi-
zycznego, nieprzyjemne doznanie ciała. Cierpienie psychiczne wiąże się z doświadczaniem 
negatywnych emocji. Źródłem cierpienia – w sensie psychologicznym - są więc takie 
emocje jak, np.: lęk, żal, złość, poczucie krzywdy, uczucie silnego stresu, trwające do-
póty, dopóki sytuacja emocjonalna człowieka nie ulegnie w sposób wyraźny korzystnej 
zmianie. Negatywne emocje mogą mieć, jak wiadomo, szkodliwy wpływ nie tylko na 
psychikę, ale również na fizyczny stan zdrowia; ponadto trudno je kontrolować, dlatego 
wywierają często destrukcyjny wpływ na sposób funkcjonowania społecznego jednostki 
(Dobrychłop A., 2009, s. 122-123).

Jednakże, o paradoksie, bywają często elementem inspirującym twórczo, albowiem 
cierpienie człowieka to stan jego ducha domagające się wyrażenia. Na przykład poezja 
C. K. Norwida to pieśń cierpiącego i umęczonego człowieka, skierowana do Boga (Baron 
P., 2009, s. 106-107). Jakież to bliskie poezji osób niepełnosprawnych i chorych (Stupin-
-Rzońca A., 1997; Szczepaniak L., 2005), w której cierpienie, najczęściej wywołane 
chorobą, bądź smutkiem i samotnością, wyzwala tak silne wzruszenie twórców, że 
musza przelać je na papier. Oczywiście, w literaturze pięknej cierpienia własne (psy-
chiczne) pisarzy, spowodowane najczęściej udręką wywołaną niespełnioną miłością, 
utratą ukochanej osoby lub właśnie samotnością, mają artystycznie znakomite realizacje, 
zwłaszcza w okresie romantyzmu, ale nie tylko. Można by je obrazowo ująć w nurcie od 
osiemnastowiecznego utworu o nieszczęśliwej, romantycznej miłości, pt.: Cierpienie 
młodego Wertera, Johana Wolfganga Goethego (1749-1832) - do opowiadania z XX 
wieku o gorzkiej, samotnej starości z jej chorobami i rozpaczą, pt.: Cierpienia starego 
Wertera, Bohumila Hrabala (1914-1997). Należy wspomnieć, że Werter Goethego daje 
wzór romantycznego samobójcy, który nie mógł unieść swojej rozpaczy. Zapoczątkowu-
je również chorobę początku XIX wieku, le mal du siècle, właśnie na smutek i melan-
cholię, przybierającą różne formy, tj. od spokojnej niechęci do świata aż do rozpaczy, tak 



294

Podstawy współczesnej biblioterapii

charakterystycznej dla romantyzmu. A rozpacz to przecież - według duńskiego filozofa 
Sørena Kierkegaarda (1813-1855) – choroba na śmierć (Kierkegard S., 1972, s. 146).

U Schopenhauera cierpienie - w sensie filozoficznym – bierze się z jego pesymi-
stycznego poglądu na świat i życie, który był gorzki i wypływał z woluntarystycznej 
metafizyki. Dla niego nie dobro, lecz zło jest pojęciem zasadniczym. Wszechobecność 
zła w świecie jest prawdą oczywistą, naocznie oglądaną, a nie wyrozumowaną. Zresztą 
nie tylko w ontologii, lecz także w etyce, zatem również wolność trzeba wytłumaczyć, 
wychodząc od zła. Na szczególną uwagę zasługuje wola w postaci, w jakiej przejawia 
się w człowieku, a więc jako motyw uświadomiony. Stąd bierze się złudzenie, jakobyśmy 
byli w działaniach naszych całkowicie wolni i mogli podporządkować je rozumowi, 
okiełznać przez nadane przez nas samych prawa. Tymczasem działania nasze wynikają 
ze zbiegu okoliczności, czyli bodźców płynących ze świata zewnętrznego, i wrodzonego, 
niezależnego od nas (Garewicz J., 1994, s. XXV-XXIX). Albowiem „na dnie człowieka 
i na dnie wszystkich rzeczy jest popęd, a popęd ten jest bezrozumny, działający bez celu 
i nie znający ukojenia. Nic nie jest zdolne zaspokoić go, a nawet gdy jest zaspokojony 
chwilowo, prze zaraz dalej. Towarzyszy mu ciągle poczucie braku, niezaspokojenia, 
niezadowolenia. Dążymy do szczęścia, a nie możemy go osiągnąć; dążymy do tego, by 
przynajmniej utrzymać życie, ale nawet i to na stałe nie jest osiągalne. W drobnych tro-
skach i zabiegach – o jedzenie, miłość, uchronienie się przed niebezpieczeństwami – 
schodzi krótkie życie. A przy tym jeszcze lęk nieustanny jest udziałem świadomego 
stworzenia, przede wszystkim lęk przed śmiercią. Człowiek szuka sposobu, by ujść 
swego losu, szuka ulgi i pociechy w filozofii, religii, wytwarza majaki i złudzenia, przej-
muje się pozornymi wartościami – wszystko na próżno. W tych warunkach życie jest 
męką” (Tatarkiewicz W., 1978, s. 221).

Schopenhauer znał tylko dwa wyjścia z cierpienia życia, „jeden natury moralnej, 
drugi – estetycznej. Przez wyzbycie się pożądań i potrzeb możemy oderwać się od świa-
ta, stać mu się obcymi i wyzwolić od cierpienia, jakie niesie. Był to motyw filozofii in-
dyjskiej [tzw. nirwany], ale z nim Schopenhauer łączył motyw etyki chrześcijańskiej; 
mianowicie współczucie, będące jednym ze składników etyki chrześcijańskiej, uczynił 
podstawą swej etyki. Życie jest męką nie tylko dla nas, ale dla wszystkich ludzi, i widok 
innych ludzi musi wzbudzać w nas współczucie: jest ono naturalną naszą reakcją i mo-
tywem działania. A zarazem jest czynnikiem wyzwolenia: przejąwszy się bowiem cier-
pieniem cudzym, odrywamy się i wyzwalamy od własnego. Drugim źródłem ulgi w cier-
pieniu jest sztuka; ona zdolna jest zatrzymać ów pęd woli, który stanowi osnowę życia 
i przyczynę cierpienia. Wobec sztuki bowiem, wobec piękna, zatapiamy się w kontem-
placji, w kontemplacji zaś ustaje działania popędów i woli; kontemplacja jest […] bez-
interesowna, wyzbyta pożądań. – A przy tym kontemplacja daje nam nie tylko ulgę, ale 



295

Maska Saturna - czyli o smutku w poezjoterapii

i najwyższe poznanie: poza nią bowiem ujmujemy tylko zmienne, przepływające obrazy 
rzeczy, ona zaś zatrzymuje ten przepływ, chwyta w rzeczach to, co stałe, niezmienne” 
(Tatarkiewicz W., 1978, s. 221). Rzeczywiście, te dwa paliatywy przeciw cierpieniu, tj. 
współczucie i sztuka, wyszczególnione przez Schopenhauera, dominują tematycznie 
w literaturze przedmiotu.

II.2.	Choroba i śmierć
Drogi do smutku wiodą jednak przede wszystkim przez świadomość choroby 

i widmo śmierci. Właśnie świadomość bliskiej śmierci skłoniła Jezusa, tuż przed poj-
maniem w Ogrójcu, do wypowiedzenia znamiennych słów zapowiadających Jego cier-
pienie: „Smutna jest moja dusza aż do śmierci;” (Mt/38), w których smutek jest syno-
nimem cierpienia. Ale smutek jest także synonimem świadomości choroby. Stąd 
metaforyczne wykorzystanie choroby i  smutku często się krzyżuje i nakłada się na 
siebie, zwłaszcza w poezji romantycznej. W tej epoce zresztą to właśnie smutek i cho-
roba czyniły człowieka „interesującym”. Być smutnym, chorym, oznaczało wówczas 
bycie kimś wyrafinowanym. Aby odczuwać smutek, czy też, jak to było częste wśród 
literatów tej epoki, zachorować na gruźlicę, należało być człowiekiem wrażliwym. Mit 
gruźlicy wtedy stanowił przedostatni epizod w długiej karierze prastarej idei melancho-
lii, która zgodnie z teorią czterech humorów była chorobą artystów (Sontag S., 1999, 
s. 35-36). Jeden z naszych wielkich romantyków, Juliusz Słowacki (1809-1849), o któ-
rym wiadomo, że zmarł na gruźlicę, niewątpliwie pod wpływem nieuleczalnej choroby 
napisał jedno ze swoich arcydzieł poetyckich, Hymn (Smutno mi Boże!), w którym do-
minującym nastrojem jest właśnie nastrój smutku. Ale jest to smutek specyficzny, bo 
łagodny, cichy, pełen spokoju i rezygnacji, wyczuwa się w nim świadomość choroby, 
niespełnienia, a także aspekt wieczności, piękna i czaru oraz przeświadczenie o nie-
uchronności śmierci:

„I.
Smutno mi Boże! Dla mnie na zachodzie
Rozlałeś tęczę blasków promienistą,
Przede mną gasisz w lazurowej wodzie
Gwiazdę ognistą,
Choć mi tak niebo ty złocisz i morze,
Smutno mi Boże!

II.
Jak puste kłosy, z podniesiona głową,
Stoję rozkoszy próżen i dosytu,
Dla obcych ludzi mam twarz jednakową,
Ciszę błękitu:



296

Podstawy współczesnej biblioterapii

Ale przed tobą głąb serca otworzę,
Smutno mi Boże!

III.
Jako na matki odejście się żali
Mała dziecina, tak ja płaczu bliski,
Patrząc na słońce, co mi rzuca z fali
Ostatnie błyski,
Choć wiem, że jutro błyśnie nowe zorze,
Smutno mi Boże!

IV.
Dzisiaj na wielkim morzu obłąkany,
Sto mil od brzegu i sto mil przed brzegiem,
Widziałem lotne w powietrzu bociany
Długim szeregiem.
Żem je znał kiedyś na polskim ugorze,
Smutno mi Boże!

V.
Żem często dumał nad mogiłą ludzi,
Żem prawie nie znał rodzinnego domu,
Żem był jak pielgrzym co się w drodze trudzi
Przy blaskach gromu,
Że nie wiem gdzie się w mogiłę położę,
 Smutno mi Boże!

VI.
Ty będziesz widział moje białe kości
W straż nie oddane kolumnowym czołom:
Alem jest jako człowiek co zazdrości
Mogił, popiołom...
Więc że mieć będę niespokojne łoże,
Smutno mi Boże!

VII.
Kazano w kraju niewinnej dziecinie
Modlić się za mnie co dzień... a ja przecie
Wiem, że mój okręt nie do kraju płynie,
 Płynąc po świecie...
Więc że modlitwa dziecka nic nie może,
Smutno mi Boże!

VIII.
Na tęczę blasków, którą tak ogromnie
Anieli twoi w niebie rozpostarli,
Nowi gdzieś ludzie w sto lat będą po mnie



297

Maska Saturna - czyli o smutku w poezjoterapii

Patrzący — marli.
Nim się przed moją nicością ukorzę,
Smutno mi Boże!

Pisałem o zachodzie słońca, na
morzu przed Alexandryą.
		  (Słowacki J, 1996).”

W owych latach gruźlica była nieuleczalna, tak jak dzisiaj rak. Lecz, jak pisze 
Susan Sontag: „najbardziej uderzające podobieństwo między mitologią gruźlicy a mito-
logią raka polega na tym, że obie choroby są, lub były, pojmowane jako choroby namięt-
ności. […]. I tak zgodnie z mitologią gruźlicy, atak choroby jest zazwyczaj skutkiem lub 
objawem jakiegoś namiętnego uczucia. Ale namiętność musi zostać stłumiona, nadzieje 
zaprzepaszczone. […]. Zaś zgodnie z mitologią raka, chorobę wywołuje zazwyczaj sys-
tematyczne tłumienie uczuć. […]. Podobnie jak dzisiaj opisy raka, tak samo niegdyś 
wszystkie typowe opisy gruźlicy przedstawiają rezygnację jako przyczynę choroby” 
(Sontag S., 1999, s. 24-27). A więc utrata nadziei i zaprzeczenie witalności. Albowiem 
„w przeciwieństwie do gruźlicy rak uważany jest na ogół za chorobę mało stosowną dla 
postaci romantycznej, być może dlatego, że romantyczne pojęcie melancholii zastąpiono 
obecnie nieromantycznym pojęciem depresji” (Sontag S., 1999, s. 54). A depresja to 
melancholia pozbawiona czaru, taka jak opisana w poniższym wierszu:

„najbardziej wierny jest
smutek trwożnej pustki
gdy opuści
mnie
prawie wszystko
humor
zdrowie
rodzina
przyjaciele
pieniądze
gdy nie będzie
pogody ładnej
telefonów
uśmiechów
siły
chęci
zostanie
tylko
wierny niesłychanie
smutek trwożnej pustki
zostanie



298

Podstawy współczesnej biblioterapii

tylko
wierny niesłychanie
smutek trwożnej pustki
zostanie
tylko
zostanie
i kto to powiedział, że wierność jest pożądaną cechą”
		  (Mimowszystko M., 1997, s.93)

W ogóle choroba to – jak powszechnie wiadomo - zaburzenie funkcji lub uszko-
dzenie struktury organizmu, zwykle, każde odstępstwo od pełni zdrowia. A metaforycznie: 
„choroba jest nocną półkulą życia, naszym bardziej uciążliwym obywatelstwem. Od dnia 
narodzin każdy z nas posiada bowiem jakby dwa paszporty – przynależy zarówno do 
świata zdrowych, jak i do świata chorych. I choć wszyscy wolimy przyznawać się tylko 
do lepszego z tych światów, prędzej czy później, chociażby na krótko, musimy uznać 
również nasz związek i z tym drugim” (Sontag S., 1999, s. 7). Tak rozumiana choroba 
ukazywana w poezji, np. w wierszach szpitalnych, zawiera poetycką metaforę smutku 
wiążącą się z sytuacją cierpienia i bólu, czasem ze świadomością nieuniknionej śmierci. 
Cierpienie jawne lub skrywane, jest w nich bowiem szpitalną codziennością nasyconą, np. 
pełną niepokoju atmosferą oczekiwania na operację, chemioterapię, przeszczep, która 
uwyraźnia problemy choroby. Przy czym śmierć i cierpienie, np. dziecka, nie są ukazy-
wane w tej poezji poprzez pryzmat okropności, makabryzmu, horroru. Ks. Lucjan Szcze-
paniak – autor tomu poezji szpitalnej – „rzadko używa leksemu >umierać<. Zastępuje go 
słowami >odchodzić<, >opuszczać żywych< (Aleksandrowicz A., 2005, s. 13).

Śmierć jest dolą człowieka i związany z nią smutek. „Smutek w tym przypadku 
jest stratą czyjejś obecności w naszym życiu, znaczących relacji, naszego w nim udziału. 
Trochę płaczemy nad własną samotnością, utratą części siebie. Nie ma tu znaczenia wiek 
osoby zmarłej, równie głęboko, jeśli nie silniej, opłakujemy stratę dziecka, nawet bardzo 
małego, [czego poetyckim przykładem są Treny Jana Kochanowskiego]. Nie ma znacze-
nia czas trwania współczesnej drogi, podobnie jak stopień bliskości, pokrewieństwa, 
głębokość zażyłości” (Bohdan Z., 2014, s. 145). Choć są pytania o przedwczesną śmierć, 
celowość bólu, cierpienia, smutku i niezgoda na to:

„Smutek oślizłe macki zacisnął na mym sercu,
tchnie chłodem i wdziera się coraz dalej… dalej,
pożera wszelkie radosne uczucia.
Śmierć!
To ona zabrała mi…
Gdzieś tam szydzi z mej rozpaczy,
ciągle zbierając nowe żniwo dusz.



299

Maska Saturna - czyli o smutku w poezjoterapii

Nienasycona.
Upiorna z wiecznie wyciągniętymi pazurami.
Idź precz, nie łakom się na moje życie,
to nie gasnąca iskierka, lecz płomień.
Muszę istnieć, by mógł ktoś opłakać tę duszę,
to istnienie, które znienacka zagarnęłaś.
Wiedz, że i twoim bezlitosnym rządom,
przyjdzie kres… a wtedy będziesz musiała
rozliczyć się z każdego ludzkiego istnienia.
Biada ci!
Jeśli chociaż jedno przedwcześnie zabrałaś.
		  (Walencik J., 1997, s. 189).”

Śmierć w powyższym wierszu jest okrutna i niesprawiedliwa, dlatego że dotknęła 
osoby z bliskiego otoczenia podmiotu lirycznego, z tego też powodu stanowi dla niego 
raniące i trudne doświadczenie. Istotą owego doświadczenia jest smutek, który „tchnie 
chłodem i wdziera się coraz dalej… dalej”. Zaś istotnym powodem niezaakceptowania 
śmierci przez podmiot jest czas odejścia bliskiej mu osoby, stanowczo zbyt wczesny 
i gwałtowny. Łatwo dostrzec, że podmiot liryczny jest całkowicie pogrążony w żałobie, 
potrzebuje więc wsparcia by przeżyć okres po stracie.

Według ustaleń psychologów, elementem kluczowym dla procesu żałoby jest od-
czuwanie intensywnej tęsknoty za zmarłym. Obok tęsknoty i osamotnienia charaktery-
stycznymi dla żałoby są uczucia smutku, cierpienia i przygnębienia. Śmierć kogoś bli-
skiego może generować również uczucia: lęku, złości, irytacji, czy poczucia winy. Przy 
czym złość i irytacja są emocjami, które traktuje się jako dość charakterystyczne dla 
procesu żałoby. Obecność tych uczuć w połączeniu z utratą sensu życia mogą powodować 
wystąpienie depresji (Tucholska S., 2009, s. 23). „Należy zwrócić uwagę – jak podkre-
ślają badacze problemu – że żałoba, będąc sytuacją trudną, może jednocześnie być okre-
sem ważnym dla osoby w aspekcie jej osobistego rozwoju. Odejście kogoś bliskiego 
łączy się z próbą poszukiwania odpowiedzi na szereg pytań egzystencjalnych, a sposób 
udzielenia na nie odpowiedzi może uruchamiać procesy psychiczne o dużym znaczeniu 
dla osobowego wzrostu” (Steuden S., Tucholska S., 2009, s. 8).

Pytań egzystencjalnych jest rzeczywiście wiele. Dotyczą one przede wszystkim 
związku między świadomością nieuchronnego rozstania się z doczesną egzystencją 
a sensem życia. Śmierć bowiem zabarwia całe nasze życie. W każdej jego chwili zdajemy 
sobie sprawę, że nie będzie ono trwało wiecznie. Ma bowiem swój nieuchronny kres. 
Umieranie, które rozumiemy jako nasz akt, w sensie osobowym (duchowym), oznacza 
świadomą akceptację własnej śmierci i żywą pamięć o tym fakcie (Kożuchowski J., 2014, 
s. 17, 20). Tymczasem u człowieka dochodzi do głosu, uwarunkowany biologicznie, 



300

Podstawy współczesnej biblioterapii

naturalny lęk przed śmiercią. Zdaniem A. Kępińskiego – lęk przed śmiercią wyznacza 
tło ludzkiej egzystencji. Jest on często wyolbrzymiany przez brak głębszej refleksji i wia-
ry. I odwrotnie, lęk ten zmniejsza się w przypadku, gdy śmierć rozumiemy jako akt 
osobowy, przeżywany w wierze. Niemniej w stosunku do tej śmierci tak długo, jak długo 
żyjemy, występuje opór (Lewis C. S., (2009). Ten ostatni zostaje jednak złamany, gdyż 
śmierć ostatecznie zwycięża. Nie pozostaje więc nic innego, niż ją zaaprobować. Akcep-
tacja śmierci to akt osobowy, duchowy (Kożuchowski J., 2014, s. 21). Za przykład po-
etycki takiej akceptacji śmierci niech posłuży znany wiersz Bogdana Chorążuka ( ur.1934 r.), 
pt.: Zegarmistrz światła, do którego piękną muzykę skomponował i równie pięknie za-
śpiewał Tadeusz Woźniak; prawdziwa poezjo terapia (cytujemy z pamięci):

„A kiedy przyjdzie także po mnie
Zegarmistrz światła purpurowy
By mi zabełtać błękit w głowie
To będę jasny i gotowy.

Spłyną przeze mnie dni na przestrzał
Zgasną podłogi i powietrza
Na wszystko jeszcze raz popatrzę
I pójdę nie wiem gdzie - na zawsze.”

III.	Poetyckie doświadczanie smutku

Wyrażanie emocji smutku za pomocą słowa pisanego to jedna z najbardziej rzu-
cających się w oczy oznak jego poetyckiego doświadczania. Przez poetycką ekspresję 
smutku należy rozumieć jego opisanie wskazujące czytającemu na obecność w wierszu 
tej emocji. W opinii wielu „smutek powinien być zarezerwowany dla poezji” (Lewis M., 
Haviland-Jones J. M., 2005, s. 770). Gatunkiem poetyckim, którego dominującym ośrod-
kiem kompozycyjnym jest właśnie smutek, pisanym, tzw. dystychem elegijnym - pozo-
staje oczywiście elegia, czyli pieśń lamentacyjna uprawiana przez poetów wszystkich 
epok. W rozumieniu definicyjnym jest to utwór liryczny o treści poważnej, refleksyjnej, 
utrzymany w tonie smutnego rozpamiętywania lub skargi, dotyczący spraw osobistych 
lub problemów egzystencjalnych związanych, np. z przemijaniem, śmiercią, miłością. 
Genetycznie bliski elegii jest niewątpliwie tren, gatunek liryki żałobnej, wyrażający 
smutek i żal z powodu czyjejś śmierci (Głowiński M., Kostkiewiczowa T., Okopień-Sła-
wińska A., Sławiński J., 1976, s. 97-98, 469). Z czasem jednak, termin „smutny” w poezji 
służył nie tylko do opisywania stanu ducha podmiotu, lecz również zaczęto go przenosić 
na przedmioty wywołujące ten nastrój i pisano, np. o smutnych krajobrazach, wnętrzach, 



301

Maska Saturna - czyli o smutku w poezjoterapii

tonach, czy oświetleniach, aż po dominację w liryce, niektórych epok, metaforycznego 
znaczenia określenia tej emocji.

III.1.	Barwy smutku w poezji terapeutycznej – kolor maski Saturna
Chyba żaden symbol kryzysu emocjonalnego nie ma większej wymowy w poezji, 

niż nasycony ekspresją nieszczęścia czarny obraz smutku - kolor maski Saturna. Bierze 
się to stąd, że na przykład w depresjach, jak zauważa Kępiński, koloryt ten waha się od 
szarości do czerni. Od stopnia nasilenia czerni kolorytu zależy granica między nerwicą 
a psychozą. Mrok depresyjny mieści się jeszcze na poziomie nerwicy, całkowita ciemność 
depresji jest już psychozą. Zmiana kolorytu życia, czyli nastroju, stanowi bez wątpienia 
istotę cierpienia. „Zmiana nastroju jest subiektywnym wyrazem tego wszystkiego, co 
dzieje się wewnątrz ustroju i w jego zasadniczych relacjach z otoczeniem. […]. Oddzie-
lanie nastroju od uczucia jest czymś sztucznym. Lepiej określać te dwa pojęcia wspólnym 
mianem kolorytu emocjonalnego. Niezależnie od genezy depresji jej cechą zasadniczą 
jest ciemny koloryt. Ciemność panuje zarówno na zewnątrz, jak wewnątrz. Cechą ciem-
ności jest to, że znikają kolory i zacierają się kontury rzeczywistości. […]. Zarówno świat 
otaczający staje się mroczny, jak i chory sam dla siebie w czarnych kolorach się przed-
stawia. […]. W depresji bowiem dynamika życiowa ulega osłabieniu. Gaśnie pęd do 
życia, wszystko wokół i w środku zaciemnia się, kresem jest ciemność śmierci” (Kępiń-
ski A., 1979, s. 99-101). Jakże widoczne to jest w poezjoterapii:

„Dookoła ciemność,
Brak wszelkich kolorów,
Obraz przed oczami kręci się w kółko i te głosy…
Krzyczą, proszą, szydzą, radzą…
Piski, wrzaski, płacz…
W głowie chaos, którego nie można uciszyć, uporządkować.
Coraz większa rozpacz, lęk przed każdym ruchem
I leki, ile się tylko da.
Bliska utraty zmysłów, wyzwalam ból fizyczny.
Rysy na skórze, strumyczek krwi i …czuję, że jestem…
Ból ten nie umywa się do tego, co w środku.
Plany na >odejście<.”
		  (Klara, lat 19, 2011, s.45).

Czym jest zatem ciemność?. „Z biologicznego punktu widzenia ciemność jest 
antytezą życia. Życie na naszej planecie wiąże się bowiem ze Słońcem. […]. W świetle 
słonecznym rzeczywistość jest jasna, racjonalna, związki z nią udaje się kształtować 
w logiczne struktury. W nocy staje się ona ciemna, budzi nieraz grozę, pustkę ciemno-
ści wypełniają twory własnej fantazji i uczuć, stosunek do niej jest przede wszystkim 



302

Podstawy współczesnej biblioterapii

irracjonalny. […]. Przestrzeń ciemna jest dlatego zawsze przestrzenią psychotyczną, że 
w nią rzutuje się to, co tkwi w głębi człowieka i staje się jego nierzeczywistą rzeczy-
wistością” (Kępiński A., 1979, s. 100). „Czarne słońce” – właśnie tej metafory na okre-
ślenie Saturna - użyła Julia Kristeva, językoznawczyni, psychoanalityczka i filozofka, 
jako tytułu swojej książki o depresji i melancholii, ściślej, do opisu podmiotu depresyj-
nego, pozbawionego możliwości symbolizacji, lecz szukającego dla swego udręczonego 
ciała jakiejkolwiek szansy ekspresji (Kristeva J., 2007, okładka). Jak w poniższym 
wierszu terapeutycznym:

„Zachodziło słońce
I znów traciłam grunt pod nogami.
Nie miałam już siły
Toczyć tej walki wręcz
Bez szans na wygraną:
Z własnym złem,
Z własnym piekłem.
Śniąc, za jasnością tęskniłam,
Gdy słońce się chowa
Szukam światła w mroku.
A nadzieja ucieka,
Wciąż dalej ode mnie,
Wciąż ode mnie dalej…”
		  (Klara, lat 19, 2011, s.40).

Istotą terapii w tym utworze jest to, że przedstawiona w nim pozycja depresyjna, 
polegająca na odczuciu głębokiego smutku z powodu utraty nadziei, została przekroczo-
na poprzez możliwość jej poetyckiej symbolizacji, aby w ten sposób autorka mogła od-
zyskać utracone poczucie szansy na wygranie ze „złem”.

III.1.1.	Składniki emocji jako wyznaczniki poetyckiej interpretacji smutku

Przykładowe przedstawienie poezjoterapii dotyczącej emocji smutku oprzemy na 
wspomnianych już, na początku artykułu, czterech zmiennych jej składnikach związanych 
z doświadczeniem emocjonalnym, którymi są: ocena sytuacji, zmiany w organizmie, 
wyrażanie emocji, umotywowane działanie. Klasyfikacja naukowa składników jest tu 
jedynie porządkującym zabiegiem interpretacyjnym, utwierdza to, co poeci wyrażają 
dzięki swemu osobistemu doświadczeniu. Ich świat przeżyć smutku wyrażony w wierszach 
jest bowiem niezwykle bogaty i zasadniczo nie da się go ująć w jakieś formy klasyfika-
cyjne, które często są za ciasne. Dlatego zaproponowane przykłady twórczości należy 
traktować nie tyle jako wierne obrazy przeżyć smutku, ale jako charakterystyczne ten-
dencje poetyckie, które mogą wystąpić.



303

Maska Saturna - czyli o smutku w poezjoterapii

III.1.1.1.	Ocena sytuacji

Przypomnijmy za psychologami (Parkinson B., Colman A. M., 1999, s. 20-21), że 
różne emocje są charakteryzowane przez różne oceny sytuacji, po pierwsze, na podstawie 
tzw. oceny pierwotnej, wówczas smutek sugeruje, że sytuacja została oceniona negatyw-
nie. Po drugie, z zastosowaniem oceny wtórnej, wtedy, jeśli ocenia się sytuację jako 
niepożądaną oraz uznaje, że potencjał radzenia sobie jest niewielki i trudno będzie go 
zwiększyć, wówczas doświadczanym stanem emocjonalnym będzie z pewnością depre-
sja, czasami z postawą samobójczej rezygnacji, tj. wówczas, gdy przekroczy próg psy-
chotyczny:

„Czuję smutek i serce, które krwawi
Trzymając żyletkę w dłoni
Kreśląc na ciele rany
Jak łzy po policzku
Sączą się krwi krople
Gdy duszę ból rozrywa
Pod osłoną nocy
Nie radząc sobie ze smutkiem i strachem
Wciąż okaleczam swe ciało
By ból dał ukojenie
Dla duszy przepełnionej cierpieniem…”
		  (Lidia, lat 21, 2013, s. 46).

Widzimy, jak zaciemnia się koloryt wiersza („pod osłoną nocy”), wtedy smutek 
(ocena pierwotna) i strach (ocena wtórna), sugerujące negatywne oceny sytuacji podmio-
tu, stają się osiowym objawem depresji, a wyłaniające się z ciemności nocy depresyjnej 
przerażające i groźne myśli samobójcze – okaleczanie się jest uzewnętrznianiem bólu - 
urastają do głównej dominanty kompozycyjnej wiersza. Zbliżenie do śmierci niesie ze 
sobą odpoczynek, jest końcem cierpienia podmiotu, wyraża beznadzieję.

Z drugiej strony, jeśli sytuacja zostanie oceniona jako niepożądana, ale potencjał 
radzenia sobie jako duży, to emocją częściej odczuwaną będzie nadzieja. Oceny sytuacji 
odgrywają przyczynową rolę w rozróżnianiu i przezwyciężaniu emocji smutku w poezji 
terapeutycznej, oto przykład:

„Choć często brak mi sił,
Wciąż jeszcze wiarę w sercu mam,
Cicha nadzieja wciąż mówi mi:
Mimo tych gorszych chwil,
Nadejdzie piękny czas.
Ucichnie duszy smutek,
Łzy będą płynąć w radości,
Moje serce będzie znów szybciej bić,



304

Podstawy współczesnej biblioterapii

Zacznę na nowo ciszyć się dniem.
Uwierzę, że starczy mi sił,
By zmienić obraz, który męczy mnie od lat.”
		  (Sabina, 20 lat, 2011, s. 105).

W opisywanej ocenie sytuacji dominuje wyciszenie nastroju smutku poprzez od-
czuwaną nadzieję na jego przezwyciężenie. Stąd mamy do czynienia ze smutkiem „ci-
chym”, który – według słów A. Kępińskiego może być łagodny, pełen spokoju (Kępiński 
A., 1979, s. 163), a w tym wierszu z wyczuwanym pod nim ciepłem wewnętrznym 
promieniującym od podmiotu lirycznego. Taka ocena sytuacji podmiotu zawiera walor 
terapeutyczny i stanowi katharsis zarówno dla piszącego, jak i czytającego ten utwór.

Poetyckie wyznaczniki smutku stanowią raczej mały, ale niezwykle istotny tera-
peutycznie zestaw ocen. Najważniejsze dotyczą tego, czy sytuacja podmiotu lirycznego 
jest, po pierwsze, negatywna, a jeżeli tak to czy potencjał radzenia sobie podmiotu z nią 
jest mały lub żaden, wówczas występuje brak nadziei i groźba depresji; czy też tenże 
potencjał jest duży, wtedy nadzieja może nawet przezwyciężyć smutek. W tym kontekście 
nie jest przypadkiem, że antologia twórczości poetyckiej osób niepełnosprawnych nosi 
właśnie tytuł „Przesłanie nadziei” (Rzońca-Stupin A., 1997).

III.1.1.2.	Zmiany w organizmie

Silny związek pomiędzy specyficznymi stanami organizmu a emocją smutku, 
występujący często z oceną sytuacji, widoczny jest przede wszystkim w poezji terapeu-
tycznej autorstwa osób niepełnosprawnych i chorych. Emocja smutku skupia ich uwagę 
na tych częściach ciała lub chorobie umysłowej, które czynią je dysfunkcyjnym, unie-
możliwiającym aktywność życiową i społeczną danego podmiotu, jak np. we fragmencie 
wiersza niepełnosprawnej poetki Sabiny Urbaniak:

„Siedzisz na wózku nie dla wygody,
to Twoje nogi, tak się poruszasz,
Nie mówisz o tym – masz swe powody,
a czy to ważne jest dla Sabiny?
W Twoim mniemaniu cały świat winny,
bo po chorobie życie się zmienia.
Dlaczego to ja? – a nie kto inny,
brak Ci pokory i zrozumienia.
I nie miej żalu do swego brata
co się już stało, nigdy nie wróci,
wózek to przecież nie koniec świata,
przez Twą chorobę serce się smuci. […].”
		  (Urbaniak S., 1997, 183).



305

Maska Saturna - czyli o smutku w poezjoterapii

W ogóle serce i żołądek to intuicyjnie kojarzące się organy ciała związane z od-
czuwaniem emocji smutku lub stresu. Niekiedy w centrum opisów poetyckich znajdują 
się reakcje fizjologiczne towarzyszące nadmiernie przykrym stanom depresyjnym pod-
miotu, np.:

„Przekroczyłem stresu próg
zaczyna boleć mnie brzuch
społeczeństwo to wróg
jelita idą w ruch
żołądek się skręca
choroba nakręca
a ja uciekam w róg
walczę sił ostatkiem
aby uciec kontaktom
z otoczeniem
znów”
		  (Bartek, lat 16, 2013, s. 22).

Prawdziwie artystyczną „czarną perłą liryczną” ze zbiorku Czarne perły. Nasze 
psychoetiudy, jest wiersz Salome, lat 20, pt.: Gdyby mi Psyche odpuściła…:

„Gdyby mi Psyche odpuściła
Miałabym diamentowe nadgarstki
Rdzeń kręgowy trwalszy niż ze spiżu
Wątrobę niczym silnik najdoskonalszy
Byłabym kimś.
Gdyby mi Psyche odpuściła
Rankiem miłość wśród młodych traw
Po południu kredyt w banku
Wieczorem kominek i herbata
Trzy stadia życia.
Gdyby mi Psyche odpuściła
Gdyby tylko…
Gdyby…”
		  (Salome, lat, 20, 2013, s. 20).

„Psyche” jest tu metaforą zaburzeń psychicznych, choroby, skontrastowaną w pierw-
szej strofie z metaforami fizycznie zdrowego ciała. Natomiast w drugiej strofie - z opisy-
wanym marzeniem o normalnej młodości i życiu toczącego się przez kolejne etapy („trzy 
stadia życia”). Nie ma opisu dynamiki emocji smutku, jego obecność podkreślają jedynie 
anafory („gdyby”) i pierścieniowa kompozycja wiersza. Wielkie uczucie smutku, spo-
wodowane świadomością nieuleczalnej choroby, harmonizuje jednak z wielkim opano-
waniem podmiotu lirycznego, jakby pogodzonego z losem. W jego postawie rezygnacji 



306

Podstawy współczesnej biblioterapii

dominuje melancholia i na jej wyrażeniu opiera się efekt terapeutyczny tego pięknego 
w swej prostocie utworu. „Aspekt wyzwalającej pozytywności posiada każda >twórcza< 
melancholia – jak zauważa Alina Świeściak – a zatem melancholia >przetwarzana< 
w dzieło artystyczne. Ma ona wręcz działanie terapeutyczne, ponieważ piękno pozwala 
naszej jaźni wychodzić poza siebie, jest ex-stasis” (Świeściak A., 2010, s. 14).

III.1.1.3.	Wyrażanie emocji smutku

Wyrażanie emocji smutku za pomocą opisów stanów depresyjnych jest najbardziej 
charakterystyczną cechą jego doświadczania w poezji terapeutycznej. Poetyckie opisy 
ekspresji smutku mają jednak nie tylko wskazywać na obecność tej emocji czytającym, 
ale również uwalniać od niej piszących wiersze, gdyż silne uczucie smutku, o dużej 
dynamice, z reguły osłabia lub wręcz paraliżuje inną aktywność podmiotu, jak, np. 
w wierszu Sarah, lat 17, pt.: Smutek, który mnie wyścieła od wewnątrz;

„ Ranek. Świt bezczelnie puka
Do okien i patrzy, i słucha…
Na wołanie jego jestem głucha
…Jak pnie lesie

Strząsam z siebie sztuczne światło żarówek
Zapewniając sobie
Ciszą i snem owiany pochówek.
…Mój smutek tęskno w górę pnie się

Chcę bez końca tonąć w miękkiej pościeli.
Zatapiam ręce obie
W pierza bieli.
…Każdy dzień melancholii bukiet niesie

Jestem jedną z tysiąca pomiętych puszek
Skopanych, rzuconych, zgniecionych.
Już nie puch i nie puszek,
Co na wietrze płynie po lasach Księżycem oświetlonych.
Nie.

Kto takową puszkę do przytomności i normalności
Próbował przywrócić
To wie, że to jak łamać na nowo źle pozrastane kości.
Trudno się podnieść po atakach i spokojny oddech wrócić.

Słońca i tak zgasną, żarówki się wypalą,
Ciała ruchliwe po mieście walać się będą, tak, jak się walają.
A ja będę gnić w bieli
Tej pościeli.

Żal oplótł mnie kołdrą



307

Maska Saturna - czyli o smutku w poezjoterapii

Łzy chowają się za poduszką
Tej zbroi ze mnie nie zedrą
Zresztą – po co. Jestem tylko zgniecioną puszką.”
		  (Sarah, lat 17, 2013, s. 25).

Niezależnie od siły opisywanego smutku warto zwrócić uwagę, że różnorodność 
kolorytu tego opisu redukuje się do jednej barwy – ciemności. Podmiot depresyjny stop-
niowo dąży i przyzwyczaja się do ciemności swego otoczenia („Słońca i  tak zgasną, 
żarówki się wypalą”). Ponadto jego smutek jest pusty, nic się w nim nie dzieje, poza 
negatywnym stosunkiem do świata i siebie („Jestem tylko zgniecioną puszką”). Obraz 
własnej osoby staje się nawet ohydny („A ja będę gnić w bieli”). Podmiot owładnięty jest 
myślą o śmierci, bo nie ma nadziei na wyzdrowienie („Tej zbroi ze mnie nie zedrą”).

Ale niekiedy pod czernią wyrażanego smutku można wyczuć ciepło wewnętrzne 
podmiotu, jego miłość do otoczenia, pełne spokoju i ciszy, a nawet uśmiechu pogodzenie 
się z losem i chorobą, tak jest w wierszu Katarzyny Dominik, pt.: Bolesny uśmiech:

„Czuję się dobrze,
to znaczy muszę się czuć dobrze
aby oszuka ciało, które podąża za duszą,
której chcę zaoszczędzić cierpienia
spowijającego moje serce.

Dlatego też kiedy tylko mogę i umiem,
Uśmiecham się do wszystkich wokoło,
Czasami przez łzy, czasami z bólem,
Ale dzięki temu moi bliscy są spokojni.

Takie to życie, bolesne, ale i piękne,
Smutne, ale i radosne…
Dwie sprzeczności, niemniej jeden cel,
Jakim jest BÓG.”
		  (Dominik K., 2014, s. 85).

„Twórczość Katarzyny Dominik – jak piszą znawcy jej twórczości – nosi wyraźne 
piętno zmagania się z chorobą, losem, własnymi rozterkami. Jest pewnego rodzaju dialogiem, 
jaki autorka/podmiot liryczny toczy z samą sobą, któremu towarzyszą niewyszukane rymy 
i łatwo wpadające w ucho zestawienia słów. To jeszcze bardziej podkreśla walor terapeu-
tyczny tej twórczości nastawionej na głębokie przeżywanie i wyrażanie własnych emocji za 
pośrednictwem prostych środków artystycznych” (Matras W., Kania M., 2014, s. 64).

III.1.1.4.	Umotywowane działanie

Stany motywacyjne służące przeciwdziałaniu smutkowi, a więc emocji bardzo 
pasywnej, związane są z nadzieją, jako emocją aktywną. To funkcje tej emocji aktywnej, 



308

Podstawy współczesnej biblioterapii

czyli życzenie zmiany smutnego doświadczenia emocjonalnego i niepewności, że tak 
się stanie, ułatwiają przetrwanie skutków smutku, a nawet, przy wartościach skrajnych 
subiektywnego prawdopodobieństwa powodzenia zmiany, uwolnienia się od niego. Za-
tem uświadomienie pragnień i impulsów do działania stanowi ważny element doświad-
czanej emocji smutku. Patrząc z tej perspektywy, można zauważyć w poezji terapeutycz-
nej silną emocję gotowości do działania, charakteryzującą chęć wyzdrowienie. Ponadto 
silną korelację pomiędzy przypisywaniem sobie przez podmiot liryczny emocji nadziei 
a wyrażaną dynamiką gotowości do działania, np. w wierszu, pt.: SM, Sabiny Urbaniak, 
poetki chorej na stwardnienie rozsiane:

„Czai się w kącie gdzieś SM,
lecz mnie tak łatwo nie dopadnie,
bo taka we mnie drzemie siła,
będę chodziła,
będę chodziła!
Świata nie zdążę już przemierzyć,
lecz myślą wędruję w obce kraje.
Na przekór chorobie żyję, chodzę
i życie jeszcze radość mi daje.
Ciało chorobie podda się, być może,
lecz duszy nigdy nie pokona
i gdy już całkiem mnie położy,
żyć będę, chociaż udręczona.
Gdy sił nie stanie,
na wózku siądę.
Będę jeździła,
lecz będę żyła.”
		  (Urbaniak S., 1997, s. 181).

Oczywiście nadzieja często współwystępuje z wiarą i determinacją, choć nie brak 
niepewności co do sukcesu:

„Nie wiem czy podołam
Zaczynam od nowa budowę
Gmachu nadziei
Układam cegła po cegle
Mur spokoju i nieustępliwości
Odgradzam ścianami wiary
Mój malutki kącik życia”
		  (Czerniak K. A., 1997, s. 29).

A. Kępiński pisze, że „zasadniczo tylko dwie postawy są możliwe do przyjęcia 
w tym smutnym świecie: postawa rezygnacji i postawa buntu. W pierwszym wypadku 



309

Maska Saturna - czyli o smutku w poezjoterapii

człowiek przyjmuje swój los, zanurza się w ciemności smutku i znosi cierpliwie ciężar 
życia. […]. W wypadku postawy buntu człowiek nie może pogodzić się z ciemnością 
i ciężarem życia.” (Kępiński A., 1979, s. 162). W takim wypadku nadzieja jest konieczna:

„Promykiem jasnym ogrzej mnie nadziejo
słodkich słów kołysaniem
Nie bądź tylko twardym kamieniem
i cichych aniołów śpiewaniem
Daj mi siłę nadziejo ogromną
wiarę że życie jest piękne
miłość do tego co chce być kochane
I nie odchodź nadziejo ode mnie”
		  (Grochowska M., 1997, s. 67).

Składniki emocji jako wyznaczniki poetyckiej interpretacji smutku można precy-
zować w poezjoterapii jako skutek wydarzenia pobudzającego smutek podmiotu lirycz-
nego, składającego się właściwie na proces emocjonalny zapoczątkowany jego oceną 
sytuacji. Uczucie smutku jest bowiem u niego świadomym skutkiem tej oceny. Do po-
wstania tego uczucia przyczynia się również uświadomienie sobie przez podmiot zmian 
fizjologicznych organizmu i ekspresja smutku, prowadzące do efektu w postaci umoty-
wowanego działania. Spoglądając na wszystkie cztery składniki smutku jako na proces 
emocjonalny można dostrzec, że zjawisko to zawiera u swych podstaw wspólne odczucie 
depresji.

Dlatego też ciemność i szarość są głównymi barwami smutku, gdyż stanowią 
główne cechy świata depresyjnego podmiotu lirycznego. Inne cechy to tylko dwie posta-
wy podmiotu: rezygnacji i buntu. W pierwszym przypadku mamy do czynienia z apatią 
podmiotu i zanurzaniem się w ciemności smutki, natomiast w drugim, w przypadku 
nadziei, z aktywnością. Podobnie jest z kolorem, do ciemności czasami przenika światło, 
tworząc z nią różne odcienie, tj. wtedy, kiedy nadzieja wypiera uczucia negatywne i pod-
miot liryczny usiłuje zdjąć maskę Saturna.

IV.	Zakończenie

Smutek w poezjoterapii jest przede wszystkim złym nastrojem związanym jednak 
z chorobą, głównie depresją, bywa też przypadłością ograniczoną w czasie i czysto ducho-
wą. Oprócz choroby bowiem, stan ducha smutnego podmiotu lirycznego motywuje często 
zmartwienie lub zmęczenie, czasami melancholia jako oznaczenie nastroju. W rezultacie 
smutek zyskał w tej poezji psychologiczną treść pojęć związanych ze stanami depresyjny-
mi, które w tradycji literackiej odnoszą się najczęściej do melancholii, symbolizowanej 



310

Podstawy współczesnej biblioterapii

przez Saturna. Mimo widocznej zależności od konwencjonalnych schematów tradycji 
poetyckiej, utwory terapeutyczne osiągają miejscami wielkość tragizmu mitu saturnijskie-
go. Zawarta w nich wizja czarnego smutku jest jednocześnie nasycona ekspresją tradycyj-
nego psychiatrycznego obrazu depresji, którego istotę stanowi poetycka synteza motywów 
emocji negatywnych znanych autorom wierszy z własnych przeżyć. Ich pełne napięcia 
emocjonalnego opisy smutku, odwołujące się także do sfery intelektualnej i moralnej, 
prowadzą do terapeutycznego dialogu w sztuce poetyckiej i stanowią dopełnienie procesu 
wyzdrowienia.

Bibliografia:

Aleksandrowicz A., (2005), Wstęp. Twórczość ks. Lucjana Szczepaniaka SCJ – kapłana, poety, 
lekarza, w: Ks. Szczepaniak L., Bo byłem chory… (Mt 25,36). Poezje szpitalne, wstęp, 
wybór i opracowanie A. Aleksandrowicz, Wyd. Księży Sercanów, Kraków.

Baron P., (2009), Cierpienie cudze i własne jako element inspirujący twórczo, w: Dylematy Eg-
zystencjalne, tom 1, Cierpienie, red. nauk. E. Bartkowiak, P. Prüfer, Zielona Góra.

Bartek, lat 16, (2013), Ból (ucha, brzucha i duszy), w: Czarne perły. Nasze psychoetiudy, Wyd. 
Hostel/MORS w Zagórzu k/Warszawy, Zagórze k/Warszawy.

Bohdan Z., (2014), Smutek pożegnania z pacjentem, w: Porozmawiajmy o śmierci…, pod red. 
B. Antoszewskiej i J. Binnebesela, Wyd. UWM, Olsztyn.

Czerniak K. A., (1997), Nie wiem czy podołam, w: Przesłanie Nadziei. Antologia twórczości lite-
rackiej osób niepełnosprawnych ruchowo, Część I, Poezja, Wybór i opracowanie A. Stu-
pin-Rzońca, Wyd. Wyższa Szkoła Pedagogiki Specjalnej im. Marii Grzegorzewskiej, 
Warszawa.

Czernianin W., (2008), Teoretyczne podstawy biblioterapii, wyd. ATUT, Wrocław.

Czernianin W., Czernianin H., (2011), Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii, „Przegląd 
Biblioterapeutyczny” , nr 1.

Dobrychłop A., (2009), Emocje w przeżywaniu cierpienia. Emocje źródłem cierpienia, w: Dyle-
maty Egzystencjalne, tom 1, Cierpienie, red. nauk. E. Bartkowiak, P. Prüfer, Zielona Góra.

Doliński D., (1993), Orientacja defensywna, Wyd. Inst. Psychologii PAN, Warszawa.

Dominik K., (2014), Słowa zaklęte w poezji (zbiór wierszy z lat 2007-2014, Wyd. PROMO, Do-
bczyce A. D.

Encyklopedyczny Słownik Psychiatrii, (1986), pod red. L. Korzeniowskiego i S. Pużyńskiego, 
Wyd. PZWL, Warszawa, hasło: „depresja”.

Földényi L.F., (2011), Melancholia, przeł. R. Reszke, Wyd. KR, Warszawa.



311

Maska Saturna - czyli o smutku w poezjoterapii

Freud Z., (1991), Żałoba i melancholia, w: Kazimierz Pospiszyl, Zygmunt Freud: człowiek i dzie-
ło, Wybór tekstów tłumaczyli: B. Kocowska, A. Czownicka, M. Albiński, L. Jekels, Wyd. 
Ossolineum, Wrocław.

Garewicz J., (1989), O pojęciu pesymizmu, w: „Archiwum Historii Filozofii i Myśli Społecznej”, 
T. 34.

Garewicz J., (1994), Wstęp, do: A. Schopenhauer, Świat jako wola i przedstawienie, Tom I, prze-
łożył, wstępem poprzedził i komentarzem opatrzył J. Garewicz, Wyd. PWN, Warszawa.

Głowiński M., Kostkiewiczowa T., Okopień-Sławińska A., Sławiński J., (1976), hasło: elegia, w: 
Słownik terminów literackich, pod red. J. Sławińskiego, Wyd. Ossolineum, Wrocław.

Grochowska M., (1997), „Promykiem jasnym ogrzej mnie nadziejo…”, w: Przesłanie Nadziei. 
Antologia twórczości literackiej osób niepełnosprawnych ruchowo, Część I, Poezja, Wy-
bór i opracowanie A. Stupin-Rzońca, Wyd. Wyższa Szkoła Pedagogiki Specjalnej im. Ma-
rii Grzegorzewskiej, Warszawa.

ICD-10, (1998), Międzynarodowa statystyka Klasyfikacji Chorób i Problemów Zdrowotnych. 
Rewizja dziesiąta, Klasyfikacja zaburzeń psychicznych i zaburzeń zachowania w ICD-10. 
Badawcze kryteria diagnostyczne, Wyd. Uniwersyteckie Wydawnictwo Medyczne „Vesa-
lius”. Instytut Psychiatrii I Neurologii, Kraków – Warszawa.

Kępiński A., (1979), Melancholia, Wyd. PZWL, Warszawa.

Kierkegard S., (1972), Bojaźń i drżenie. Choroba na śmierć, z oryginału duńskiego przełożył 
i wstępem opatrzył J. Iwaszkiewicz, Wyd. PWN, Warszawa.

Klara, lat 19, (2011), Zachodziło słońce…, w: Zwrotnica. Nasze psycho-narracje, Wyd. Hostel/
MORS w Zagórzu k/Warszawy, Zagórze k/Warszawy.

Klibansky R., Panofsky E., Saxl F., (2009), Saturn i melancholia. Studia z historii, filozofii, przy-
rody, medycyny, religii oraz sztuki, przekł. A. Kryczyńska, Wyd. UNIVERSITAS, Kra-
ków.

Kożuchowski J., (2014), Ks. Józef Kożuchowski, Filozoficzne aspekty problemu śmierci. Spoj-
rzenie Roberta Spaemanna, w: Porozmawiajmy o śmierci…, pod red. B. Antoszewskiej 
i J. Binnebesela, Wyd. UWM, Olsztyn.

Kristeva J., (2007), Czarne słonce. Depresja i melancholia, przekład M. P. Markowski, R. Ryziń-
ski, wstęp M. P. Markowski, Wyd. UNIVERSITAS, Kraków.

Lewis C. S., (2009), Smutek, przekład J. Olędzka, Wyd. Esprit, Kraków.

Lewis M., Haviland-Jones J. M., (2005), Psychologia emocji, tłum P. Kołyszko, GWP, Gdańsk.

Lidia, lat 21, (2013), Sznyty, które bola inaczej, w: Czarne perły. Nasze psychoetiudy, Wyd. Ho-
stel/MORS w Zagórzu k/Warszawy, Zagórze k/Warszawy.

Łosiak W., (2007), Psychologia emocji, Wyd. Akademickie i Profesjonalne, Warszawa.



312

Podstawy współczesnej biblioterapii

Matras W., Kania M., (2014), „Słowa zaklęte w poezji”. O autoterapeutycznych właściwościach 
poezji na przykładzie twórczości Katarzyny Dominik, „Przegląd Biblioterapeutyczny”, 
Vol. IV, nr 2.

Mickiewicz A., (1997), Wybór poezji, oprac. Cz. Zgorzelski, Ossolineum, t. 1, 2. Wrocław.

Mimowszystko M., (1997), „najbardziej wierny jest…”, w: Przesłanie Nadziei. Antologia twór-
czości literackiej osób niepełnosprawnych ruchowo, Część I, Poezja, Wybór i opracowa-
nie A. Stupin-Rzońca, Wyd. Wyższa Szkoła Pedagogiki Specjalnej im. Marii Grzegorzew-
skiej, Warszawa.

Mitarski J., (1979), Z dziejów melancholii, w: Kępiński A., Melancholia, Wyd. PZWL, Warsza-
wa, 1979.

Norwid. C. K., (1973), Pisma wierszem i prozą, wybrał i wstępem opatrzył J. W. Gomulicki, 
Wyd. PIW, Warszwa.

Parkinson B., Colman A. M., (1999), Emocje i motywacja, pod red. Briana Parkinsona i Andrew 
M. Colmana, przekł. I. Sowa, Wyd. Zysk i S-ka, Poznań.

Rzońca-Stupin A., 1997, Przesłanie Nadziei. Antologia twórczości literackiej osób niepełno-
sprawnych ruchowo, Część pierwsza, Poezja, Wybór i opracowanie A. Stupin-Rzońca, 
Wyd. WSPS, Warszawa.

Sabina, 20 lat, (2011), Tryptyk o tym co czuję (fragm.), w: Zwrotnica. Nasze psycho-narracje, 
Wyd. Hostel/MORS w Zagórzu k/Warszawy, Zagórze k/Warszawy.

Salome, lat, 20, (2013), Gdyby mi Psyche odpuściła…, w: Czarne perły. Nasze psychoetiudy, 
Wyd. Hostel/MORS w Zagórzu k/Warszawy, Zagórze k/Warszawy.

Sarah, lat 17, (2013), Smutek, który mnie wyścieła od wewnątrz, w: Czarne perły. Nasze psycho-
etiudy, Wyd. Hostel/MORS w Zagórzu k/Warszawy, Zagórze k/Warszawy.

Seligman M. E. P., (1996), Optymizmu można się nauczyć. Jak zmienić swoje myślenie i swoje 
życie, przeł. A. Jankowski, Wyd. Media Rodzina, Poznań.

Słowacki J, (1996), Poezje, Warszawa.

Słownik Pojęć Filozoficznych, (1996), pod red. W. Krajewskiego, przy współpracy R. Banajskie-
go, Wyd. Nauk. SCHOLAR, Warszawa.

Sontag S., (1999), Choroba jako metafora. AIDS i  jego metafory, przeł. J. Anders, Wyd. PIW, 
Warszawa.

Staniszewski G., (2009), Podróże metafizyczne. Eseje o pesymizmie w literaturze romantycznej, 
Wyd. Świętego Krzyża, Opole.

Steuden S., Tucholska S., (2009), Wstęp, do: Psychologiczna analiza procesu żałoby, w: Psycho-
logiczne aspekty doświadczania żałoby, red. S. Steuden, S. Tucholska, Wyd. KUL, Lublin.

Stupin-Rzońca A., (1997), Przesłanie Nadziei. Antologia twórczości literackiej osób niepełno-
sprawnych ruchowo, Część I, Poezja, Wybór i opracowanie A. Stupin-Rzońca, Wyd. Wyż-
sza Szkoła Pedagogiki Specjalnej im. Marii Grzegorzewskiej, Warszawa.



313

Maska Saturna - czyli o smutku w poezjoterapii

Szczepaniak L., (2005), Ks. Szczepaniak L., Bo byłem chory… (Mt 25,36). Poezje szpitalne, 
wstęp, wybór i opracowanie A. Aleksandrowicz, Wyd. Księży Sercanów, Kraków.

Świeściak A., (2010), Melancholia w poezji polskiej po 1989 roku, Wyd. UNIVERSITAS, Kra-
ków.

Tatarkiewicz W., (1978), Historia filozofii, Tom II, Filozofia nowożytna do roku 1830, Wyd. 
PWN, Warszawa.

Tetmajer-Przerwa K., (1980), Poezje, 1980, Warszawa.

Tucholska S., (2009), Psychologiczna analiza procesu żałoby, w: Psychologiczne aspekty do-
świadczania żałoby, red. S. Steuden, S. Tucholska, Wyd. KUL, Lublin.

Urbaniak S., (1997), List otwarty, w: Przesłanie Nadziei. Antologia twórczości literackiej osób 
niepełnosprawnych ruchowo, Część I, Poezja, Wybór i opracowanie A. Stupin-Rzońca, 
Wyd. Wyższa Szkoła Pedagogiki Specjalnej im. Marii Grzegorzewskiej, Warszawa.

Urbaniak S., (1997), SM, w: Przesłanie Nadziei. Antologia twórczości literackiej osób niepełno-
sprawnych ruchowo, Część I, Poezja, Wybór i opracowanie A. Stupin-Rzońca, Wyd. Wyż-
sza Szkoła Pedagogiki Specjalnej im. Marii Grzegorzewskiej, Warszawa.

Walencik J., (1997), „Smutek oślizłe macki zacisnął na mym sercu…”, w: Przesłanie Nadziei. 
Antologia twórczości literackiej osób niepełnosprawnych ruchowo, Część I, Poezja, Wy-
bór i opracowanie A. Stupin-Rzońca, Wyd. Wyższa Szkoła Pedagogiki Specjalnej im. Ma-
rii Grzegorzewskiej, Warszawa.





315

Rozdział 4.

O pojmowaniu wychowawczej roli sztuki 
w biblioterapii – na przykładzie rozważań 

estetycznych Fryderyka Schillera i Herberta 
Spencera oraz książki Poezja w wychowaniu 

Piotra Chmielowskiego 
(Wiktor Czernianin)

I.	 Schillerowski postulat wychowawczej roli sztuki  
poprzez zabawę

Fryderyk Schiller (1759-1805) jest autorem nie tylko terminu „wychowanie este-
tyczne”, ale także pierwszego w historii filozofii dzieła podkreślającego bardzo mocno 
rolę wychowawczą sztuki, mianowicie Listów o wychowaniu estetycznym człowieka, 
wydanych w 1795 roku. Warto przypomnieć, że dzieło to na język polski po raz pierwszy 
przełożył Fryderyk Henryk Lewestam (1817-1878). Jego tłumaczenie ukazało się w 1843 
roku, pt.: „Fryderyka Schillera >Listy o wychowaniu estetycznym człowieka< tudzież 
rozprawy >O wzniosłości<, >O sztuce tragicznej<, >O moralnej korzyści estetycznej 
obyczajów<”, wyd. Redakcja „Biblioteki Warszawskiej”.1 Pedagogiczna formuła zawar-
ta w tytule jest myląca. Paradoksalnie, słynny niemiecki poeta i dramaturg nie zajmuje 
się wychowaniem (nie ma na myśli procesów edukacyjnych interesujących pedagoga), 
ale w sposób filozoficzny zajmuje się człowiekiem, człowiekiem epoki, w której sam żył, 
a zwłaszcza człowiekiem przyszłości.2 Współczesny Schillerowi człowiek stał się przed-
miotem jego krytyki, ale także troski i niepokoju. Poeta swoją koncepcją estetyczną – 
związaną niewątpliwie z wydarzeniami Rewolucji Francuskiej z 1789 roku - odpowiadał 
na wezwanie do krytyki istniejącego wówczas ustroju feudalnego i do kształtowania form 
nowej przyszłości. Stosunek Schillera wobec Wielkiej Rewolucji był ambiwalentny: 
z jednej strony nie pochwalał okrucieństwa jakobinów, a z drugiej - przemawiały do 
niego ideały buntowników. Dla Schillera pierwszym krokiem realizowania rewolucji 

	 1	„Fryderyka Schillera >Listy o wychowaniu estetycznym człowieka< tudzież rozprawy >O wzniosło-
ści<, >O sztuce tragicznej<, >O moralnej korzyści estetycznej obyczajów<”, [tłum. Fryderyk Henryk Le-
westam], Wyd. Redakcja „Biblioteki Warszawskiej”, Warszawa 1843.
	 2	I. Wojnar, Estetyczna samowiedza człowieka, Wyd. PWN, Warszawa 1982.



316

Podstawy współczesnej biblioterapii

społecznej i politycznej miała być postulowana rewolucja estetyczna, podjęta w imię 
harmonijnego i wszechstronnego rozwoju człowieka rozdartego wewnętrznymi sprzecz-
nościami. Rewolucja ta miała być oparta na programie postulującym urzeczywistnienie 
harmonii społecznej poprzez kształtowanie wewnętrznej harmonii człowieka, co z kolei 
możliwe było tylko dzięki sztuce.3 Jako zasadnicze cele wychowania estetycznego Schil-
ler wyznaczył: 1/ ukształtowanie pełnej, zintegrowanej, harmonijnej jednostki; 2/ stwo-
rzenie idealnego państwa równości i wolności politycznej.4 Kształtowanie wewnętrznej 
harmonii człowieka poprzez sztukę brzmi nowocześnie i jest bliskie biblioterapii. Oczy-
wiście, funkcje terapeutyczne sztuki nie mogą być identyfikowane z funkcjami wycho-
wawczymi, ale są im w poważnym stopniu pokrewne,5 stąd m.in. bierze się podział bi-
blioterapii na kliniczną i wychowawczą. „Głowa musi kształtować serce” – powiada 
Rafael, jeden z dwu protagonistów Teozofii Juliusza, filozoficznego dialogu, napisanego 
przez Schillera – jak przypomina Jerzy Prokopiuk we Wstępie do Listów – przed 1783 r.; 
jego twórca liczy sobie wówczas dwadzieścia kilka lat. Trudno znaleźć bardziej jędrny 
wyraz ducha Oświecenia, epoki, w której urodził się i wychował Schiller. W zdaniu tym 
– pisze dalej Prokopiuk – ogniskuje się racjonalistyczna i moralistyczna postawa świa-
domości oświeceniowej, właściwy jej kult rozumu i kult cnoty. Na tym fundamencie 
Oświecenie oparło swą wiarę we własną przełomowość i wyższość nad czasami prze-
szłymi. We własnej ocenie epoka ta widziała siebie jako kulturę uwolnioną od przesądów 
i autorytetów, i poddaną jedynie prawu rozumu utożsamionemu z prawem natury. O „peł-
noletniości” tych czasów – by użyć określenia Kanta – miało świadczyć osiągnięcie 
krytycznej samowiedzy, wolności i autonomii, odsłaniających człowiekowi nieograni-
czone horyzonty wielkości duchowej i realizujących się wraz z postępującym opanowy-
waniem własnej natury i świata zewnętrznego.6 Przyjrzyjmy się zatem bliżej poglądom 
autora Listów o wychowaniu estetycznym człowieka.

Schillerowski postulat wychowawczej roli sztuki oparty jest na jej dualizmie, jako 
syntezie zmysłowości i duchowości oraz identyfikacji z zabawą. Koresponduje to z pod-
kreślanym przez poetę dualizmem istoty ludzkiej, jej sprzecznymi instynktami fizycznym 
i moralnym oraz pędem do gry, czyli do zabawy, jako szczególnie rozpowszechnionym 
zjawiskiem życia. Wiążąc pochodzenie zabawy z pochodzeniem sztuki pisał: „Przedmiot 
owego popędu gry przedstawiony w  jednym ogólnym zarysie, można więc nazwać 
żywym kształtem [żywą formą]: pojęcie to służy do oznaczenia wszelkich estetycznych 

	 3	I. Wojnar, Estetyka i wychowanie, Wyd. PWN, Warszawa 1964.
	 4	S. Słowińska, Koncepcja wychowania estetycznego Fryderyka Schillera – inspiracja dla edukacji 
kulturalnej dorosłych, „Dyskursy Młodych Andragogów” Zielona Góra 2006, nr 7, s. 173-182.
	 5	I. Wojnar, Estetyka i wychowanie…, op. cit., s. 48.
	 6	J. Prokopiuk, Wstęp. Utopia i profesja, czyli dwie dusze Fryderyka Schillera, w: Fryderyk Schiller, 
Listy o estetycznym wychowaniu człowieka i inne rozprawy, tłum. I. Krońska, J. Prokopiuk, wstępem opa-
trzył Jerzy Prokopiuk, Wyd. Czytelnik, Warszawa 1972, s. 5.



317

O pojmowaniu wychowawczej roli sztuki w biblioterapii – na przykładzie  rozważań estetycznych...

właściwości zjawisk [jakości rzeczy], jednym słowem do określenia tego, co w najszer-
szym znaczeniu nazywamy pięknem.”7 Przedmiotem popędu gry i zabawy jest dla 
niego piękno. „Pięknem człowiek powinien się tylko bawić i bawić się powinien tylko 
pięknem.”8 Piękno to istota sztuki. Natomiast istotą tego, co ludzkie, jest dla Schillera 
instynkt zabawy: „Człowiek bawi się tylko wówczas, gdy jest pełnym człowiekiem, jest 
zaś pełnym człowiekiem jedynie wtedy, gdy się bawi.”9 To znaczy, kiedy ożywia się 
i cieszy pięknem arcydzieł, ponieważ sztuka właśnie stanowi najwyższą, najwznioślej-
szą radość życia. Według Schillera zabawa jest działalnością estetyczną. Nadmiar ener-
gii, wolnej od zewnętrznych potrzeb, stanowi tylko warunek powstania estetycznej 
rozkoszy, jakiej, zdaniem Schillera, dostarcza zabawa. Funkcję tę Schiller nazywa 
trzecim popędem – komentuje Carl Gustaw Jung – popędem gry i zabawy, który nie 
przypomina żadnej z przeciwstawnych funkcji, a jednak zajmuje miejsce między nimi 
i oddaje sprawiedliwość istocie obu, zakładając oczywiście, że doznawanie i myślenie 
będą wówczas p o w a ż n y m i   funkcjami.10

Wyłączając z ludzkiego postępowania przymus, a także dowolność i przypadko-
wość, popęd do zabawy zdolny jest doprowadzić człowieka do osiągnięcia pełnej wol-
ności, zarówno pod względem fizycznym, jak i moralnym.11 Człowiek w zabawie znaj-
duje się nie tylko w kręgu rzeczywistości, ale i w kręgu wyobraźni. Odczucie piękna 
uwarunkowane jest refleksją i uczuciem, a piękno staje się jednocześnie stanem i czynem. 
Pełnia człowieczeństwa – to ideał zabawy daleki od pustych zabaw człowieka empirycz-
nego, bliski natomiast wszechstronnemu kształtowaniu się osobowości pod wpływem 
arcydzieł sztuki. One to urabiają i kształtują człowieka w miarę tego, jak przenikają do 
jego świadomości i obdarzają go sobą i bogacą. Wnikliwe poznawanie arcydzieł sztuki 
i uleganie ich oddziaływaniu uszczęśliwia człowieka i przeobraża go, rozwijając i kształ-
tując jego obraz świata i jego osobowość. „Aby człowieka zmysłowego uczynić człowie-
kiem rozumnym – pisze poeta – nie ma innego sposobu jak tylko uczynić go człowiekiem 
estetycznym.”12

	 7	F. Schiller, Listy o estetycznym wychowaniu człowieka i inne rozprawy, tłum. I. Krońska, J. Proko-
piuk, wstępem opatrzył J. Prokopiuk, Wyd. Czytelnik, Warszawa 1972, s. 99.
	 8	C. G. Jung, Archetypy i symbole. Pisma wybrane, wybrał, przeł. i wstępem poprzedził J. Prokopiuk, 
część II, rozdz. 1, Listy o estetycznym wychowaniu człowieka, Wyd. Czytelnik, Warszawa 1976, s. 321.
	 9	I. Wojnar, Estetyka i wychowanie…, op. cit., s. 57. Zob. też interpretację tej myśli i tego dzieła Schil-
lera dokonanej przez Carla Gustawa Junga w książce Archetypy i symbole. Pisma wybrane, wybrał, przeł. 
i wstępem poprzedził J. Prokopiuk, część II, rozdz. 1, Listy o estetycznym wychowaniu człowieka, Wyd. 
Czytelnik, Warszawa 1976, s. 320 i n. Por. też rozważania Freuda o roli zabawy w twórczości literackiej, 
w szkicu Pisarz i  fantazjowanie…, zob. Dzieła, Tom X, Sztuki plastyczne i  literatura, przeł. R. Reszke, 
Wydawnictwo KR, Warszawa 2009, s. 145 i n…., op. cit.
	 10	C. G. Jung…, op. cit., s. 320.
	 11	I. Wojnar, Estetyka i wychowanie…, op. cit., s. 57
	 12	F. Schiller, Listy o estetycznym wychowaniu człowieka i inne rozprawy…, op. cit., s. 134.



318

Podstawy współczesnej biblioterapii

II.	 Schillera teoria człowieka estetycznego

Ów człowiek estetyczny to tyle, co uszlachetniony człowiek fizyczny, zdolny do 
panowania nad siłą swoich uczuć, osiągający wolność działania. Jak zauważył Stefan 
Szuman, autor książki pt.: O sztuce i wychowaniu estetycznym: w pełni optymistyczny 
jest sąd Schillera o możliwościach prostych ludzi dotarcia do wartości tej prawdziwej, 
wielkiej sztuki. „Od publiczności – pisze Schiller – wymaga się jedynie wrażliwości, a tę 
przecież ona posiada. Zajmuje miejsce przed kurtyną pełna nieokreślonych pragnień 
i wszechstronnych możliwości odczuwania. Przynosi ze sobą zdolność pojmowania 
rzeczy najwznioślejszych, cieszy ją wszystko, co mądre i słuszne, i chociaż zaczęła od 
zadowalania się złymi sztukami, skończy na pewno na żądaniu znakomitych, jeżeli się 
jej próby takich sztuk pokaże.”13 Rozróżniając „złe” i „znakomite” sztuki, Schiller miał 
na myśli utwory, które albo nie są, albo są wartościowymi dziełami sztuki, czyli z jednej 
strony utwory pseudoartystyczne, a z drugiej, artystycznie doskonałe i dogłębnie oddzia-
łujące dzieła.14

Natura ludzka w przekonaniu Schillera jest dynamiczna i zdolna nie tylko do nie-
ustannego przekształcania się, ale przede wszystkim do nieustannego przezwyciężania 
swoich własnych sprzeczności – właśnie dzięki wyzwalającemu działaniu sztuki. Jak już 
wspomniano Schiller rozróżnił w człowieku i sztuce dwa zasadniczo różne pierwiastki: 
zmysłowość i duchowość. Pierwszy jest bierny, drugi – czynny. Pierwszy jest chaotycz-
ny, drugi – uformowany i formujący. Pierwszy jest życiem biologicznym, drugi – formą 
pojęciową, mającą swe źródło w rozumie. Im większe przeciwieństwo zachodzi pomiędzy 
tymi pierwiastkami, tym trudniej człowiekowi stopić je w sobie w jedną harmonijną 
całość. Dlatego tak często spotykamy ludzi, w których toczy się nieustanna walka między 
życiem zmysłowym i duchowym. Są i  tacy, którzy doprowadzili w sobie do zgody te 
dwie sfery kosztem jednej z nich. Możliwe są tutaj dwa przypadki: jednym z nich jest 
człowiek zmysłowy o zagłuszonym życiu duchowym, drugim – człowiek żyjący w sferze 
pojęć, ale pozbawiony energii zmysłów. Każdy z nich jest odchyleniem od ideału czło-
wieka, który ma być energią duchową zharmonizowaną z energią zmysłowości. Taki jest 
według Schillera „człowiek o pięknej duszy”.15

Jung ciekawie zauważył, że Schiller właściwie zdawał sobie sprawę z tego, co to 
znaczy przyznawać w jakimś stopniu pierwszeństwo „popędowi gry i zabawy”. Jak już 
widzieliśmy – pisał – usunięcie stłumienia wywołuje gwałtowny konflikt przeciwieństw 

	 13	Fryderyk Schiller, Oblubienica z Messyny, 1803, Przedmowa do tragedii. Cyt. za: Stefan Szuman, 
O sztuce i wychowaniu estetycznym, Wyd. Szkolne i Pedagogiczne, Warszawa 1990, s. 139.
	 14	S. Szuman, O sztuce i wychowaniu estetycznym, Wyd. Szkolne i Pedagogiczne, Warszawa 1990, 
s. 139.
	 15	B. Nawroczyński, Rozbiór krytyczny poglądów Fryderyka Schillera na wychowanie estetyczne czło-
wieka, Kwartalnik Pedagogiczny” 1960, nr 2, s. 51.



319

O pojmowaniu wychowawczej roli sztuki w biblioterapii – na przykładzie  rozważań estetycznych...

i kompensację, która w sposób konieczny prowadzi do upadku wartości dotychczas naj-
wyższych. Fakt – dalej streszczamy wypowiedź Junga – że głos zabiera barbarzyńca 
żyjący w Europejczyku, oznacza katastrofę kultury, tak jak my ją dziś jeszcze rozumiemy, 
albowiem któż zaręczy, że tak człowiek, kiedy zacznie się „bawić”, będzie to robił z my-
ślą o estetycznym nastroju i rozkoszowaniu się prawdziwym pięknem? Byłoby to prze-
widywanie całkowicie nieusprawiedliwione. Nieunikniony spadek poziomu kultury każe 
się raczej spodziewać czegoś zupełnie innego. Dlatego Schiller powiada słusznie: „Este-
tyczny popęd gry będzie więc w swych pierwszych próbach zaledwie widoczny, ponieważ 
popęd zmysłowy, przez swój kapryśny upór i dzikie żądze, nieustannie staje mu na 
przeszkodzie. Dlatego też widzimy, że surowy smak przede wszystkim chwyta się rzeczy 
nowych i zadziwiających, postaci barwnych, awanturniczych i dziwacznych, istot gwał-
townych i dzikich, i że niczego bardziej nie unika, jak prostoty i spoczynku.” Trzeba 
z tego wyciągnąć wniosek, że Schiller zdawał sobie sprawę z niebezpieczeństwa zwią-
zanego z tą przemianą. Tłumaczy to również fakt, że sam nie może zadowolić się znale-
zionym rozwiązaniem i odczuwa potrzebę, by dać człowiekowi pewniejszy fundament 
jego człowieczeństwa niż postawa estetyczno-ludyczna, albowiem przeciwieństwo 
między funkcjami jest tak wielkie i poważne, że zabawa z trudem mogłaby zrównoważyć 
cały ciężar i powagę konfliktu. Potrzeba czegoś trzeciego, co przynajmniej zrównowa-
żyłoby powagę obu sprzecznych czynników. 16

Dualizm natury ludzkiej zostaje w koncepcji Schillera uzupełniony dualizmem 
sztuki: dopiero piękno idealne może stać się gwarantem jedności człowieka, narzędziem 
przezwyciężania jego napięć. Schiller uważał, że nie jest możliwe bezpośrednie przejście 
od stanu fizycznego do stanu moralnego, czyli osiągnięcie człowieczeństwa w dwoistym 
układzie natury ludzkiej. O przejściu tym decyduje dopiero natura troista, czyli zaistnie-
nie w człowieku także stanu estetycznego, przejściowego, jako szczebla do prawdziwego 
człowieczeństwa. Stan estetyczny jest dla człowieka nie tylko stanem wolności, ale 
jednocześnie stanem rozmyślań, wyrażającym swobodny stosunek człowieka do świata. 
Wynikająca stąd satysfakcja estetyczna staje się podstawą nowej jedności człowieka.17

Przy postawie ludycznej – pisze Jung – cała powaga musi zniknąć, a tym samym 
pojawia się możliwość absolutnego określenia. Popęd ten kieruje się już ku doznaniu, już 
to ku myśleniu, raz igra z obiektami, innym razem z myślami. W żadnym razie jednak 
nie będzie on igrał wyłącznie z pięknem, do tego bowiem potrzebne jest w y c h o w a n i e 
e s t e t y c z n e  i człowiek nie byłby już barbarzyńcą, a przecież chodzi właśnie o to, jak 
ma się ze stanu barbarzyństwa wydobyć. Dlatego przede wszystkim trzeba wreszcie 
stwierdzić, gdzie znajduje się najgłębsza istota człowieka. (C. G. Jung 1976, s. 322). 

	 16	C. G. Jung…, op. cit., s. 321-323.
	 17	I. Wojnar, Estetyczna samowiedza człowieka…, op. cit., s. 36-37.



320

Podstawy współczesnej biblioterapii

A priori człowiek jest zarówno doznawaniem, jak myśleniem, jest rozdzierany sprzecz-
nościami, dlatego też musi tkwić gdzieś pomiędzy nimi i w swym najgłębszym wnętrzu 
być istotą, która wprawdzie partycypuje w obu popędach, jednakże również może być od 
nich różna, tak że wprawdzie musi znosić działanie popędów i niekiedy im ustępować, ale 
także może je wykorzystywać dzięki temu, że się od nich odróżnia, podobnie jak odróżnia 
się od sił natury, którym wprawdzie jest poddana, ale się z nimi nie identyfikuje. Schiller 
wypowiada się na ten temat następująco; „To współistnienie obu głównych popędów nie 
sprzeciwia się zresztą w żaden sposób absolutnej jedności ducha, jeśli tylko samego ducha 
odróżnimy od obu tych popędów. Wprawdzie oba te popędy w nim istnieją i działają, ale 
on sam nie jest ani materią, ani formą, ani zmysłowością, ani rozumem.”18

Ideał życia wynika więc w sposób logiczny z dwoistości natury ludzkiej, jedno-
czonej i harmonizowanej przez trzecią siłę - pędem do zabawy, czyli ludycznej kreacji. 
W ten sposób elementy estetyczne stanowią istotną treść natury ludzkiej. Inaczej mówiąc: 
do tak pomyślanego ideału może doprowadzić człowieka tylko wywodząca się z zabawy 
sztuka, jej sensem bowiem jest piękno, a piękno polega na możliwie najdoskonalszym 
zespoleniu w jedną harmonijną całość rzeczywistości zmysłowej z  formą pojęciową. 
Właśnie dzięki temu, że świat sztuki jest światem pięknej ułudy, panuje w nim swoboda 
estetyczna. Zamiast działać na serio gramy w nim pozbawieni ograniczających więzów, 
wyzwoleni od wszelkiego przymusu, zarówno fizycznego, moralnego, jak i logicznego. 
Ten stan estetycznej wolności, według Schillera, odgrywa w życiu duchowym człowieka 
rolę pierwszorzędną. On to otwiera swobodny dostęp do wszystkich innych dziedzin 
życia. Przez stan ten człowiek musi przejść, jeśli chce się wyzwolić z życia zmysłowego 
i włączyć do życia duchowego.

Schiller chciałby – podsumowuje Jung – istotę zmysłową uczynić istotą rozumną 
czyniąc z niej uprzednio istotę estetyczną. Trzeba zmienić naturę człowieka zmysłowego 
– mówi Schiller – życie psychiczne trzeba „poddać władzy formy”, człowiek ten musi 
„swoje fizyczne przeznaczenie wypełniać według zasad piękna”, „na obojętnym polu 
życia fizycznego musi zacząć życie moralne”, „jeszcze przebywając w granicach zmysłów 
zacząć urzeczywistniać swoją rozumną wolność”, „swym skłonnościom narzucić prawo 
swej woli”, „nauczyć się szlachetniejszych pożądań”. 19

To „musi” u Schillera jest równoznaczne z dobrze znanym „powinien”, na które 
zawsze się powołujemy – konstatuje Jung – kiedy nie widzimy innej drogi. Również tu 
natykamy się na nieuniknione granice. Byłoby niesłuszne, gdybyśmy po jednym czło-
wieku, choćby nawet wielkim, chcieli się spodziewać rozwiązania tego gigantycznego 
problemu, który rozwiązać mogą jedynie całe epoki i ludy, i to również nie świadomie, 

	 18	C. G. Jung…, op. cit., s.322-323.
	 19	Tamże, s. 346.



321

O pojmowaniu wychowawczej roli sztuki w biblioterapii – na przykładzie  rozważań estetycznych...

lecz za zrządzeniem losu. Wielkość myśli Schillera leży w jego psychologicznej obser-
wacji i w intuicyjnym zrozumieniu tego, co zaobserwował. 20

Tak więc uduchowienie człowieka rozpoczyna się od zabawy i sztuki. Harmoni-
zując życie wewnętrzne jednostek ludzkich, sztuka wywiera również wpływ wychowaw-
czy na życie społeczne. „Tylko smak estetyczny wnosi harmonię do społeczeństwa, gdyż 
stwarza harmonię w jednostce ludzkiej”.21 Właśnie to dynamiczne ujęcie sztuki i równo-
cześnie dynamiczne ujęcie natury ludzkiej, pozwoliły Schillerowi na formułowanie po-
stulatów wychowawczych.

Schiller był przekonany, że człowiek potrafi odzyskać utraconą pełnię. Drogę 
wiodącą do tej regeneracji pokazał w swym programie „wychowania estetycznego”. 
Estetyka pełni tu funkcję prawdziwie ludzkiego modelu kultury wspartego na harmonij-
nym rozwoju człowieka. W modelu tym pogodzone zostaną wszystkie dualizmy moral-
ności, historii i polityki. Piękno jest najwyższym wzorcem tej nowej kultury, a zarazem 
jedyną drogą, jaka do niej wiedzie. Tylko ona umożliwia „totalizację” rozdartego czło-
wieka, a więc także zasadniczą przebudowę całej kultury i społeczeństwa. W tej harmo-
nizującej funkcji piękno stanowi „trzecią siłę” i wytwarza „trzeci charakter”, który po-
średniczy między skrajnościami wszystkich sprzeczności i  jednocześnie łączy je 
w wyższą, syntetyczną jedność. 22

Nie ma niewątpliwości, że teoria Schillera ma charakter spekulatywny i że – jak-
kolwiek związana pośrednio z bodźcami pochodzącymi z rzeczywistości społecznej – nie 
zamierza zajmować się praktyką i konkretnymi wymiarami ludzkiego życia. Mimo łatwych 
dziś do stwierdzenia naiwności i uproszczeń w Schillerowskiej koncepcji człowieka, 
pozostaje słuszne i aktualne jej podstawowe założenie: postulat wychowawczej roli 
sztuki.23 Sylwia Słowińska, autorka artykułu pt.: Koncepcja wychowania estetycznego 
Fryderyka Schillera – inspiracja dla edukacji kulturalnej dorosłych, zauważa, że wiele 
łączy niektóre współczesne polskie koncepcje edukacji kulturalnej z teorią Schillerowską. 
Odwołują się one bowiem do klasycznej tradycji i dowartościowując rolę sztuki w pro-
cesach wychowawczych, afirmują (zakorzeniony już w antyku) ideał harmonijnie ukształ-
towanej jednostki ludzkiej. Wątki te odnaleźć można m.in. w koncepcji wychowania 
estetycznego Stefana Szumana oraz w koncepcji wychowania przez sztukę i do sztuki 
warszawskiej szkoły Bogdana Suchodolskiego i Ireny Wojnar (s. 181).

	 20	Tamże.
	 21	B. Nawroczyński…, op. cit., s. 52-53.
	 22	J. Prokopiuk…, op. cit., s. 24.
	 23	I. Wojnar, Estetyka i wychowanie…, op. cit., s. 57.



322

Podstawy współczesnej biblioterapii

III.	Inspiracje Schillera i Spencera w rozważaniach Chmielowskiego

Myśl Schillera o wychowawczej roli sztuki podjął już w XIX wieku Piotr Chmie-
lowski (1848-1904), krytyk literacki i historyk literatury. Jest on autorem książki pt.: 
Poezya w wychowaniu (Wilno 1881), którą można uznać za pierwszą polską pracę poświę-
coną w części biblioterapii wychowawczej, ściślej poezjoterapii. Można uznać, ponieważ 
środkiem wychowawczym świadomie przez niego zalecanym jest – wskazana w tytule 
– poezja. To nie jedyny argument, o innych będzie mowa w dalszej części referatu.

Chmielowski oparł swoje rozważania na poglądach Fryderyka Schillera–roman-
tyka i Herberta Spencera–pozytywisty. Kontrast był zamierzony, tak jak i próba jego 
przezwyciężenia. Chmielowski pisze: „w końcu przeszłego stulecia jeden z najświetniej-
szych poetów myślicieli – Fryderyk Schiller – pisząc >o estetycznym wychowaniu czło-
wieka< pod wrażeniem terroryzmu rewolucji francuskiej, chciał uciec z krainy smutnej 
rzeczywistości, którą fantazja jego jeszcze wyolbrzymiała, i szukać schronienia w wiecz-
nie spokojnym, w wiecznie pogodnym państwie sztuki, wypowiadając to sławne zdanie, 
że człowiek o tyle jest człowiekiem, o ile się bawi. Dzisiaj, jeden z najznakomitszych 
filozofów europejskich, Herbert Spencer, poczytuje wprawdzie sztukę za szlachetną za-
bawę, ale dalekim będąc od poczytywania zabawy za najlepsze znamię społeczeństwa, 
przeznacza sztuce dodatkowe tylko znaczenie, – pierwsze, najważniejsze miejsce poży-
tecznej nauce zapewniając. Nie jest to jeszcze kontrast najjaskrawszy, jaki by z pomiędzy 
mnóstwa zdań w tej kwestii wybrać można; wziąłem go jednak naumyślnie dlatego, że 
przez usta wielkich pisarzy wypowiedziana tu została charakterystyczna cecha, odróż-
niająca czasy poezji od czasów rozwagi, czy też naukowego badania.”24

D. B. Elkonin w swojej monografii poświęconej psychologii zabawy zwraca uwa-
gę na fakt, że prace nad teorią zabawy zwykle wiążą się z nazwiskami takich myślicieli 
XIX, jak właśnie F. Schiller, H. Spencer i W. Wundt. W procesie kształtowania swoich 
filozoficznych, psychologicznych i głównie estetycznych poglądów wysunęli oni kilka 
tez dotyczących także zabawy. 25 Zdaniem Elkonina najbliższy rozumieniu genezy zaba-
wy okazał się - nie wspominany przez Chmielowskiego -Wilhelm Wundt, powszechnie 
uważany za pierwszego przedstawiciela psychologii eksperymentalnej. Ale myśli wypo-
wiedziane przez Wundta w dziele pt.: Ethik, z 1886 roku, są fragmentaryczne. Mimo to 
Elkonin je zacytował. Wundt skłonny był uważać, iż źródłem zabawy jest rozkosz: „Za-
bawa – pisał on – to dziecko pracy. Nie ma ani jednej zabawy, która nie miałaby swego 
prototypu w jednej z form poważnej pracy, zawsze poprzedzającej ją zarówno w czasie, 

	 24	P. Chmielowski, Poezya w wychowaniu, Wydawnictwo E. Orzeszkowej i S-ki, Wilno 1881, s. 6-7, 
(sygn. Ossolineum 77.331).
	 25	D. B. Elkonin, Psychologia zabawy, tłum. L. Łoś, przedm. L. Wołoszynowa, Wyd. Szkolne i Ped., 
Warszawa 1984, s.18.



323

O pojmowaniu wychowawczej roli sztuki w biblioterapii – na przykładzie  rozważań estetycznych...

jak i w samej jej istocie. Konieczność przedłużenia istnienia zmusza człowieka do pracy. 
W toku zaś pracy stopniowo uczy się on doceniać aktywność swoich sił jako źródło 
rozkoszy. Zabawa – kontynuuje Wundt – usuwa przy tym pożyteczny cel pracy, a więc 
czyni celem ten przyjemny rezultat, jaki towarzyszy pracy.” 26 Komentując to Elkonin 
pisze, że podczas gdy Herbert Spencer, analizując zabawę, włączał także zabawę czło-
wieka do biologicznego obszaru, to Wilhelm Wundt włącza ją do obszaru socjalno-histo-
rycznego.

IV.	Poglądy Spencera

W tym miejscu należy przypomnieć stanowisko Spencera na temat zabawy, sztuki 
i wychowania, które przedstawił w pracy pt.: O wychowaniu umysłowym, moralnym 
i fizycznym (org. ang. Education Intellectual, Moral and Physical, 1861 r.).27 Otóż Spen-
cer (1820-1903), czołowy reprezentant ewolucjonizmu - przedstawiał sztukę, zabawę 
jako rodzaj gry potrzebnej w walce o byt, bo ćwiczącej sprawność zmysłową [energię].28 
Punktem wyjścia dla jego teorii zabawy, którą określa się jako teorię nadmiaru energii, 
stało się zagadnienie pochodzenia impulsu do zabawy. Pisał on, że zabawa jest takim 
samym sztucznym ćwiczeniem sił, które - wskutek braku dla nich ćwiczeń naturalnych 
- stają się na tyle gotowymi do rozładowania, że szukają dla siebie ujścia w działalności 
umownej zamiast w działalności rzeczywistej. Według Spencera różnica pomiędzy za-
bawą a estetyczną działalnością polega tylko na tym, że w pierwszej znajdują swój wyraz 
zdolności niższe, podczas gdy w drugiej – wyższe.29

Ograniczenie to traktował jednak jako rezultat konieczności uwzględniającej realne 
warunki życia w świecie współzawodnictwa i wolnej konkurencji. Zdawał sobie bowiem 
sprawę, że ten homo oeconomicus, którego pragnie wychować, będzie człowiekiem ogra-
niczonym i że pełny rozwój jego osobowości wymagać będzie również budzenia wrażli-
wości na przejawy piękna.30 Podkreślał, że: „nie mniej od innych przywiązujemy wagę do 
kultury estetycznej i do związanych z nią przyjemności. Życie straciłoby połowę uroku 
bez malarstwa, rzeźby, muzyki, poezji i wzruszeń wywołanych przez wszelkiego rodzaju 

	 26	Tamże.
	 27	W Polsce pierwsze jej wydanie ukazało się w tłumaczeniu Michała Siemiradzkiego w 1879 roku, 
a więc było znane Chmielowskiemu. Zob. R. Wroczyński, Wstęp do: Herbert Spencer, O wychowaniu umy-
słowym, moralnym i fizycznym, tłum. Antoni Peretiatkowicz, wstępem i komentarzem opatrzył R. Wroczyń-
ski, wyd. Ossolineum, Wrocław 1960, s. XXVII).
	 28	W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, tom III, Filozofia XIX wieku i współczesna, wyd. PWN, Warsza-
wa 1981, s. 91.
	 29	D. B. Elkonin, Psychologia zabawy, tłum. L. Łoś, przedm. L. Wołoszynowa, Wyd. Szkolne i Ped., 
Warszawa 1984, s. 19-20.
	 30	R. Wroczyński, Wstęp do: Herbert Spencer, O wychowaniu umysłowym, moralnym i fizycznym…, 
op. cit., s. XXV.



324

Podstawy współczesnej biblioterapii

naturalne piękno.”31 Cytuję dalej: „Ale co innego jest uznawać kulturę estetyczną za 
środek sprzyjający w znacznej mierze ludzkiemu szczęściu, a co innego uważać, że jest 
to podstawowe wymaganie tego szczęścia. Jakkolwiek ważne może być jej [tj. kultury 
estetycznej] znaczenie, musi ona ustąpić pierwszeństwa tym rodzajom kultury, które 
wpływają bezpośrednio na codzienne obowiązki. Architektura, rzeźba, malarstwo, mu-
zyka i poezja mogą być słusznie nazwane kwieciem życia cywilizowanego. Ale nawet 
zakładając, że posiadają one taką wartość wybitną, iż podporządkowują sobie życie cy-
wilizowane, z którego wyrosły (co z trudnością można podtrzymywać), musimy jednak 
uznać – że wytworzenie zdrowego życia cywilizowanego musi być na pierwszym planie 
i że wykształcenie, które temu służy, musi zająć miejsce najwyższe. Talenty, sztuki pięk-
ne, literatura piękna i wszystkie tego rodzaju rzeczy, które, jak mówimy, tworzą rozkwit 
cywilizacji, powinny być całkowicie podporządkowane temu wykształceniu i wychowa-
niu, na których cywilizacja się opiera. Skoro wypełniają wolne chwile życia, to powinny 
wypełniać chwile wolne od pracy wychowawczej. Jakkolwiek to twierdzenie wydaje się 
nieoczekiwane, to jednak prawdą jest, że najwyższa sztuka wszelkiego rodzaju oparta 
jest na nauce, że bez nauki nie może ani być doskonałej twórczości, ani pełnej oceny.32 
Oczywiście, nie wierzymy ani na chwilę w to – pisze dalej filozof - że nauka stworzy 
artystę. Twierdzimy, że musi on rozumieć wytyczne prawa zjawisk, zarówno obiektyw-
nych, jak subiektywnych, ale nie twierdzimy bynajmniej, że znajomość tych praw zastą-
pi wyobraźnię naturalną. Nie tylko poeta, ale każdy artysta rodzi się, a nie tworzy się. 
Twierdzimy jedynie, że wrodzone zdolności nie mogą zwalniać nas od pomocy wiedzy. 
Intuicja może wiele uczynić, ale nie może uczynić wszystkiego.33 Jak stwierdziliśmy 
wyżej, nauka jest konieczna nie tylko dla najpomyślniejszej twórczości, ale także dla 
pełnej oceny sztuk pięknych. Czyż większa zdolność człowieka niż dziecka do oceny 
piękna obrazu nie wynika właśnie z jego szerszej wiedzy o tych prawach natury lub życia, 
które obraz wyraża? Im więcej rzeczywistości wyraża artysta w danym zakresie dzieła, 
tym więcej zdolności pobudza; im liczniejsze idee sugeruje, tym więcej może dostarczyć 
przyjemności. Ażeby jednak dostarczyć tej przyjemności, widz, słuchacz czy czytelnik 
muszą znać rzeczywistość, którą artysta przedstawia; a znać tę rzeczywistość to tyle, co 
mieć więcej wiedzy.”34

Wiadomo, że filozofia Spencera wywarła przemożny wpływ na kształtowanie się 
ideologii pozytywizmu warszawskiego. Zasady trzeźwości, utylitaryzmu, realnego przy-
gotowania do życia stały się wówczas dominującymi kwestiami wychowawczymi.35 Ale 

	 31	H. Spencer, O wychowaniu umysłowym, moralnym i fizycznym…, op. cit., s. 39-40.
	 32	Tamże, s. 40-42.
	 33	Tamże, s. 46.
	 34	Tamże.
	 35	R. Wroczyński…, op. cit., s. LV.



325

O pojmowaniu wychowawczej roli sztuki w biblioterapii – na przykładzie  rozważań estetycznych...

już na parę lat przed ukazaniem się książki Spencera w polskiej publicystyce pedagogicz-
nej rozległy się głosy o konieczności zmiany pojęć i zasad wychowawczych. Echa te 
można odnaleźć właśnie we wspomnianej pracy Chmielowskiego.

V.	 Myśli Chmielowskiego o wychowawczej roli sztuki

Wychodzi on od Schillerowskiego dualizmu, ale przedstawia go jako opozycję 
rozumu i uczucia, trudną do pogodzenia, ale nie niemożliwą, tzn. próbuje pogodzić 
pozytywistyczne i romantyczne zapatrywania na rolę sztuki. Pisze: „ludzie praktyczni 
naszych czasów lubią wyśmiewać się z uczuć, nazywając je przeszkodą w jasnym wi-
dzeniu interesów i w spokojnym prowadzeniu życia; [...]. W tym popełniają taką samą 
omyłkę, jak ci romantycy, którzy powagę indywidualnego uczucia stawiali ponad wszel-
kie prawa rozumu, ponad zwyczaje nie tylko towarzyskie, ale społeczne nawet, głosząc 
erę wyswobodzenia namiętności z wszelkich więzów społecznych, tak jak już wyswo-
bodzili fantazję z pęt rozumu. [...] Rozum nie wyziębia serca, [...]; lecz je uszlachetnia, 
rozszerza jego widnokręgi, czyni je świadomym siebie, strzeże od zabłąkań na manow-
ce. A znowuż uczucia potężne były i są zawsze jedynymi dźwigniami wielkich czynów 
w dziejach ludzkości, nadają rozumowi tę siłę, co zniewala wszystkich i do uznania 
prawdy nakłania. Prawdziwie wielkie uczucia, czy to rodzinne, czy obywatelskie, czy 
ogólnoludzkie, biorą swe źródło w rzeczywistości, w usposobieniu ducha naszego i nie 
lękają się tym samym najchłodniejszej analizy rozumu; lecz wychodzą z niej czyste 
i jasne, silne i potężne, a w zastosowaniu życiowym – tysiącem dobroczynnych skutków 
się zaznaczają. [...] Takie jest uzasadnienie znaczenia poezji – i wszelkich naturalnie 
sztuk pięknych – w życiu społecznym: są one wynikiem usposobień i potrzeb duchowych 
człowieka i źródło swe mają w najgłębszych jego warstwach: nie można więc ich usunąć, 
ani zatamować bez naruszenia normalnych warunków życia. [...] To, co się mówi o uszla-
chetniającym wpływie poezji na życie, o przechowywaniu najdroższych uczuć i myśli 
narodowych, o arce przymierza między dawnymi a nowymi laty, - to wszystko zawiera 
się już w tym zdaniu: że poezja, jako najpopularniejsza wyobrazicielka sztuk pięknych, 
jest objawem, a zarazem warunkiem normalnego duchowego życia narodów; że zatem 
na równi staje z wiedzą i ze wszystkimi formami życia społecznego. Kto chce być zu-
pełnym człowiekiem, ten bez jej ciepła i bez jej blasków obejść się nie może. [...] Nie 
jest bóstwem naszego życia, ale też nie prostą, choćby szlachetną, zabawką, - jest ona 
potrzebą i rozkoszą zarazem. Z takiego znaczenia poezji w życiu społecznym wynika 
i jej rola wychowawcza.”36

	 36	P. Chmielowski…, op. cit., s. 23-26.



326

Podstawy współczesnej biblioterapii

Wskazywał przy tym na przykład oddziaływania poetów doby romantyzmu. Poeci 
ci – w opinii Chmielowskiego – chcieli gruntu przerobić społeczeństwo, przelać, przeto-
pić je w formy poetyczne, sądząc, że tak samo, jak obrazami i rymami, potrafią władać 
narodami. Potęga geniuszu nadawała im niezaprzeczone pierwszeństwo nad ówczesnym 
otoczeniem. Poeci stawali się przewodnikami swego społeczeństwa, jego władzą najwyż-
szą, jego wyrocznią: poeci święcili chwile najwyższego rozwoju swej siły. I dziś nawet 
– pisze autor Poezji w wychowaniu - kiedyśmy już tak daleko odbiegli od owych poetycz-
nych czasów, przyznać musimy, że działanie takich geniuszów jak Goethe, Schiller, 
Byron, Mickiewicz, wpłynęło nadzwyczaj ożywczo na suchą, bezduszną, prozaiczną 
rzeczywistość. Poeci czuli i cierpieli niekiedy za miliony, dlatego też u milionów posłuch 
znajdowali.37

Ale, jak stwierdza, był to jednostronny kierunek umysłowości, gdyż fantazja, 
puszczona samopas, coraz to dziwaczniejsze wytwarzała postacie, lubując się w ideali-
zowaniu nadzwyczajnych zjawisk duchowych. Kłóciło się to ze zdrowym rozsądkiem 
lub moralnością, wreszcie rozumem. Zmieniła się epoka, nastał pozytywizm. Wraz 
z rozwojem przemysłu, podniosły się i rozszerzyły niesłychanie badania nad zjawiskami 
przyrody i społeczeństwa. Ubolewał Chmielowski, że poetyczne poglądy, wypływające 
tylko z fantazji i uczucia musiały ustąpić miejsca prawdom doświadczalnym. W badaniach 
tych rozum zajął oczywiście stanowisko naczelne. Teraz nie poezja – pisał – lecz wiedza 
do kierownictwa sprawami umysłowymi dąży; teraz nie fantazja i uczucie, lecz rozum 
pragnie otrzymać władztwo, a raczej wszechwładztwo. Stąd niektórzy myśliciele zaczę-
li uważać poezję za zabawkę, za rodzaj godziwego wytchnienia po trudach całodziennych. 
Z tym stanowiskiem Chmielowski nie mógł się pogodzić, nazywając je „strasznym cy-
nizmem”. 38

Ostatecznie próbował pogodzić fantazję z rozumem, dając swoim wywodom cie-
kawą podbudowę psychologiczną - dzisiaj dość oczywistą. Pisał: „spierać się o to, czy 
ważniejsze jest uczucie, czy umysł, wyobraźnia, czy rozum, znaczyłoby to samo, co 
sprzeczać się o większe lub mniejsze znaczenie prawej lub lewej komory albo też przed-
sionków w sercu człowieka. […]. Toż samo powiedzieć należy o fantazji i rozwadze, 
i o wszystkich innych zdolnościach i usposobieniach, jakie psychologia zdołała zaobser-
wować i uporządkować. Tylko stopień ich natężenia, głębokość i subtelność w ich rozwo-
ju, bogactwo ich rozgałęzienia, siła ich działania, tudzież kierunek tej siły, jest bardzo 
różny, zarówno wśród jednostek pewnego narodu, jak i wpośród narodów.”39 Próbował to 
udowodnić na przykładzie pojęcia i kształcenia fantazji pisząc, że „psychologia dzisiejsza, 

	 37	Tamże, s. 9-10.
	 38	Tamże, s. 15-17.
	 39	Tamże, s. 19.



327

O pojmowaniu wychowawczej roli sztuki w biblioterapii – na przykładzie  rozważań estetycznych...

wykazawszy jedność duchowego życia człowieka, nie mogła oczywiście fantazji arty-
stycznej pozostawić na dawnym wyosobnionym stanowisku; ale musiała wyprowadzić jej 
pochodzenie z najprostszych pierwiastków, chociaż przez to nic a nic nie uszczupliła jej 
doniosłego znaczenia w tworzeniu arcydzieł piękna. Dopóki poczytywano fantazję twór-
czą za jakąś tajemniczą władzę, która jakby różyczką czarodziejstwa wyprowadza cały 
świat piękna z niczego, dopóki w jej działaniu niemiano dopatrzeć żadnej prawidłowości 
- dopóty naturalnie można było mówić o jej przeciwieństwie z rozumem, można było 
w imię natchnienia prawić niedorzeczności. Toteż za panowania romantyzmu, który taki 
pogląd na naturę fantazji wprowadził, za największą piękność uważano odtwarzanie naj-
dziwaczniejszych pomysłów, a nieraz najpotworniejszych pomysłów, zrodzonych w gło-
wach >genialnych< jednostek; unikanie zaś obrazów z rzeczywistości zdjętych, a przed-
stawiających uczucia i myśli ogółu, poczytywano za obowiązek poety. Ale dziś [tj. 
w okresie pozytywizmu], gdyśmy już doszli do przekonania, że największymi arcydzie-
łami są te, które nam, w skróceniu wprawdzie, ale za to tym wybitniej przedstawiają życie 
rzeczywiste, czy to fizyczne, czy to duchowe, kiedy wartość utworu poetycznego za tym 
większą uważamy, im głębiej wyraża powszechne, wiecznotrwałe uczucia ludzkie – dzisiaj 
jest trudno już mówić o tworzeniu z niczego, trudno się zgodzić na rozbrat poezji i rze-
czywistości, niepodobna przystać na zasadnicze przeciwieństwo fantazji i rozumu, a tym 
bardziej na stanowcze oddzielenie fantazji od wyobraźni. […]. Kształcenie wyobraźni 
oddziaływa dobroczynnie na rozum, nadając mu świeżość i lotność.” 40

Wobec powyższego, ciekawie przedstawiają się ustalenia Zygmunta Freuda na 
temat natury pracy poety, przedstawione w szkicu pt. Pisarz a fantazjowanie w 1907 
roku. Otóż Freud odróżniał poetów, „którzy – jak dawni epicy i  tragicy – przejmują 
gotową już materię, od tych, którzy, jak się wydaje, woleliby czerpać tworzywo z własnej 
fantazji.”41 Analizą objął tych ostatnich. „Nas, laików – pisał – zawsze bardzo kusiło, 
by się dowiedzieć, skąd ów osobliwy człowiek, pisarz, czerpie swą materię […] i jak 
mu się udaje stworzyć sytuację, w której postacie te nas wzruszają, wywołują u nas 
uczucia, o które byśmy się nawet nie podejrzewali. […].Gdybyśmy chociaż mogli zna-
leźć u siebie czy u nam podobnych ślady aktywności w jakiś sposób podobnej do upra-
wiania sztuki poetyckiej! […]. Czyż nie powinniśmy szukać pierwszych śladów aktyw-
ności poetyckiej już u dziecka? Najulubieńsze, uprawiane z największą intensywnością 
zajęcie dziecka to przecież zabawa. Zapewne moglibyśmy tu stwierdzić: każde bawiące 
się dziecko zachowuje się niczym pisarz, stwarza bowiem sobie własny świat czy też 
– mówiąc słuszniej – przenosi rzeczy własnego Światało nowej, bardziej podobającej 

	 40	Tamże, s. 20-21.
	 41	Z. Freud, Pisarz i fantazjowanie, w: Dzieła, Tom X, Sztuki plastyczne i literatura, przeł. R. Reszke, 
Wydawnictwo KR, Warszawa 2009, s. 149.



328

Podstawy współczesnej biblioterapii

się mu krainy. Niesłuszne byłoby zatem mniemanie, że dziecko nie traktuje tego świata 
poważnie; przeciwnie dziecko podchodzi do zabawy z całą powagą, zużywa na zabawę 
wielkie potencjały energii. Przeciwieństwem zabawy nie jest powaga, lecz rzeczywistość. 
Dziecko doskonale odróżnia świat zabawy – mimo że jest on tak bardzo obsadzony 
afektami – od rzeczywistości, ugruntowując występujące w nim przedmioty i stosunki 
w widzialnych i uchwytnych rzeczach świata rzeczywistego. Nic innego, jak tylko owo 
ugruntowanie odróżnia dziecięcą „zabawę” od „fantazjowania”. Pisarz czyni to samo, 
co dziecko, które się bawi: stwarza on świat fantazji, który traktuje z całą powagą, czy-
li wyposaża go w wielkie potencjały afektów, jaskrawo odróżniając go od rzeczywisto-
ści. Owo pokrewieństwo zabawy dziecięcej i  twórczości poetyckiej przejawia się 
w mowie, a język określa takie aktywności poetyckie wymagające ugruntowania w uchwyt-
nych przedmiotach zdolnych do przedstawienia mianami >gry<, >komedii<, >tragedii<; 
osobę zaś, która je przedstawia mianem >aktora<. Z nierzeczywistości świata poetyc-
kiego wynikają jednak bardzo ważne konsekwencje dla techniki artystycznej, ponieważ 
wiele z tego, co w rzeczywistości nie mogłoby przysporzyć przyjemności, wiele podniet 
jako takich przykrych dla słuchacza i widza poety, może stać się źródłem rozkoszy w grze 
fantazji. […]. Albowiem gdy pisarz przedstawia nam swą grę, czy też gdy opowiada 
nam o czymś, co skłonni bylibyśmy uznać za jego osobiste marzenie na jawie, wówczas 
czujemy, jak wzbiera w nas wielka rozkosz, płynąca prawdopodobnie z wielu źródeł. 
To, w jaki sposób pisarz umie tego dokonać, to jego najbardziej intymna tajemnica; na 
technice przezwyciężania owej niechęci – niechęci zaiste związanej z problematyką 
owych granic wytyczonych pomiędzy każdym >ja< indywidualnym i >ja< innych – 
polega właściwa ars poetica. Ale dwa zabiegi owej techniki udało się nam przeniknąć: 
autor łagodzi egoistyczny charakter marzenia na jawie za pomocą zmian i zatajeń, 
przekupując nas czysto formalnymi, czyli estetycznym zyskiem rozkoszy, jaki daje nam 
w przedstawieniu swych fantazji. Ów zysk rozkoszy oferowany nam gwoli rozkiełzna-
nia jeszcze większej rozkoszy czerpanej z głębiej położonych źródeł psychicznych 
określamy mianem rozkoszy wstępnej. Uważam, że wszelka rozkosz estetyczna, jaką 
wyzwala w nas pisarz, ma charakter takiej rozkoszy wstępnej i że właściwa przyjemność 
czerpana z dzieła literackiego wynika z napięć wywołanych w naszej duszy. Do sukce-
su tego w niemałym stopniu przyczynia się zapewne fakt, że pisarz wprawia nas w stan, 
w którym możemy się cieszyć własnymi fantazjami bez nijakich wyrzutów, bez żadne-
go wstydu.”42 Tutaj pojawić się musi uwaga, że powyższy opis przeżycia estetycznego 
świetnie koresponduje z jego znaczeniem w koncepcji wychowania estetycznego i bi-
blioterapii Chmielowskiego, o czym się wkrótce będzie mowa.

	 42	Tamże, s. 145-146, 152.



329

O pojmowaniu wychowawczej roli sztuki w biblioterapii – na przykładzie  rozważań estetycznych...

Przeciwstawiając się koncepcji sztuki-zabawy (jako rozrywki), Chmielowski apo-
teozuje wartości pozytywne, użytkowe sztuki. Mówiąc o potrzebie poezji, wskazuje na 
szereg faktów kulturowych świadczących nie tylko o istnieniu i żywotności tej sztuki, 
ale i o jej przydatności społecznej, wychowawczej. W tym akurat bliski jest postulowanej 
przez Augusta Comte,a (1798-1857) harmonizującej roli sztuki. Otóż ten czołowy fran-
cuski filozof (twórca pozytywizmu) uważał, że pod wpływem sztuki, ludzie mogą stać 
się bardziej wrażliwi i szlachetni, zdolni do sprawniejszego myślenia i do lepszego orga-
nizowania życia społecznego. Przede wszystkim literatura, a w szczególności poezja jest, 
zdaniem Comte,a, pomocna w osiąganiu tych wzniosłych celów. Może bowiem stać się 
inspiratorką życia politycznego dzięki przedstawieniu obrazów przyszłego „odrodzenia 
ludzkości”.43 Ale, kontynuuje Comte: „odrodzenie sztuki współczesnej nie ograniczy się 
jedynie do poezji, lecz obejmie stopniowo wszystkie inne sposoby wyidealizowanego 
wypowiadania się, zgodnie z porządkiem ich hierarchii. Myśl pozytywna stanie się pod-
stawą estetycznego odrodzenia, niemniej potrzebnego niż odrodzenie intelektualne i so-
cjalne, z którymi jest nierozłącznie związana”.44

Tak więc w poglądach Chmielowskiego potrzeba, czyli użyteczność poezji (myśl 
Comte,a i Spencera) oraz rozkosz, czyli przeżycie estetyczne (myśl Schillera), określają 
rolę sztuki jako czynnika wychowawczego. Zauważmy, że próbę tego rodzaju syntezy 
można odnaleźć we współczesnej biblioterapii. Potrzeba użycia literatury pięknej jako 
narzędzia wychowawczego czy terapeutycznego - to jest przecież jej definicyjny wyróż-
nik. Przypomnijmy też o kluczowym znaczeniu przeżycia estetycznego w procesie bi-
blioterapeutycznym, wyszczególnionym m.in. przez Caroline Shrodes.45

VI.	Chmielowskiego koncepcja poezjoterapii

Wróćmy do Chmielowskiego. Jego rozważania teorii estetycznych Schillera i Spen-
cera, poszukujące istoty znaczenia sztuki w życiu ludzi, ustępują zainteresowaniom 
percepcją estetyczną młodzieży i wychowawczymi możliwościami poezji. Pisał on: „nie 
moja rzecz wskazywać szczegółowe znaczenie i wpływ różnych sztuk i nauk; powiem 
tylko, że obok nich jedno z ważnych miejsc zająć powinna poezja, - miejsce nie najpierw-
sze i nie najznakomitsze, ale bądź co bądź – istotne. A nie mam tu bynajmniej na myśli 
wykładów poetyki i historii literatury, które bez wątpienia mają również nader doniosłe 
znaczenie w wykształceniu wiedzy wychowanka; ale to żywe i prawdziwe przejmowanie 

	 43	I. Wojnar, Estetyka i wychowanie…, op. cit., s. 67.
	 44	A.  Comte, Metoda pozytywna w  16 wykładach, skrótu dokonał J.  Emile Rigdage, przeł. Wanda 
Wojciechowska, wyd. PWN, Warszawa 1961, s. 344.
	 45	W. Szulc, Kulturoterapia. Wykorzystanie sztuki i działalności kulturalno-oświatowej w lecznictwie, 
Wyd. Akad. Med. w Poznaniu, Poznań 1994, s. 32 i 34.



330

Podstawy współczesnej biblioterapii

się samymi utworami poetyckimi, dające się określić przyswojeniem sobie ich treści 
najgłębszej i artystycznej ich formy.”46 Chmielowski wyraźnie uwypukla wzbogacający 
charakter przeżycia estetycznego, mniej zaś jego elementy intelektualne i ludyczne. Ak-
cent na przeżycie piękna poezji łączy z postulatem rozwoju duchowego, szlachetnych 
uczuć i budowaniem wewnętrznej harmonii młodego człowieka. Z przekonaniem dowo-
dzi, że „inaczej rzecz się ma z czytaniem istotnych arcydzieł. Tu młodzież, z natury już 
samej tak wrażliwa, nie może nie ulec urokowi przepysznych obrazów, które we własnej 
imaginacji odtwarza, wzniosłości potężnych, szlachetnych uczuć, odbijających się sym-
patycznie w jej sercu, nie może pozostać zimną wobec zapału, jaki mistrz prawdziwy 
obudzić zdoła; a nadto, przy umiejętnym kierowaniu takim czytaniem, może odczuć 
i świadomie pochwycić artyzm kompozycji, który tak zbawiennie wpływa na ogólną 
harmonię w uczuciach, a nawet na zachowanie się młodzieży.”47 Z jednej strony więc 
poezja miała przyczynić się do rozszerzenia zakresu doznań i odczuć szlachetnych, kie-
rować prawidłowym rozwojem duchowym, z drugiej zaś, miała wiązać w jeden harmo-
nijny układ działanie uczuć i myśli, a nawet zachowanie się młodych ludzi. Jest to bliskie 
Schillerowskiej koncepcji człowieka estetycznego, zharmonizowanego wewnętrznie 
dzięki oddziaływaniu sztuki, jej piękna. Jest to zresztą i dla Chmielowskiego najwyższy 
cel wychowania, uzupełniony jednakże przez postulat Spencera o dążeniu do samodziel-
ności myślenia wychowanków i prymacie wiedzy. „Najwyższym zadaniem wychowania 
– stwierdzał Chmielowski – jest doprowadzenie wychowanka do samodzielności w my-
ślach, uczuciach i postępkach, a samodzielność tę osiągnąć można wyłącznie przez 
równomierne kształcenie wszystkich usposobień i uzdolnień młodego człowieka. Wspo-
mniałem wprawdzie poprzednio, że taka najwyższa harmonia była udziałem geniuszów 
jedynie, którzy zawsze rzadko się na tej ziemi zjawiają i których wychowanie samo nie 
potrafi wytworzyć; ale nie zapominajmy, że tam była mowa o harmonii najwyższej, do 
której człowiek średni żadnej pretensji mieć nie może; że obok niej są harmonie niższe, 
skromniejsze, polegające na tym, że usposobienia i uzdolnienia, choć niezbyt wysokiego 
sięgają stopnia, przecież zostają z sobą w zgodzie, w tej pięknej równowadze, która, 
choćby w bardzo szczupłym zawierała się zakresie, wywiera zawsze nader miłe wrażenie. 
Do zaprowadzenia takiej równowagi w naszym duchowym istnieniu służą - oprócz naj-
skuteczniejszego zawsze dobrego przykładu w życiu – rozmaite umiejętności i sztuki.”48 
Z powyższego zadania wychowawczego jasno wynika koncepcja młodego człowieka 
kształtowanego przez wiele różnorodnych wpływów, wśród których największa rola 
przypada wiedzy i - sztuce. W zakresie rozwoju umysłowego i życia duchowego celem 

	 46	P. Chmielowski…, op. cit., s. 26-27.
	 47	Tamże, s. 27.
	 48	Tamże, s. 26.



331

O pojmowaniu wychowawczej roli sztuki w biblioterapii – na przykładzie  rozważań estetycznych...

i ideą przewodnią ma być samodzielność, co jest równoznaczne ze zdobyciem harmonii 
i równowagi wewnętrznej w możliwie dostępnym stopniu. Harmonia ta promieniuje na 
całą postawę, na dziedzinę życia zewnętrznego, wywierając – jak to ujął Chmielowski 
- „zawsze nader miłe wrażenie”, jakie cechuje tak ukształtowanego wychowanka.

VII.	 Chmielowski jako prekursor biblioterapii

Wykonanie tego zadania wcale nie jest proste. Zwraca on uwagę na różne prze-
szkody, które uniemożliwiają zamierzone estetyczne oddziaływanie sztuki słowa, a przede 
wszystkim na nieodpowiedni dobór literatury. Przy okazji zauważmy, że odpowiedni 
dobór literatury jest jednym z podstawowych zadań biblioterapii. Chmielowski tłumaczy, 
że: „jeżeli z czytania utworów poetyckich nie odnosi się pożytków, to wynikać może to 
z dwu względów: z niewłaściwego wyboru dzieł wziętych do czytania, a po wtóre: z prze-
ciwieństwa, zachodzącego w uwielbieniu naszym w poezji dla tego, co w rzeczywistym 
życiu poczytujemy za śmieszność, mrzonkę lub niedorzeczność [czyli brak uznania dla 
poezji].”49

W koncepcji estetycznej Chmielowskiego i w jego postulatach związanych z wy-
chowawczą rolą poezji odnaleźć można wiele problemów biblioterapeutycznych, które 
nazwane tak zostaną dopiero w następnym stuleciu, a które to do dzisiaj nie tracą nic na 
aktualności. Wkład Chmielowskiego wydaje się tym cenniejszy dla badań biblioterapeu-
tycznych, że określając zakres rzeczywistego wpływu literatury pięknej, głównie utworów 
poetyckich, implikuje on zarazem potrzebę działania wychowawczego, a więc postuluje 
praktykę wychowania estetycznego: poprzez umiejętne zalecanie wybranych utworów 
i selekcję ich wartości. Oto główne jego zalecenie: „rozumne wychowanie, kierując się 
względami pedagogicznymi, nie może podawać w ręce młodzieży dzieł choćby najwy-
tworniejszych, ale harmonii duchowej pozbawionych; lecz woli zastawiać przed nią 
pokarm zdrowy, z życia rzeczywistego wzięty, a wzmagający uczucia dodatnie, jasne, 
pogodne, szlachetne, które nam samym opromieniają pobyt na ziemi i pożycie z ludźmi 
czynią miłym i pożądanym”.50 Wśród takich lektur jest miejsce na poezję, która spełnia 
funkcje moralne i wychowujące, ukazuje wartość ideałów i nie zasługuje na lekceważe-
nie. Ubolewa Chmielowski, że: „zawsze jeszcze tkwi wśród wielu przekonanie, że poezja 
– to tylko igraszka, to tylko mrzonka, to zbiór ładnych wprawdzie niedorzeczności, ale 
niedorzeczności jedynie. [...] Tacy ludzie z pobłażliwym uśmiechem patrzą na najbardziej 
wybujałe marzenia fantazji, ale za to w praktyce wyśmiewają się nawet z najistotniejszych 
i najwznioślejszych ideałów. Jest to fałsz i to fałsz, zasługujący na stanowcze potępienie. 

	 49	Tamże, s. 27.
	 50	Tamże.



332

Podstawy współczesnej biblioterapii

Jeżeli przez ideał rozumiemy nie jakieś bujanie w nieoznaczonych i niepochwytnych 
regionach, nie marę złudzeń indywidualnych, ale stałe dążenie do najlepszości, dosko-
nałości, to taki ideał musi być hasłem każdego miłującego postęp, bo bez niego pojęcie 
postępu byłoby wprost niedorzecznym.”51 Chmielowski, przejmując Schillerowskie 
piękno ideału, poszukuje go także nie tylko w świecie poetyckim, ale przede wszystkim 
w postawie otwartości na to piękno samego człowieka i w jego możliwościach percep-
cyjno-rozwojowych. Przejmuje także za Schillerem przekonanie, że sztuka ma bardzo 
istotne znaczenie dla człowieka i że potrzebna jest zarówno w życiu jednostki, jak i w ży-
ciu społecznym.

Po rozważaniach o charakterze estetycznym i refleksjach natury ogólno pedago-
gicznej, ostatnią część swojej pracy Chmielowski poświęca sprawom praktycznego 
wychowania młodzieży przez sztukę poetycką, przedstawiając zasady doboru lektur 
i uprzedzając, że mówić będzie wyłącznie o poetach polskich z XIX wieku. Przy okazji 
przedstawił - co prawda bezwiednie, ogólnie i zdawkowo, ale jednak - główne etapy 
działania biblioterapeutycznego. Najpierw, w miarę precyzyjnie, opisał do kogo skiero-
wana jest zalecana lektura, następnie scharakteryzował materiał czytelniczy, określając 
m.in. jego wartość, wreszcie opisał sam proces biblioterapeutyczny, przedstawiając od-
działywanie poezji na czytelnika oparte na przeżyciu estetycznym. Wczytajmy się uważ-
nie w jego słowa: „nie myślałem wcale podawać spisu wyczerpującego, ale z drugiej 
strony miałem na uwadze dwie okoliczności: naprzód, że pisząc te wskazówki, myślałem 
prawie wyłącznie o wychowankach od lat 10 do 16, po wtóre, byłem mocno przekonany 
o prawdzie starej, ale zdrowej maksymy: lepiej czytać mało, a dobrze, niż wiele a źle. 
Wychowanek, który w oznaczonym powyżej wieku odbywa szkolne nauki, ma zajęć 
bardzo wiele, których lekceważyć nie może; na odczytywanie zatem poezji tyle tylko 
czasu pozostawać powinno, ażeby poznał rzeczy najlepsze i najcelniejsze. Wśród takich 
warunków sądzę, że spisana biblioteczka wystarczy, jeżeli na to nacisk raz jeszcze poło-
żę, że poznanie poezji wtedy jedynie prawdziwym, rzetelnym nazwać można, gdy przy-
swoimy sobie jej treść i zrozumiemy jej cudną artystyczną formę; do takiego zaś przy-
swojenia czytanie pobieżne i szybkie bynajmniej nie prowadzi. Przestając w towarzystwie 
najszlachetniejszych postaci, wśród scen z życia wziętych, a wieczną pięknością artyzmu 
nacechowanych, wychowanek zapragnie i sam się do urzeczywistnienia ideałów przy-
czynić.”52

Oczywiście, praktyczne porady w sprawie doboru lektur są skierowane do wycho-
wawców, a jedna z pierwszych uwag jest wyraźnie aksjologiczna i aktualna do dzisiaj: 
„tylko arcydzieła najwyższe, najpiękniejsze, zachowują swoją wiecznotrwałą wartość – 

	 51	Tamże, s. 29-30.
	 52	Tamże, s. 42.



333

O pojmowaniu wychowawczej roli sztuki w biblioterapii – na przykładzie  rozważań estetycznych...

nawet w zakresie pedagogiki: stanowią owszem jedną z najpotężniejszych jej dźwigni.”53 
Chmielowski rozróżnia dzieła literackie dawniejsze, z którymi zapoznanie powinno się 
odbyć w szkole na lekcjach historii piśmiennictwa, i utwory poetyckie jemu współczesne, 
które właśnie zaleca dzieląc je według gatunków. Jako pierwsze wymienił, znamienne 
dla biblioterapii - bajki, baśnie i powiastki. Wśród zalecanych autorów bajek znaleźli się 
m.in. Ignacy Krasicki, Stanisław Jachowicz, Aleksander Fredro. Co ciekawe, Chmielow-
ski miał negatywny stosunek do polskich powiastek. Ostro krytykował poziom beletry-
styki dziecięcej z tego okresu, którą według niego charakteryzowała: „nudna i nużąca 
jednostajność, brak prawdy w przedstawianiu szczegółów życiowych, brak malowniczo-
ści w scenowaniu, chorobliwa sentymentalność i  ton kaznodziejski.”54 Cenił przede 
wszystkim arcydzieła, dlatego polecał utwory poetyckie romantyków, mając za kryteria 
doboru ich artyzm i realistyczne ujęcie tematu: „Głównym tu naszym regulatorem musi 
być, obok zalet czysto artystycznych, dodatni stosunek kreacji wieszczów do życia rze-
czywistego, do którego wychowanie przygotowywać powinno.”55 Oprócz dzieł wieszczów, 
zalecał m.in. twórczość poetycką Kazimierza Brodzińskiego (1791-1835), Antoniego 
Malczewskiego (1793-1826), Wincentego Pola (1807-1872). Zastrzegał przy tym, że nie 
wszystkie utwory nadają się do „zużytkowania pedagogicznego”, np. sonety erotyczne 
Mickiewicza. Z drugiej jednak strony, zalecał do czytania takie poematy miłosne jak 
czwarta część Dziadów i Słowackiego W Szwajcarii, co tłumaczył nieuniknioną potrzebą 
racjonalnego uświadomienia seksualnego młodzieży wchodzącej w dorosłość, chłopców 
i dziewcząt: „rozumie się, że mam tu na względzie młodzież, która z konieczności wieku 
marzyć zaczyna i poszukiwać ideałów na ziemi. Zazwyczaj rodzice łudzą się niewiado-
mością swoich dzieci i radzi by niewiadomość tę jak najdłużej w nich utrzymać; dlatego 
nie dają im (szczególnie pannom) do czytania poematów, których treść stanowi miłość. 
Dziwna pod tym względem zauważyć się daje niekonsekwencja: ucząc śpiewu, pozwa-
lają z całą ekspresją wygłaszać włoskie pieśni miłosne; a czwartej części Dziadów, lub 
W Szwajcarii czytać nie dają... Zdaje mi się, że lepiej jest, ażeby młodzież, która o miło-
ści choć trochę marzyć musi, idealnym opromieniała ją światłem, niż gdyby miała w niej 
upatrywać kupieckie tylko wyrachowanie albo zwierzęce jedynie zadowolenie pożądań.”56

Z kolei czytanie utworów trzeciego wieszcza - Zygmunta Krasińskiego - doradzał 
odłożyć młodocianym „do epoki bliskiej już dojrzałości umysłowej”. Natomiast polecał 
twórczość drugorzędnych poetów, a nawet liryką niektórych z nich po prostu się zachwy-
cał, przede wszystkim „przecudnymi lirykami” Bohdana Zaleskiego. Również Wincente-
go Pola: „pieśni jego wojenne, dziarskim, zamaszystym, a z rzeczywistości pochwyconym 

	 53	Tamże, s. 35.
	 54	Tamże, s. 33.
	 55	Tamże, s. 35.
	 56	Tamże.



334

Podstawy współczesnej biblioterapii

odznaczające się zacięciem, Pieśń o ziemi, zaznajamiająca z naturą i obyczajami różnych 
stron naszego kraju, słusznie uważam za odpowiednią karm duchową młodzieży; nie ma 
w nich wprawdzie wielkiej twórczej poezji, ale jest dużo serdecznego uczucia, które roz-
wijać należy.” 57 U Ludwika Kondratowicza (Władysława Syrokomli) widział bogate 
źródło wrażeń, zarówno w lirykach, drobnych powiastkach, jak i obszerniejszych opowia-
daniach (Jan Dęboróg, Ułas, Córa Piasta). Z Teofila Lenartowicza jego rzeczy liryczne, 
zdaniem Chmielowskiego, najlepiej odpowiadające wymaganiom pedagogicznym (Jak to 
na Mazurach, Wiecznie to samo, Wiochna); natomiast legendy ludowe „obrobione na 
sposób epicki” (Zachwycenie, Błogosławiona), uważał za „zandto manierowane, piesz-
czotliwe, zanadto wreszcie fantastyczne, ażeby je czytać można było z pożytkiem bez 
należytych objaśnień.” 58 Podobnie ocenił twórczość Kornela Ujejskiego, zalecając nie-
które tylko Melodie biblijne.

Chmielowski odniósł się też do tragedii i dramatów, choć trudno mu było wskazać 
takie, ”któryby, obok wykończonej formy artystycznej, podniosłą i zdrową treścią się 
odznaczały.” Ostatecznie uznał, że potrzebom wychowawczym mogą sprostać jedynie 
tłumaczenia z F. Schillera (Wilhelm Tell) i J. W. Goethego (Ifigenia).

Zalecał również komedie. Był przekonany, że „niewątpliwie są one nawet niezbęd-
ne, jeżeli marzycielska strona poezji ma znaleźć uzupełnienie w trzeźwym a wesołym 
naprawdę komizmie.” Wskazał tylko dwie Aleksandra Fredry (Śluby panieńskie oraz 
Pana Geldhaba). Oczywiście, Chmielowski zastrzegał się, że nie miał zamiaru podawać 
„spisu wyczerpującego”. 59

Reasumując możemy stwierdzić, że koncepcja Chmielowskiego przyniosła w za-
kresie interesującego nas zagadnienia ciekawe, twórcze nawiązania do refleksji estetycz-
nych Fryderyka Schillera i Herberta Spencera, a przede wszystkim udaną próbę zastoso-
wania ich w polskiej pedagogice. Kształcenie wrażliwości na piękno estetyczne (w duchu 
Schillerowskim), zwłaszcza sztuki słowa, uważał Chmielowski za bardzo istotne dla 
rozwoju i harmonii psychicznej młodego człowieka, który - zgodnie ze Spencerowskim 
ideałem wychowawczym – powinien mieć nadto wiedzę ogólną wyniesioną ze szkoły. 
Szczególnie czytanie i przeżywanie poezji miało stać się konieczną podstawą harmonij-
nego powiązania między spontanicznymi reakcjami emocjonalnymi, a tymi wymagania-
mi moralnymi i obyczajowymi, jakie narzuca życie społeczne. Tak pojmowane wycho-
wanie przez poezję stawało się także podstawą lepszego i coraz skuteczniejszego 
działania w dorosłym życiu młodych ludzi. Jest to również bliskie celom współczesnej 
biblioterapii wychowawczej.

	 57	Tamże, s. 40.
	 58	Tamże, s. 41.
	 59	Tamże, s. 41-42.



335

O pojmowaniu wychowawczej roli sztuki w biblioterapii – na przykładzie  rozważań estetycznych...

Bibliografia:

„Fryderyka Schillera >Listy o wychowaniu estetycznym człowieka< tudzież rozprawy >O wznio-
słości<, >O sztuce tragicznej<, >O moralnej korzyści estetycznej obyczajów<”, [tłum. 
Fryderyk Henryk Lewestam], Wyd. Redakcja „Biblioteki Warszawskiej”, Warszawa 1843.

I. Wojnar, Estetyka i wychowanie, Wyd. PWN, Warszawa 1964.

I. Wojnar, Estetyczna samowiedza człowieka, Wyd. PWN, Warszawa 1982.

S. Słowińska, Koncepcja wychowania estetycznego Fryderyka Schillera – inspiracja dla edukacji 
kulturalnej dorosłych, „Dyskursy Młodych Andragogów” Zielona Góra 2006, nr 7, s. 173-
182.

J. Prokopiuk, Wstęp. Utopia i profesja, czyli dwie dusze Fryderyka Schillera, w: Fryderyk Schil-
ler, Listy o estetycznym wychowaniu człowieka i inne rozprawy, tłum. I. Krońska, J. Pro-
kopiuk, wstępem opatrzył Jerzy Prokopiuk, Wyd. Czytelnik, Warszawa 1972.

C. G. Jung, Archetypy i symbole. Pisma wybrane, wybrał, przeł. i wstępem poprzedził J. Proko-
piuk, część II, rozdz. 1, Listy o estetycznym wychowaniu człowieka, Wyd. Czytelnik, War-
szawa 1976.

F. Schiller, Listy o estetycznym wychowaniu człowieka i inne rozprawy, tłum. I. Krońska, J. Pro-
kopiuk, wstępem opatrzył Jerzy Prokopiuk, Wyd. Czytelnik, Warszawa 1972.

F. Schiller, Oblubienica z Messyny, 1803, Przedmowa do tragedii. Cyt. za: Stefan Szuman, O sztu-
ce i wychowaniu estetycznym, Wyd. Szkolne i Pedagogiczne, Warszawa 1990, s. 139.

S. Szuman, O sztuce i wychowaniu estetycznym, Wyd. Szkolne i Pedagogiczne, Warszawa 1990.

P. Chmielowski, Poezya w wychowaniu, Wydawnictwo E. Orzeszkowej i S-ki, Wilno 1881 (sygn. 
Ossolineum 77.331).

B. Nawroczyński, Rozbiór krytyczny poglądów Fryderyka Schillera na wychowanie estetyczne 
człowieka, Kwartalnik Pedagogiczny” 1960, nr 2, s. 51-61.

W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, tom III, Filozofia XIX wieku i współczesna, wyd. PWN, War-
szawa 1981.

D. B. Elkonin, Psychologia zabawy, tłum. L. Łoś, przedm. L. Wołoszynowa, Wyd. Szkolne i Ped., 
Warszawa 1984.

R. Wroczyński, Wstęp do: Herbert Spencer, O wychowaniu umysłowym, moralnym i fizycznym, 
tłum. Antoni Peretiatkowicz, wstępem i  komentarzem opatrzył R.  Wroczyński, wyd. 
Ossolineum, Wrocław 1960.

H.  Spencer, O  wychowaniu umysłowym, moralnym i  fizycznym, tłum. Antoni Peretiatkowicz, 
wstępem i komentarzem opatrzył R. Wroczyński, wyd. Ossolineum, Wrocław 1960.

A. Comte, Metoda pozytywna w 16 wykładach, skrótu dokonał J. Emile Rigdage, przeł. Wanda 
Wojciechowska, wyd. PWN, Warszawa 1961.



336

Podstawy współczesnej biblioterapii

W. Szulc, Kulturoterapia. Wykorzystanie sztuki i działalności kulturalno-oświatowej w lecznic-
twie, Wyd. Akad. Med. w Poznaniu, Poznań 1994.

Z. Freud, Pisarz i fantazjowanie, w: Dzieła, Tom X, Sztuki plastyczne i literatura, przeł. R. Resz-
ke, Wydawnictwo KR, Warszawa 2009.



337

Rozdział 5.

Literatura piękna jako środek oddziaływania 
terapeutycznego w biblioterapii  
– na przykładzie mitów i baśni

(Wiktor Czernianin)

Udział zagadnień literaturoznawczych w badaniach biblioterapeutycznych obej-
muje przede wszystkim problematykę odbioru dzieła literackiego jako środka oddziały-
wania terapeutycznego. Jest to więc literaturoznawstwo, które zajmuje się nie tylko sa-
mymi dziełami, lecz także intensywnością i zakresem procesu, który rozgrywa się między 
tekstem, ściślej: autorem tekstu, a odbiorcą-pacjentem. Procesu terapeutycznego toczą-
cego się najogólniej rzecz ujmując za pośrednictwem książki. W pojęciu biblioterapii - 
SŁOWO zdolne jest leczyć duszę i pomóc w leczeniu ciała.1 Chodzi tu o głębsze oddzia-
ływanie psychologiczne słowa i tekstu, o cechach trwalszych, i to w kierunkach i skutkach 
częściowo przynajmniej zamierzonych. Taki proces biblioterapii przebiega przez trzy 
określone etapy głęboko tkwiące w naukach psychologicznych, opartych - przypomnijmy 
- na teorii dynamiki doświadczeń estetycznych Caroline Shrodes.2 Pierwszy etap: to 
identyfikacja - daje uczestnikowi biblioterapii zastępcze przeżycie, pozwala mówić 
o swoich uczuciach z zachowaniem pozorów mówienia o bohaterze. W fazie identyfika-
cji z postaciami literackimi powinny wystąpić kolejno: ekspresja afektu do bohatera, 
wyrażenie zgody bądź niezgody z jego opiniami, obawa o jego los, ekspresja homonicz-
ności (współjedności), przyjemność bycia podobnym do bohatera. Drugi etap: katharsis 
- odreagowanie napięcia, doznanie oczyszczającej ulgi, kiedy w słowach występują 
emocje w stosunku do bohatera lub autora. Trzeci etap: to wgląd - jako odkrywanie i po-
głębianie wewnętrznego świata czytelnika w trakcie kontaktu z dziełem literackim. Na-
stępuje samopoznanie uczestnika biblioterapii (uczucie przynależności, zrozumienia 
siebie), rozumienie innych (tolerancja, akceptacja), włączenie nowych pojęć (wartości, 
celów) i integracja. Poznając siebie, człowiek staje się bardziej tolerancyjnym dla wła-
snych i cudzych wad. Na przykładzie literatury można więc pokazać pacjentowi jego 
skomplikowane i czasem wstydliwe uczucia, dostaje on jak gdyby przyzwolenie na 
czucie i myślenie dotychczas nieakceptowane. Podsumowując analizę etapów procesu 

	 1	J. Trzynadlowski, Biblioterapia - złudzenia i nadzieje…, op. cit.
	 2	Wybrane zagadnienia i pedagogiki specjalnej, pod red. E. Tomasik, Wyd. WSPS, Warszawa 1997, 
s. 84.



338

Podstawy współczesnej biblioterapii

biblioterapeutycznego badacze oryginalnie stwierdzają, że czytelnik-pacjent przechodzi 
od zdania: „On jest ja” lub „Ja jestem on” przez: „Ja czuję tak samo jak on” do - „Ja mogę 
to zrobić właśnie tak, jak on to zrobił” albo „Ja mogę to także zrobić”. Ostatnim krokiem 
jest: „Zobacz, ja to zrobiłem”. Ten krok jest warunkiem powodzenia procesu bibliotera-
peutycznego.3 Niewątpliwie literatura piękna wpływa na wzbogacenie przeżyć, uczy 
współczucia dla starszych, słabych i upośledzonych, czego nie jest w stanie zapewnić 
żadna książka naukowa. Książka naukowa bowiem - jak zauważył Bogdan Suchodolski 
- stanowi przede wszystkim szkołę abstrakcyjnego myślenia, książka beletrystyczna 
(literatura o charakterze lekkim, rozrywkowym) - szkołę umysłowego i uczuciowego 
widzenia świata i ludzi, zaś liryka i dramat - szkołę przeżyć i ekspresji.4

I.	 Dzieło literackie w świetle biblioterapii

Słowo wypowiedziane czy napisane jest faktem językowym, ale w naszej podświa-
domości jest ono także faktem rzeczowym. W świetle biblioterapii utwór literacki to 
wyrażony za pomocą słów, na piśmie lub ustnie, wierszem lub prozą, planowy kompleks 
przeżyć autora (zindywidualizowanych, ale uwarunkowanych społecznie), mający moż-
liwości:

–– wywołania w czytelniku silniejszych lub słabszych przeżyć,
–– powodowania zmian w strukturze psychologicznej człowieka,
–– przekształcanie czytelnika, nadawanie mu nowych właściwości lub zwracania go 

w inną stronę,
–– uczestniczenia w przekształcaniu stosunków społecznych.5

Jest więc tu dzieło literackie swego rodzaju akumulatorem, który wszystko wchła-
nia, a potem stopniowo oddaje. Oczywiście, tak dzieło literackie widzieć może tylko 
biblioterapeuta znający naukową opinię o nim, świadomy jego dotychczasowych odczy-
tań i znaczeń, jak i tego, że nie każde dzieło nadaje się do zastosowania w procesie bi-
blioterapii. Takie zadania literaturoznawcze postawione biblioterapeucie wymagają 
złożonych metodologicznie badań nad konkretyzacją, tj. odczytaniem dzieła literackiego, 
czyli odpowiedzią na pytanie: jak ono może zaistnieć lub istnieje w świadomości odbior-
cy? Naczelne miejsce w tym obszarze badawczym - jak już powiedziano - zajmuje słowo 
i tekst. Reguły, które rządzą językiem literatury, nie przesądzają o zgodności tego języka 
z rzeczywistością, ale tylko o podporządkowaniu go systemowi znaków słownych, które 

	 3	E. Tomasik, Czytelnictwo i biblioterapia w pedagogice specjalnej, Wyd. WSPS, Warszawa 1994, 
s. 18.
	 4	J. Szocki, Istota terapeutycznego oddziaływania książki, „Arteterapia” II. Zesz. Nauk. Akad. Mu-
zycz. we Wrocławiu, nr 52, s. 118.
	 5	K. Migoń, Nauka o książce. Zarys problematyki, Wyd. Ossolineum, Wrocław 1984, s. 230.



339

Literatura piękna jako środek oddziaływania terapeutycznego w biblioterapii – na przykładzie mitów i baśni

świadomie lub nie obrał autor. Po pierwsze więc biblioterapeuta musi starać się dotrzeć 
do pewnej „prawdy” skrywającej się pod tymi znakami, prawdy zupełnie innego rzędu 
niż dosłowność tekstu, mianowicie do ostatecznej racji czy przyczyny sprawczej dzieła. 
Innymi słowy, musi szukać konkretnej odpowiedzi na pytanie: dlaczego pewne dzieła 
wywierają silne niezatarte wrażenie, np. Król Edyp Sofoklesa, Faust Goethego, niektóre 
baśnie, a inne zapomina się zaraz po lekturze? Dlaczego w jednych utworach odnajduje-
my jednostkowe i często nieświadome upodobania, a w innych nie? Otóż owo praktycz-
ne „dlaczego”, może doprowadzić do potraktowania pewnych dzieł literackich jako 
zbiorów dwuznacznej mistyfikacji, mianowicie literatury i mitu.

II.	 Mit w literaturze

Mit jako opowieść o nadludzkich istotach i ich bohaterskich czynach, które zda-
rzają się tylko w literaturze - stanowi prehistorię literatury.6 Literatura w ciągu swego 
rozwoju bardzo długo wykorzystywała tradycyjne mity do celów artystycznych. Były 
więc one instrumentem literackiej organizacji materiału i sposobów wyrażania pewnych 
„odwiecznych” pierwiastków psychologicznych, bądź trwałych wzorców zachowań 
w danej kulturze. Domyślamy się zatem, w jaki sposób mitologizacja literatury musi 
wiązać się z psychologią głębi. Literatura może na przykład implikować mit jako zdolność 
ponownego przypominania i wywoływania pradoświadczenia pierwszych ludzi, obecne-
go w formie archetypu przechowywanego w nieświadomości zbiorowej współczesnego 
społeczeństwa jako genetycznie przekazywanej informacji. Bowiem - zdaniem Mircea 
Eliadego - „każda istota historyczna nosi w sobie znaczną część człowieczeństwa sprzed 
Historii”.7 Mity mogą uświadomić to, co nieświadome, co metafizyczne i  tajemnicze. 
Odpowiadają one pewnej potrzebie i spełniają pewną funkcję: obnażają najskrytsze mo-
dalności bytu, czyli sposoby istnienia.8 Dusza (psyche) jest tajemnicza i metafizyczna - 
właśnie ze względu na to, że utrzymuje stosunki z nieświadomością.9 Nieświadomość tę, 
czasem z trudem, wyjawia zetknięcie się z mitem, a szerzej z literaturą. I to jest istotą 
procesu biblioterapii. Z trudem, gdyż funkcją mitu jest zniekształcanie, lecz nie ukrywa-
nie. Mit niczego nie ukrywa, jest przede wszystkim przekazem i w tym sensie słowem.10

	 6	E. Mieletinski, Poetyka mitu, przeł. J. Dancyngier, przedm. M. R. Mayenowa, PIW, Warszawa 1981, 
s. 8.
	 7	M. Eliade, Sacrum - mit – historia, przeł. A. Tatarkiewicz, wstęp M. Czerwiński, PIW, Warszawa 
1993, s.25.
	 8	Tamże.
	 9	C. G. Jung, Typy psychologiczne, przeł. R. Reszke, Wyd. WROTA.KR Warszawa 1997, s. 188…., 
op. cit.
	 10	R. Barthes, Mit i znak. Eseje, wybór i słowo wstępne J. Błoński, PIW, Warszawa 1970, s. 39.



340

Podstawy współczesnej biblioterapii

III.	Terapeutyczne oddziaływanie mitu i baśni

Mit jest przekazem szczególnym, bo wyposażonym w znaczenie. Chodzi tutaj 
o literacki sposób przedstawienia dla t e g o znaczenia. Skoro mit jest jednak słowem, 
wszystko, co należy do mowy, może być mitem. Rzeczywistość podsuwa nieskończenie 
wiele mitycznych możliwości. Każdy przedmiot świata może przejść od zamkniętej, 
niemej egzystencji do stanu mowy, który przyswoić potrafi społeczeństwo, żadne bowiem 
naturalne lub inne prawo nie zakazuje mówienia o rzeczach.11 Na przykład: drzewo jest 
drzewem. Tak, zapewne. Ale drzewo opowiedziane w baśni, nie jest już jedynie drzewem, 
jest drzewem ozdobionym, przystosowanym do szczególnego odbioru, nasyconym upodo-
baniami literackimi, znaczącymi obrazami, po prostu użytkowaniem społecznym, które 
sumuje się z czystą materią. Jednocześnie na przykład w bajce, niektóre przedmioty pa-
dają łupem mitycznego słowa na pewien czas, potem znikają a ich miejsce zajmują inne. 
Typem mitycznego słowa są choćby wprowadzone postaci w bajce (ludzie, zwierzęta, 
w ogóle personifikacje ze świata przyrody, zabawki, przedmioty codziennego użytku itp.). 
Gdyż całkiem po prostu problem emocjonalny dziecka nie może być ukazany wprost. 
Trzeba ten problem ubrać w magiczne szaty. „Nie można napisać bajki o dziecku - stwier-
dza autorka bajek terapeutycznych Maria Molicka - które np. ciężko przeżywa rozwód 
rodziców. Dziecku w takiej sytuacji opowiadam bajkę o ojcu wichrze i mamie burzy. Ich 
dzieci to tęcza, chmura gradowa i mgiełka. Mgiełka jest zagubiona i nie wie, co ze sobą 
robić. To z nią identyfikuje się dziecko. W jej bajce mgiełka cała drży, kiedy wicher nisz-
czy wszystko wokół, a burza wali piorunami, ale w końcu mgiełka znajduje przyjaciół 
w księżycu i gwiazdach. Bajka kończy się tym, że księżyc zabiera mgiełkę do siebie 
i buduje jej dom.”12 Dziecko nie dostrzega swoich problemów w sobie - zobaczy je, kiedy 
staną przed nim. Wtedy na przykład, gdy wciela się w bajkowych bohaterów. Procesy 
nieświadome mogą stawać się dla dziecka jaśniejsze jedynie dzięki obrazom, które prze-
mawiają bezpośrednio do jego nieświadomości. Tak właśnie oddziaływują obrazy baśnio-
we. Magia staje na pograniczu świata fizycznego i psychicznego jako zespół działań po-
zarozumowych, szybkich i skutecznych. Jej przejawem jest mit i baśń. Bajki mogą więc 
rozwiązywać problemy emocjonalne w sposób łagodny i przyjemny. To słynny badacz 
baśni i psychoanalityk Bruno Bettelheim wymyślił powiedzenie, że dziecko głodne szuka 
pokarmu, a dziecko z problemami - bajki. Pisał on także, że między mitem a baśnią jest 
duże podobieństwo: „Mit podobnie jak baśń może w symboliczny sposób wyrażać pewien 
konflikt wewnętrzny i poddawać sposób jego rozwiązania, lecz nie jest to główny cel 
opowieści. [...] W mitach istnieje przede wszystkim niepokonalna trudność i klęska; 

	 11	Tamże, s. 26.
	 12	M. Molicka, Bajkoterapia, Magazyn „Gazety Wyborczej” z 17 czerwca 1999 r., s. 18-19.



341

Literatura piękna jako środek oddziaływania terapeutycznego w biblioterapii – na przykładzie mitów i baśni

w baśniach zagrożenie jest równie wielkie, ale można je przezwyciężyć. W zakończeniu 
baśni udziałem bohatera staje się nie śmierć i zniszczenie, lecz nagradzająca jego wysiłki 
wyższa integracja wewnętrzna, symbolizowana przez pokonanie wroga lub współzawod-
nika oraz zdobycie szczęścia. Prowadzą do tego doświadczenia rozwojowe analogiczne 
do doświadczeń, jakie stać muszą się udziałem dziecka, jeśli ma osiągnąć dojrzałość. 
W ten sposób baśnie podtrzymują dziecko na duchu w trudnej walce o to, aby stać się 
sobą.”13

IV.	Kulturowo-psychologiczne podstawy mitu

Mit ma charakter uroczysty; pełen jest siły duchowej: to, co boskie, zostaje tu 
wcielone w nadludzkiego bohatera, który stanowi bezustanne wyzwanie dla zwykłych 
śmiertelników. Mit ujęty w formie dzieła literackiego, np. tragedii, odnosi się do celowe-
go oddziaływania na samopoczucie odbiorcy. Takie dzieło literackie może wpływać na 
przeżycia i postawę odbiorcy poprzez wykorzystanie efektu katarktycznego, efektu 
o charakterze uczuciowo-terapeutycznym. Na przykład losy bohatera tragedii Sofoklesa 
Król Edyp pobudzają odbiorcę do niezmiernie intensywnego przeżywania litości i trwo-
gi, a przez to pozwalają się od nich oswobodzić i osiągnąć spokój wewnętrzny. Pojęcie 
katharsis nabiera sensu psychologicznego. Mam tu na myśli działanie akcji tej tragedii 
na odbiorcę jako wzbudzanie w nim doznań właśnie litości i trwogi, a zarazem „oczysz-
czenia” go od takich doznań i uszlachetnienie uczuć. Mity są kluczami do duchowych 
możliwości ludzkiego życia. Opowieści mityczne to literatura dotycząca spraw ducha, 
życia wewnętrznego człowieka. Stąd ich głęboko psychologiczne znaczenie. Jeszcze dziś 
można powiedzieć, że grecka mitologia odzwierciedla psychologię starożytności. W bo-
skich mitach bowiem, szczególnie wyraźnie przedstawionych w mitologii greckiej, 
wszystkie doświadczenia ludzkie uległy sublimacji i - przeniesione na płaszczyznę boską 
- zostały uogólnione, przetransponowane, a następnie przedstawione w formie nauk. 
Dzisiaj wszystkie ludzkie doświadczenia przekłada się zwykle na język liczb i wrzuca 
do komputera, a ten dokonuje ich rachunkowej bezdusznej analizy. Kiedyś jednak czy-
tano w księdze nieba i przetwarzano nasze doświadczenia, cierpienia, szczęśliwe prze-
życia i tęsknoty w archetypowe wyobrażenia bóstwa i inne symbole. Stąd istnieje powie-
dzenie: „kto zna mity, ten zna ludzi”. Literatura grecka, łacińska i biblijna stanowiły 
kiedyś - pisze Joseph Campbell w książce Potęga mitu - część przeciętnej edukacji. 
W przeszłości zwykle było tak, że te historie mitologiczne tkwiły w umysłach ludzkich. 
Były związane ze sprawami, które pomagały ludziom żyć, budowały cywilizacje i przez 

	 13	B. Bettelheim, Cudowne i pożyteczne. O znaczeniach i wartościach baśni, przekł., wprow., objaś., 
posłowie D. Danek, Wyd. „W.A.B.”: Jacek Santorski and CO, Warszawa 1996, s. 310.



342

Podstawy współczesnej biblioterapii

całe tysiąclecia kształtowały religie, miały też ścisły związek z głębokimi problemami 
wewnętrznymi, z duchowymi tajemnicami i progami, jakie człowiek musiał forsować, 
gdyż stwarzały pewną perspektywę, w której można było umieścić to, co się ludziom 
przydarzało. Jako spadkobiercy kultury śródziemnomorskiej dziedziczymy niestety tylko 
fragmenty owej ongiś szerokiej informacji mitologicznej w archetypowych wyobrażeniach. 
Na przykład dzięki wielkiej tradycji literackiej znamy z dialogów Platona Uczta i Fajdros 
mit miłości i małżeństwa. Dzięki mitowi wiemy, czym jest małżeństwo. Jest to po prostu 
powtórne zjednoczenie rozdzielonej dwójni. Pierwotnie on i ona byli jednym. Teraz w tym 
świecie są dwójką, ale rozpoznają się jako byty duchowe identyczne - tym właśnie jest 
małżeństwo. Stąd i dzisiaj bardzo często słyszymy popularne określenie współmałżonka 
jako „mojej połowy”. Komentując ten mit, Campbell podkreśla, że to coś zupełnie inne-
go niż tylko erotyka. Coś, co nie ma z nią nic wspólnego, bo dzieje się na innej mitolo-
gicznej płaszczyźnie doświadczenia. Kiedy ludzie pobierają się w przekonaniu, że ich 
romans będzie miał długi żywot, to grozi im rychły rozwód, bo przecież każdy romans 
kończy się rozczarowaniem. Otóż małżeństwo to rozpoznanie duchowej identyczności. 
Jeśli będziemy żyć w sposób właściwy, jeśli spoglądając na osoby płci przeciwnej mamy 
na uwadze właściwe ich cechy, potrafimy odnaleźć stosownego dla siebie partnera - męż-
czyznę bądź kobietę. Jeśli jednak kierują nami tylko pewne względy zmysłowe, poślu-
bimy kogoś nieodpowiedniego. Natomiast poślubiając osobę właściwą, rekonstruujemy 
wizerunek wcielonego Boga - pisze Campbell - Tym właśnie jest małżeństwo.14 Jakże 
głębiej pojmujemy wobec tych słów definicję miłości podaną przez Platona jako dążenie 
do dobra i szczęścia. Trzeba podkreślić i ten fakt, że jako spadkobiercy kultury śródziem-
nomorskiej jesteśmy psychologicznie głęboko wkorzenieni również w mity biblijne, 
w tradycję judeo-chrześcijańską. Skoro jesteśmy już przy tematyce erotycznej, rozważmy 
jak głęboko w nas tkwi pojęcie grzechu seksualnego, na czym polega, i że bierze się ono 
z mitu biblijnego. Lapidarnie i celnie ujmuje to zagadnienie filozof niemiecki z XIX 
wieku Arthur Schopenhauer. Pisze on: „W dogmatach chrześcijańskich pogląd ten, tj. 
o grzechu seksualnym, wyraża mit, że przez upadek Adama (którym niewątpliwie było 
tylko doznanie rozkoszy płciowej) wszyscy uczestniczymy w grzechu i przez to zawini-
liśmy cierpienie i śmierć.”15 Czyż właśnie nie przez ten mit możemy wywołać prado-
świadczenie pierwszych ludzi i tłumaczyć grzech jako przekroczenie zakazu Stwórcy-
-Jahwe? Ale to przekroczenie zakazu dało także, co prawda dramatyczną bo za 
podszeptem Złego, ale przecież wolność człowiekowi, zwłaszcza w dziedzinie życia 
seksualnego. Mit ten zatem zachował zdolność wywoływania pojęcia owej wolności, 

	 14	Potęga mitu. Rozmowy Billa Moyersa z Josephem Campbellem, oprac. Betty Sue Flowers, przekł. 
I. Kania, Wyd. „Signum”, Kraków 1994, s. 24.
	 15	A. Schopenhauer, Świat jako wola i przedstawienie, przekł. i wstęp J. Garewicz, PWN, Warszawa 
1994, tom 1, s. 498.



343

Literatura piękna jako środek oddziaływania terapeutycznego w biblioterapii – na przykładzie mitów i baśni

obecnego w formie archetypu przechowywanego w nieświadomości zbiorowej współ-
czesnego społeczeństwa. Jako przykład niech posłuży współczesny fakt obyczajowy, 
ogólnego przecież kojarzenia seksu z wolnością jednostki ludzkiej. Czasem trudną i na-
wet dramatyczną, jak się rzekło, ale jednak wolnością.16

V.	 Mit w kulturze literackiej współczesnego człowieka

Szeroko rozumiane pojęcie wolności człowieka rozwijane na kanwie tego mitu, tj. 
tragicznego spotkania pierwszych ludzi ze Złym, czy też Szatanem, jest zasadniczym 
rdzeniem arcydzieła Goethego, dramatu filozoficznego Faust. Powszechnie bowiem 
odczytuje się w życiu i dążeniach bohatera utworu losy ludzkości, tj. dążenie do śmiałe-
go poznania i opanowania rzeczywistości oraz najpełniejszego rozwoju człowieka. Jak 
w micie rajskim poznawcza żądza człowieka prowadzi Fausta do buntu. Zapisuje on swą 
duszę diabłu, gdyż pragnie najpełniejszego poznania świata. Walka o przyszłość Fausta 
toczy się w istocie w nim samym, jest sprawą wewnętrzną. I nie od diabelskich machi-
nacji Mefistofelesa zależy tak naprawdę los Fausta, lecz od niego samego. Dialogi, jakie 
toczą się między Faustem a Mefistofelesem, pełnią w dziele Goethego rolę ilustracji 
walki różnych sił w człowieku.17 Goethe posługując się obrazami utrwalonymi w wy-
obraźni powszechnej przez wierzenia chrześcijańskie, szuka dla swego bohatera miejsca 
na ziemi. Faust bowiem walczy o osiągnięcie pełni życia tu na ziemi. Tragedia Małgo-
rzaty (ukochanej Fausta) to drugi obok faustowskiego i mefistofelicznego podstawowy 
wątek. Jeśli w monologach Fausta i w jego dialogach z Mefistofelesem dominuje patos 
i filozoficzna refleksja, to sceny z Małgorzatą, ubogą dziewczyną mieszczańską, są prze-
niknięte liryzmem. Epilog, jakim zamknął Goethe największe dzieło swego życia, przy-
nosi ocalenie Fausta przez aniołów. Ich słowa ujęte w słynny dystych: „Kto wiecznie 
dążąc trudzi się, / Tego wybawić możem” - uważał sam poeta za klucz do całego dzieła, 
czyli do ocalenia Fausta. Legenda faustowska w swej najgłębszej treści stała się wielką 
pochwałą nieustannego postępu ludzkości.

Tak jak mity, arcydzieła literackie przeszłości żyją w szerokiej świadomości kul-
turalnej. Często jedynie jako pewien skrót myślowy i legenda. Ludzkość bowiem przez 
całe wieki żyje takimi dziełami, jak np. epopeje Homera Iliada i Odyseja, Boska Kome-
dia Dantego, Hamlet Szekspira, Don Kichot Cervantesa, Robinson Cruzoe Doefe,a. „To 
są książki - jak pisał przewrotnie Tadeusz Boy-Żeleński - których się nie czyta, ale 

	 16	W.  Czernianin, Młodopolski erotyk hedonistyczny. Problemy poetyki…, op. cit.; Zrozumieć płeć. 
Studia interdyscyplinarne, pod red. A. Kuczyńskiej, Wyd. Uniw. Wr., Wrocław 2002; Zrozumieć płeć. Studia 
interdyscyplinarne II, pod red. A. Kuczyńskiej i E. K. Dzikowskiej, Wyd. Uniw. Wr., Wrocław 2004.
	 17	J. Z. Jakubowski, Wstęp do..., Goethe, Faust. Część I i II, przeł. F. Konopka, Ossolineum, Warszawa 
1968, s.16.



344

Podstawy współczesnej biblioterapii

książki, które się zna”.18 A inny polski krytyk z przełomu XIX i XX wieku Stanisław 
Witkiewicz tak się zastanawiał: „Czy Hamlet, Don Kiszot, Faust lub Robinson nie są 
żywymi - nawet nieśmiertelnymi ludźmi... Są to żywe istoty, między duszami których 
a duszami naszymi zawiązało się całe mnóstwo węzłów myśli i uczuć; istoty, które w nas 
budzą miłość, współczucie, przerażenie lub grozę”.19 Na tym też polega siła oddziaływa-
nia terapeutycznego literatury pięknej. Siłę tę implikuje mit. Zaś istotą mitu jest prawda 
psychologiczna. Bez tej prawdy, w której może zobaczyć siebie czytelnik jak w przysło-
wiowym lustrze, niemożliwe jest jakiekolwiek terapeutyczne oddziaływanie literatury. 
Literatura jest bowiem zwierciadłem rzeczywistości. Wizerunkiem, jak np. w Fauście, 
złożonej natury ludzkiej. Prawda o pierwiastku dobra i zła w człowieku traktowana jest 
w niej często jako zjawisko metafizyczne i nieuniknione, które pozwala jednak rozważać 
kondycję ludzką. Rodem z Biblii personifikacją zła w Fauście jest diabeł, dobra - anioł.

Wracając więc do pytań o interpretację dzieła literackiego z początku artykułu 
odpowiadam, że ostateczną racją i przyczyną sprawczą dzieła w biblioterapii jest ukaza-
nie w nim prawdy psychologicznej, gdyż w niej tkwi siła terapeutyczna. To jest przede 
wszystkim prawda postaci, sytuacji czy też zdarzeń. Dla tej prawdy odnajdujemy w utwo-
rach ją zawierających jednostkowe, często nieświadome upodobania. W zależności od 
aktualnych indywidualnych problemów, które nas na danym etapie życia nurtują - mogą 
to być różne książki, niekoniecznie arcydzieła. Zapamiętujemy je, bo silnie przeżywamy 
ich treść. Te właśnie książki nas zmieniały, dając samopoznanie, pomoc lub ulgę w cier-
pieniu. Z kolei na niezatarte wrażenie lektury arcydzieł składa się ich silny urok poetyki 
mitologicznej, czyli połączenie plastycznych obrazów postaci, świata z potęgą myśli 
ogarniającej najważniejsze uniwersalne sprawy ludzkie. Świat codziennych doświadczeń, 
wielkie problemy historii, wolności i osobowości człowieka, jego pasje poznawcze, 
stare mity antyczne, biblijne, filozofia egzystencji człowieka - oto zespół najczęstszych 
obrazów i spraw składających się na arcydzieła. Oczywiście, część tych tematów podej-
muje (i to nieraz w sposób mistrzowski) literatura niższego lotu w swych różnych rodza-
jach i formach. We wszystkich tych utworach literackich biblioterapeuta musi wyczuć 
prawdę przekazu, ukazującą się za dosłownością tekstu artystycznego.

Wracając do zagadnień poetyki mitologicznej, stwierdzić należy, że osnowę mitycz-
nych kreacji artystycznych w literaturze stanowi kształt ludzkiego życia, oparty na funda-
mencie wartości trwałych. Dzięki ogromnym możliwościom artystyczno-realizacyjnym 
przekazu literackiego, utrwalania i wzbogacania wartości humanistycznych, ów kształt 
ludzkiego życia kondensuje się w niesłychanie sugestywne - o ogromnej sile oddziaływa-
nia na emocje, wyobraźnię i postawy ludzkie - fabularne lub skrótowe opowieści o istocie 

	 18	Tamże, s. 8.
	 19	Tamże.



345

Literatura piękna jako środek oddziaływania terapeutycznego w biblioterapii – na przykładzie mitów i baśni

ludzkiego losu. Losu przezwyciężanego niekiedy nadludzkim wysiłkiem, bohaterstwem, 
szlachetnością i ofiarnością. Nie tylko zasoby sił materialno-fizycznych, ale także siły 
duchowe decydują o zwycięstwie nad złem, siłą niszczycielską w stosunku do życia i ludz-
kich wartości.

VI.	Poetyka baśni jako środka oddziaływania terapeutycznego

Tak jak mit, również podobna do niego b a ś ń  stanowi szczególnie krystaliczną 
projekcję ludzkiego losu jako tego losu mityczne i magiczne uogólnienie, a zarazem 
zaklęcie na rzecz zwycięstwa - poprzez trud i walkę - bohatera sprawiedliwego nad zło-
wieszczym. Kulturowe tło narodzin baśni jest mityczne. Baśń jest siostrą mitu, choć nie 
wywodzi się z archaicznej społeczności, lecz z ludowej. Jej treść jest jednak także fanta-
styczna, nasycona cudownością związaną z wierzeniami magicznymi. Ponadto ukazuje 
ona dzieje ludzkich bohaterów równie swobodnie przekraczających granice między 
światem poddanym motywacjom realistycznym a sferą działania sił nadnaturalnych. 
Termin „baśń” obejmowany jest w języku polskim przez szersze określenie, czyli b a j k ę, 
której bohaterami są także zwierzęta, rzadziej rośliny lub przedmioty, zawierającą mo-
ralne pouczenie, wypowiedziane wprost lub dobitnie zasugerowane. Słynny rosyjski 
badacz bajek Włodzimierz Propp w pracy Morfologia bajki doszedł do wniosku, że 
„jakkolwiek różnorodni są bohaterowie bajek, to często czynią to samo, a dla badań nad 
bajką ważne jest, co robią bohaterowie bajki, problem zaś, kto i jak czyni - to już sprawa 
badań podrzędnych”.20 Najogólniej rzecz ujmując - bajka jest rodzajem przypowieści na 
temat uniwersalnych sytuacji moralno-psychologicznych, charakterów i postaw. Opo-
wiadana w niej historia stanowi zawsze jedynie ilustrację jakiejś prawdy ogólnej, doty-
czącej doświadczeń ludzkich powtarzalnych i powszechnych. I znów - odnalezienie tej 
prawdy jest dla biblioterapeuty równoznaczne z odnalezieniem klucza metodologicznego 
do badań znaczeniowych bajki, tj. do jej szerokich możliwości terapeutycznych. Jak 
bowiem pisze Bruno Bettelheim: „baśń pełni funkcję terapeutyczną, ponieważ pacjent 
rozmyślając nad tym, co baśń zdaje się dawać do zrozumienia w odniesieniu do jego 
wewnętrznych konfliktów w konkretnym momencie życia, odkrywa własne rozwiązanie 
sytuacji. Treść wybranej baśni zazwyczaj nie ma nic wspólnego z zewnętrznym życiem 
pacjenta, ale dotyczy jego problemów wewnętrznych, które wydają się niezrozumiałe, 
a stąd nie do rozwiązania. Baśń nie odwołuje się wprost do świata rzeczywistego, choć 
miewa początek całkowicie realistyczny i może być utkana z elementów zwykłej codzien-
ności. Nierealistyczny charakter baśni (który tak wadzi ograniczonym realistom) to jej 

	 20	W. Propp, Morfologia bajki, tłum. W. Wojdyga-Zagórska, PIW, Warszawa 1976, s. 14.



346

Podstawy współczesnej biblioterapii

ogromnie doniosła właściwość, bo wskazuje w jasny sposób, że w baśni nie chodzi o to, 
aby dostarczać praktycznych pouczeń o świecie zewnętrznym, ale o przedstawianie pro-
cesów zachodzących we wnętrzu człowieka”.21 Niektóre baśnie i opowieści ludowe 
(czyli bajki) wywodzą się z mitów, inne zostały przez mity wchłonięte. I jedne, i drugie 
zawierają doświadczenie zgromadzone przez społeczność, która chciała przekazywać 
mądrość przeszłości pokoleniom żyjącym i przyszłym. Opowieści te pełne są głębokich 
intuicji, które podtrzymywały ludzkość w zmiennych kolejach losu i przekazują to dzie-
dzictwo dzieciom w sposób niezrównanie prosty, bezpośredni i dostępny.22 Bajki umoż-
liwiają utożsamienie się z bohaterem, przeżywanie coraz to nowych przygód i emocji. 
W bajkowym świecie rządzą reguły dobra i ono zawsze zwycięża. Szczęśliwe zakończe-
nie daje dziecku, które już poczuło się bohaterem albo uczestnikiem zdarzeń, przyjemne 
uczucie sukcesu. Wszystkie bajki - niezależnie od tego, czy są to utwory mające swoją 
genezę w folklorze, czy też są to opowiadania współczesne - maja pewne cechy wspólne. 
Są nimi magiczna rzeczywistość widziana oczami dziecka oraz umowność zdarzeń.23 
Jednakże bajki terapeutyczne nie zawsze okazują się skuteczne. Np. niektórzy chłopcy 
nie lubią bajek. Bajki z telewizora są natomiast puste, gdyż - zdaniem Bettelheima - nie 
dopuszczają wyobraźni do działania. Dziecko-telewidz odbiera biernie akcję, nie ma 
poczucia rozwiązywania problemów. Staje się pasywne emocjonalnie i intelektualnie. 
Wielu psychologów klinicznych nie ma jednak tak radykalnie negatywnej opinii o bajkach 
filmowych, twierdzą oni, że małe dzieci nawet lepiej zapamiętują bajki filmowe niż czy-
tane, a jeśli oglądają je razem z rodzicami, to spełniona jest także więziotwórcza rola 
bajek. Kiedy już bajki zadziałają, mogą pomóc rozwiązać wiele problemów osobistych 
dziecka. A działają w ten sposób, jak opisuje to Bettelheim: „Dziecko przeżywa motywy 
baśniowe jako cudowne, bo czuje, że zrozumiane są i docenione jego najgłębsze uczucia, 
nadzieje i lęki, których przy tym nie wywleka się na światło i których nie bada niedo-
stępna mu jeszcze, surowa racjonalność” (s. 44). Baśnie wzbogacają życie dziecka 
i wnoszą w nie atmosferę cudowności właśnie dlatego, że dziecko nie bardzo wie, jak to 
się dzieje, że opowieści te mają dla niego tyle czaru (s. 44). Baśń sprawiając dziecku 
przyjemność, dostarcza mu objaśnień dotyczących jego psychiki i wspiera rozwój dzie-
cięcej osobowości. Taki przykład opisuje Bettelheim (s. 40), rozważając znaczenie baśni 
Królewna Śnieżka, w której jako wiadomo niegodziwa macocha z zazdrości nie chce 
dopuścić do tego, by tytułowa bohaterka mogła wieść niezależną egzystencję - co sym-
bolizują podejmowane przez macochę próby pozbawienia królewny Śnieżki życia. W tej 
bajce pewna pięcioletnia dziewczynka najistotniejsze jej znaczenie zobaczyła jednak 

	 21	B. Bettelheim…, op. cit., s. 52.
	 22	Tamże, s. 58.
	 23	M. Molicka, Bajki terapeutyczne dla dzieci, Leszno 1998, s. 25.



347

Literatura piękna jako środek oddziaływania terapeutycznego w biblioterapii – na przykładzie mitów i baśni

w czym innym. Nie wiązało się ono ze wskazanym problemem właściwym późniejszemu 
okresowi dorastania. Otóż matka tej dziewczynki była zimna i pełna dystansu tak, że 
dziewczynka czuła się opuszczona. Opowieść pocieszyła ją, że nie powinna popadać 
w rozpacz: królewnę Śnieżkę, zdradzoną przez macochę, ocaliły istoty płci męskiej - 
najpierw krasnoludki, potem królewicz. Toteż ona także nie powinna rozpaczać z powo-
du opuszczenia przez matkę, ale ufać, że ocalą ja istoty płci męskiej. Pewna, że baśń 
ukazuje jej, co robić, dziewczynka zwróciła się ku ojcu, który zareagował pozytywnie. 
Dzięki szczęśliwemu zakończeniu baśni dziewczynka dostrzegła szczęśliwe wyjście 
z położenia, w którym znalazła się z powodu braku zainteresowania ze strony matki 
(s. 41). Najważniejszy jest tu fakt, że baśń ma zawsze szczęśliwe zakończenie, ponieważ 
dziecko może bez lęku pozwolić sobie na to, by wraz z tokiem opowieści wyjawiły się 
jego nieświadome uczucia, bo wie, iż niezależnie od tego, jaka jest treść owych uczuć, 
będzie „żyło długo i szczęśliwie”.

VII.	Podsumowanie

W niniejszym artykule próbowałem wyjaśnić, w jaki sposób literatura piękna - na 
przykładzie mitów i baśni - wnosi tak wielki i pozytywny wkład psychologiczny w we-
wnętrzne życie człowieka (jak w przypadku mitu), czy wewnętrzne dojrzewanie dziecka 
(jak w przypadku baśni). Próbowałem też wykazać, na przykładzie oddziaływania lite-
ratury, że osobowość ludzka istnieje i funkcjonuje w warunkach kultury; że kultura, w tym 
przypadku literacka, nasyca sobą osobowość. Właśnie to współzależne sprzężenie jed-
nostki i kultury można, a nawet trzeba wykorzystywać metodologicznie w procesie bi-
blioterapii. Gdyż kultura może być dla człowieka źródłem ocalenia.

Bibliografia:

J. Trzynadlowski, Biblioterapia - złudzenia i nadzieje, „Arteterapia” II. Zesz. Nauk. Akad. Mu-
zycz. we Wrocławiu, nr 52.

Wybrane zagadnienia i  pedagogiki specjalnej, pod red. E.  Tomasik, Wyd. WSPS, Warszawa 
1997.

J. Szocki, Istota terapeutycznego oddziaływania książki, „Arteterapia” II. Zesz. Nauk. Akad. Mu-
zycz. we Wrocławiu, nr 52.

E. Tomasik, Czytelnictwo i biblioterapia w pedagogice specjalnej, Wyd. WSPS, Warszawa 1994.

K. Migoń, Nauka o książce. Zarys problematyki, Wyd. Ossolineum, Wrocław 1984.

E. Mieletinski, Poetyka mitu, przeł. J. Dancyngier, przedm. M. R. Mayenowa, PIW, Warszawa 
1981.



348

Podstawy współczesnej biblioterapii

M. Eliade, Sacrum mit – historia, przeł. A. Tatarkiewicz, wstęp M. Czerwiński, PIW, Warszawa 
1993.

C. G. Jung, Typy psychologiczne, przeł. R. Reszke, Warszawa 1997.

R. Barthes, Mit i znak. Eseje, wybór i słowo wstępne J. Błoński, PIW, Warszawa 1970.

M. Molicka, Bajkoterapia, Magazyn „Gazety Wyborczej” z 17 czerwca 1999 r.

B. Bettelheim, Cudowne i pożyteczne. O znaczeniach i wartościach baśni, przekł., wprow., ob-
jaś., posłowie Danuta Danek, Wyd. „W.A.B.”: Jacek Santorski and CO, Warszawa 1996.

Potęga mitu. Rozmowy Billa Moyersa z Josephem Campbellem, oprac. Betty Sue Flowers, przekł. 
I. Kania, Wyd. „Signum”, Kraków 1994.

J. Z. Jakubowski, Wstęp do…, Goethe, Faust. Część I i II, przeł. F. Konopka, Warszawa 1968.

A. Schopenhauer, Świat jako wola i przedstawienie, przekł. i wstęp J. Garewicz, Warszawa 1994, 
tom 1.

W. Propp, Morfologia bajki, tłum. W. Wojdyga-Zagórska, PIW, Warszawa 1976.

M. Molicka, Bajki terapeutyczne dla dzieci, Leszno 1998.

W.  Czernianin, Młodopolski erotyk hedonistyczny. Problemy poetyki, Wyd. TART, Wrocław 
2000.

Zrozumieć płeć. Studia interdyscyplinarne, pod red. Alicji Kuczyńskiej, Wyd. Uniw. Wr., Wro-
cław 2002; Zrozumieć płeć. Studia interdyscyplinarne, pod red. Alicji Kuczyńskiej i Elż-
biety Katarzyny Dzikowskiej, Wyd. Uniw. Wr., Wrocław 2004.



349

Rozdział 6.

Każdemu odpowiednia literatura – czyli o aspekcie 
poradoznawczym w biblioterapii 

(Wiktor Czernianin)

I.	 Poradoznawstwo w biblioterapii

Aspekt poradoznawczy w biblioterapii wynika z jej definicji. Przynajmniej z tej 
powszechnie przyjętej w 1961 roku, która pojawiła się w drugim wydaniu Ilustrowanego 
Słownika Webstera (Webster,s Third New International Dictionary) w brzmieniu: „użycie 
wyselekcjonowanych materiałów czytelniczych jako pomocy terapeutycznej w medycy-
nie i psychiatrii, także p o r a d n i c t w o  w rozwiązywaniu problemów osobistych przez 
ukierunkowanie czytanie [podkr.- moje].”1 W roku 1966 Amerykańskie Stowarzyszenie 
Bibliotekarzy przyjęło ją jako oficjalną. Implikacje tego ujęcia przejawiły się m.in. w rów-
nie ogólnie przyjętym podziale na biblioterapię kliniczną, którą określa się mianem lecz-
niczej oraz na wychowawczą, zwaną rozwojową. Zdaniem Edyty Zierkiewicz to właśnie: 
„Biblioterapia rozwojowa bliższa jest poradnictwu i z tego też względu wspomaganymi 
są najczęściej osoby zdrowe, tzw. normalne, niezaburzone w stopniu głębokim, zaradne, 
posiadające problemy natury adaptacyjnej, motywacyjnej, decyzyjnej.”2 Biblioterapia 
rozwojowa jest zatem – według niej – szansą dla w ogóle piśmiennictwa poradnikowego. 
Choć zapotrzebowanie na takie piśmiennictwo można różnie tłumaczyć, to jednak w bi-
blioterapii prawie wyłącznie zjawiskiem samopomocy lub pomagania wzajemnego. 
W pierwszym przypadku model zachowania się czytelnika w procesie biblioterapii dyk-
tuje tekst i nic więcej. W drugim, owszem biblioterapeuta powinien zalecić odpowiednią 
lekturę i pozwolić, w przypadku literatury pięknej, wniknąć treściom literackim w psy-
chikę czytelnika-użytkownika biblioterapii tak dalece, by wytworzył się w niej – w jej 
swoistej materii – możliwie adekwatny obraz utworu, stanowiącego właściwy przedmiot 
terapeutycznej analizy. I właśnie ów dobór literatury terapeutycznej, jawi się jako podsta-
wowy – właśnie „poradoznawczy” – problem biblioterapii, zawierający się w zdaniu: 

	 1	W. Szulc, Kulturoterapia. Wykorzystanie sztuki i działalności kulturalno-oświatowej w lecznictwie, 
Poznań 1994, s. 32.
	 2	E. Zierkiewicz, Wykorzystanie poradników w procesie samopomocy. Wprowadzenie do biblioterapii 
rozwojowej, „Biblioterapeuta. Biuletyn Informacyjny Polskiego Towarzystwa Biblioterapeutycznego” 
2002, nr 3, s. 5.



350

Podstawy współczesnej biblioterapii

każdemu odpowiednia literatura. Jest ono zresztą trawestacją jednego z pięciu słynnych 
praw bibliotekarstwa Shiyali,ego Ranganathana, mianowicie drugiego: „Dla każdego 
czytelnika właściwa książka”. (Pozostałe to: 1. Książki służą do użytku, 2. j.w., 3. Każda 
książka musi mieć swego czytelnika, 4. Oszczędzaj czas czytelnika, 5. Biblioteka jest 
żywym organizmem.)3 Głębia myśli bibliotekarza i uczonego indyjskiego, powszechnie 
nazywanego filozofem bibliotekarstwa, zawarta w cytowanym zdaniu, inspiruje do reflek-
sji biblioterapeutycznej i to zarówno nad problemem poradnictwa w zakresie samopomo-
cy, jak i doboru odpowiednich książek dla czytelnika chorego. Obydwa zagadnienia są 
złożone i wymagają osobnych ujęć. Trudniejsza wydaje się to drugie, że względu na ko-
nieczną relację biblioterapeuta – użytkownik biblioterapii. A propos pierwszego, pisze 
E. Zierkiewicz, że: „Podjęcie lektury dowolnego poradnika nie zawsze wypływać musi 
– jak zwykło się potocznie zakładać – z bezradności czytelnika, z poczucia zagubienia 
w obliczu doświadczanych trudności. Co więcej, korzystanie z piśmiennictwa poradniko-
wego powinno zostać potraktowane jako przejaw aktywności samopomocowej czytelni-
ków. [...]. Nieco inny charakter mają natomiast działania, podejmowane przez osoby 
pomagające profesjonalnie, w których wykorzystywane jest piśmiennictwo poradnikowe. 
Takie działania, noszą nazwę >biblioterapia<”.4 Drugie ujęcie wymaga zatem większego 
skupienia nad problematyką doboru lektury terapeutycznej dla czytelnika – przede wszyst-
kim chorego i niepełnosprawnego. A więc chodzi o takie czynniki określające jego syl-
wetkę jak: stan zdrowia, aktualne samopoczucie, potrzeby psychiczne, zainteresowania, 
stopień oczytania, poziom intelektualny. Mogą one pomóc przy ustalaniu przewidywanej 
reakcji konkretnego czytelnika na odpowiednio dobieraną dla niego książkę.

II.	 Kulturowo-psychologiczne podstawy  
doboru odpowiedniej literatury

„Dla każdego czytelnika właściwa książka” – to zdanie Ranganathana skłania do 
kulturowo-psychologicznej refleksji nad problemem nie tylko jakiej lektury potrzebują 
chorzy, ale d l a c z e g o  potrzebują właśnie takiej a nie innej? Innymi słowy, co sprawia, 
że pewne lektury chorzy ignorują, a inne, mianowicie te właściwe, działają nań tak ko-
rzystnie? Odpowiedź na to pytanie jest następująca. Szukanie przez biblioterapeutę 
w różnego rodzaju literaturze właściwej książki, to szukanie w niej takiego m i t u , który 
byłby właśnie odbiciem aktualnego kryzysu osobistego konkretnego użytkownika biblio-
terapii. Mitu, który stanowiłby autointerpretację własnego wewnętrznego „ja” tegoż 

	 3	M. Kocójowa, Edukacja permanentna bibliotekarzy i pracowników informacji naukowej w między-
narodowej perspektywie, Kraków 1999, s. 30.
	 4	E. Zierkiewicz, op. cit., s. 2-3.



351

Każdemu odpowiednia literatura – czyli o aspekcie poradoznawczym w biblioterapii

użytkownika, poszukiwanej przez niego własnej tożsamości w relacji do świata zewnętrz-
nego. Wreszcie takiego, który mógłby być narracyjnym wzorem, nadającym egzystencji 
chorego, głębokie indywidualne znaczenie. Mówiąc metaforycznie, „wołanie” o taki mit, 
przybierające czasami formę milczenia – intuicyjnie słyszy biblioterapeuta – próbując 
wniknąć w psychikę swojego pacjenta. W biblioterapii właśnie mity mogą służyć pomo-
cą choremu w wyjściu na zewnątrz siebie, mogą być sposobem wypróbowania i zasto-
sowania nowych struktur życia albo nawet desperacką niekiedy próbą przebudowy zła-
manego życia.5 Obecność mitów konieczna jest jako pomost łączący przepaść pomiędzy 
biologiczną i osobową naturą człowieka. Zatem problem poszukiwania właściwej książ-
ki, to najczęściej problem odnalezienia przez biblioterapeutę właściwych mitów, czy też 
mitu dla konkretnej jednostki. I doprawdy nieważne czy znajdzie tenże mit w literaturze 
wysokoartystycznej czy popularnej, powieści, bajce, noweli, dramacie, wzorze bohatera, 
charakterze przeżyć, poezji, filmie, opowiedzianym przez siebie zdarzeniu itp. Musi 
znaleźć taki, który aktualnie jakby króluje w nieświadomości chorego, przybliżyć mu 
wiedzę o nim tak, aby pojawił się bezpośrednio także w jego świadomości. Znaleziona 
książka lub inny materiał biblioterapeutyczny z odpowiednim mitem, nieważne czy an-
tycznym, czy stworzonym współcześnie – spełni tylko rolę katalizatora. Treść mitu, jego 
porządek i spójność, wyzwoli bowiem u chorego strumień doznań, emocji i idei, który 
w sposób uporządkowany dotrze do jego świadomości z zewnątrz i wewnątrz. W ten 
sposób słowa mitu uwolnią indywidualną moc chorego, dając narracyjny wzór terapeu-
tyczny porządkujący jego wewnętrzny świat. Według tego wzoru, chory uczyni wysiłek 
zmieniający istniejący stan rzeczy w jego wnętrzu duchowym. I trzeba go do tego nakła-
niać w chwili zwątpienia.

II.1.	Zapotrzebowanie na mity wśród uczestników biblioterapii
Jednakże trudno jest omawiać zapotrzebowanie na mity wśród uczestników biblio-

terapii, kiedy współczesna kultura tak bardzo przyzwyczaiła nas do traktowania mitów 
jako nieprawdy. Przecież po to, by coś zdeprecjonować, używa się określenia: „to tylko 
mit”.6 Takie użycie słowa „tylko”, w sensie deprecjonującym, wprowadzili Ojcowie 
kościoła chrześcijańskiego w III wieku naszej ery. Był to ich sposób walki z powszechną 
wiarą w greckie i rzymskie mity – jak pisze Rollo May w książce Błaganie o mit. Ojco-
wie Kościoła zwalczali mity antyczne jako religię. Podczas gdy dla nas zawierają one 
głęboką wiedzę p s y c h o l o g i c z n ą . W tym sensie są prawdziwe. Tak więc mit, jak to 
ujął pisarz Tomasz Mann, jest ponadczasową prawdą psychologiczną w przeciwieństwie 
do prawdy religijnej czy empirycznej. Jest formą ekspresji, odsłaniającą proces myśli 

	 5	R. May, Błaganie o mit, przekł. B. Moderska, Poznań 1997, s. 18.
	 6	Tamże, s. 21.



352

Podstawy współczesnej biblioterapii

i czucia – ludzką świadomość i odbiór wszechświata, innych ludzi i swe odrębne istnie-
nie. Stanowi projekcję lęków i pragnień w konkretną i dramatyczną formę, która jest 
jedynym sposobem ich ujawnienia i wyrażenia.7 Dlatego mit pokonuje czas, jest ponad-
czasowy. Stąd nie ma najmniejszego znaczenia, czy np. Edyp był tylko postacią z greckich 
podań, czy też istniał historycznie. Narracja Homera nadała mu rangę mitu, który uwiecz-
niony przez Sofoklesa stał się mitem bohatera poszukującego swej własnej rzeczywisto-
ści, dążącego do czegoś, co dziś zwiemy docieraniem do własnej tożsamości. Wołanie: 
„Muszę dowiedzieć się, kim jestem”, wyartykułowane przez Edypa, który buntuje się 
przeciwko własnej rzeczywistości, nie odnosi się tylko do tego Greka, ale do wszystkich 
mężczyzn w ambiwalentnej walce o tożsamość.8

Jednak problem mitu dla biblioterapeutów, to nie tyle problem jego definicji, co 
wewnętrznej zgody, psychologicznego i duchowego wysiłku, by zebrać się na odwagę 
i spojrzeć w pełne światło jego prawdy. W tym świetle moc terapeutyczną mają nie tylko 
mity same, ale – jak się już rzekło – także jego przejawy w różnych rodzajach i gatunkach 
literackich, również formach sztuk. Wobec tych ustaleń odpowiedź na kolejne pytanie: 
czy chodzi o to, abyśmy szukali w literaturze mitów klasyków antycznych? – jest taka: 
niekoniecznie, aczkolwiek odwoływanie się do nich bywa nieraz nieuniknione. A co 
z użytkownikami biblioterapii, którzy są niewykształceni i nigdy nie czytali greckich czy 
innych klasyków? Otóż nie istnieje konieczność znajomości szczegółów mitów, ani ich 
samych. Mity są archetypowymi wzorami ludzkiej świadomości, jak wykazał to wybitny 
religioznawca Joseph Campbell i inni uczeni. Wszyscy jesteśmy zrodzeni z matki i wszy-
scy umieramy; wszyscy przechodzimy konfrontację z seksem lub jego brakiem, pracu-
jemy lub nie mamy pracy itd. Wielkie dramaty, jak Hamlet są mityczne w tym sensie, że 
przedstawiają egzystencjalny kryzys każdego życia. Pomniejsza literatura zawiera opis 
zdarzeń o mniejszej skali, nie tak ogólna problematykę, może bardziej szczegółową, np. 
dotyczącą osoby niepełnosprawnej. Ma jednak taki sam sens mityczny, gdyż przedstawia 
także egzystencjalny kryzys doświadczonych przez los ludzi. Nie sposób uniknąć zatem 
twierdzenia, że mit i samoświadomość są do pewnego stopnia synonimami. Tam gdzie 
istnieje świadomość, tam istnieć będzie mit. Mówiąc inaczej – to znaczy słowami wybit-
nego psychologa klinicznego Mariana Kulczyckiego – mitologia jednostki jest do pew-
nego stopnia mitologią kulturową w mikrokosmosie.9 Mity nie są fałszem – referujemy 
dalej poglądy polskiego uczonego – mają być kluczami do duchowych możliwości 
ludzkiego życia. Tworzą raczej sposób, w jaki ludzie sygnalizują i organizują swoje życie 
wewnętrzne. Wyznaczając bieg życia człowieka, określają całość niepowtarzalnego losu 

	 7	Tamże, s. 25.
	 8	Tamże.
	 9	M. Kulczycki, Psychologiczna problematyka mitów konkretnej osoby, „Prace Kulturoznawcze VII. 
Kultura i świadomość”. Wrocław 1999, s. 128.



353

Każdemu odpowiednia literatura – czyli o aspekcie poradoznawczym w biblioterapii

w otaczającym świecie. Odgrywają też rolę obronną, chronią przed załamaniami psy-
chicznymi i wzmacniają wolę życia. Pojawienie się mitu wywołuje zazwyczaj swoiste 
olśnienie: głębokie zrozumienie czegoś bardzo ważnego oraz osiągnięcie stanu poznania 
istoty interesujących lub niepokojących zjawisk i zależności w złożonym środowisku. 
Co było trudne i niejasne, staje się wręcz przezroczyste, zagmatwany świat lub jego jakiś 
fragment staje się uporządkowany, prosty i możliwy do opanowania.10 Mity nie są bowiem 
zimnymi, racjonalnymi, często powierzchownymi przekonaniami, lecz pełnymi wiary, 
gorących uczuć, głębokimi i wyrastającymi z całej struktury osoby poglądami na życie 
człowieka: na to, co się w nim wydarzyło i może lub powinno się wydarzyć.11 Funkcje 
mitów ściśle korespondują więc z aspektem poradoznawczym w biblioterapii. Ich pro-
blematyka – jak słusznie pisał M. Kulczycki – jest obszarem, który może zainteresować 
badaczy z wielu dyscyplin naukowych, ponieważ obejmuje on zjawiska i zależności 
charakterystyczne dla egzystencji konkretnych współczesnych nam ludzi, bardzo złożo-
nym i o licznych rozmaitych funkcjach. Wspólne wysiłki poznawcze w tym zakresie 
mogą doprowadzić do głębszego poznania i zrozumienia człowieka oraz jego życia 
w otaczającym go i pełnym dynamicznych zmian świecie. Będzie to miało zarówno 
teoretyczne, jak i praktyczne znaczenie w całościowym dążeniu do ulżenia doli pojedyn-
czej osoby i całych grup społecznych.12 Jeżeli aspekt poradoznawczy w biblioterapii 
warunkują zjawiska samopomocy lub pomagania wzajemnego, to zdanie z tytułu niniej-
szego rozdziału – każdemu odpowiednia literatura – musi mieć przesłanki nie tylko 
kulturowe, ale i głęboko psychologiczne. O kulturowych już nadmieniliśmy, natomiast 
o psychologicznych wypadnie nam teraz krótko dopowiedzieć w perspektywie dwóch 
wspomnianych zjawisk.

II.2.	Psychologiczne warunki radzenia sobie w życiu
Pierwsze, samopomocowe, określają psychologiczne warunki radzenia sobie w ży-

ciu. Myśl ta zapożyczona jest znów, ale z innej pracy prof. Kulczyckiego.13 Gdyż całkiem 
po prostu, radzenie sobie w życiu przez poszczególną jednostkę, cieszy się zwykle sze-
rokim uznaniem społecznym i stanowi chyba istotny cel poradnictwa w biblioterapii. 
Najczęściej chodzi w takim uznaniu o stwierdzenie, że określona osoba realizuje swoje 
cele życiowe, przezwyciężając pojawiające się przeszkody i trudności skutecznie, a całość 
jej wysiłków i starań jest uznana za wskazaną lub co najmniej dopuszczalną przez ludzi 

	 10	Tamże, s. 130.
	 11	Tamże, s. 134.
	 12	Tamże, s. 135.
	 13	M. Kulczycki, Psychologiczne warunki radzenia sobie w życiu, w: Poradnictwo wobec złożoności 
problemów człowieka i świata. Vol. I, w: Materiały V Ogólnopolskiego Seminarium Naukowego Karpacz 
11-14 maja 1987, pod redakcją Alicji Kargulowej. Wrocław 1990, s. 11.



354

Podstawy współczesnej biblioterapii

formułujących takie oceny.14 Owa samopomocowa realizacja swoich celów życiowych 
przez określoną osobę przebiega – zdaniem wspomnianego autora – według sześciu 
zasadniczych faz: wstępnej, wyboru celu, wyboru programu, bezpośrednich prób zmie-
niania rzeczywistości, osiągania celu i przejściowej.15 W pierwszej fazie – wstępnej – 
występujące pragnienia konkretnej osoby, budzą jej określone zainteresowanie lub za-
niepokojenie. Pojawia się nowy obraz własnej sytuacji życiowej danej osoby, nasycony 
dążeniami i emocjami. Towarzyszy mu poczucie pewnego panowania nad sobą i otocze-
niem. W drugiej fazie – wyboru celu – zostają poprzez podjęcie odpowiednich decyzji 
wybrane pewne wartości jako cel, który ma zostać w danych warunkach zrealizowany. 
W trzeciej fazie – wyborze programu – dana osoba przystępuje do konstruowania i kon-
struuje program własnych czynności, który ma zapewnić osiąganie wybranego celu. 
Podjęcie odpowiednich decyzji w tym zakresie musi uwzględnić zarówno aktualny stan 
rzeczy, jak też i ich rozwój. W czwartej fazie – bezpośrednich prób zmieniania rzeczy-
wistości – charakteryzuje się podejmowaniem rzeczywistych wysiłków prowadzących 
do realizacji przyjętego programu i wywołania określonych zmian wzajemnych relacji 
ze światem. Pojawia się wówczas zazwyczaj konieczność systematycznych starań, której 
towarzyszą zwykle przykre emocje, aby w danych warunkach doprowadzić realizację 
programu do końca. Powinny więc wystąpić wartościowe procesy kontroli i korekty, przy 
pomocy których będzie można dopiero zaspokoić swe pragnienia. Wymaga to zazwyczaj 
dostatecznego i długotrwałego panowania nad sobą. W piątej fazie – osiągania celu – 
dzięki procesom orientacyjnym występują domysły i przekonania, że pożądany stan 
rzeczy zostaje lub już został osiągnięty albo też nastąpiła porażka. Zazwyczaj pojawiają 
się w związku z tym zmiany w postawach dążeniowych i emocjonalnych. Zaczynają 
dominować i ogarniać całą świadomość uczucie radości, ulgi, zwycięstwa lub strachu, 
lęku, złości, poniżenia. Jest to ważny okres dla doświadczenia jakości własnego życia 
i ujmowania jego dalszych perspektyw w osobistym wymiarze. W szóstej fazie – przej-
ściowej – rozwiązująca dotychczas określony problem dana osoba rozpatruje sytuację 
z jej bliższymi oraz dalszymi zmianami. Przygotowuje się różnie nastawiona emocjo-
nalnie do uświadomienia sobie, co nowego czeka ją w najbliższym czasie. Próbuje usta-
lić, jak przedstawia się jej położenie życiowe dzięki zaistniałym relacjom i snuje odpo-
wiednie do pojawiających się ocen, mniej lub bardziej określone plany.16 M. Kulczycki 
zastrzega jednak, że w skróconych formach rozwiązywania problemu, niektóre z wy-
mienionych faz mogą uświadamiać się bardzo słabo a nawet w ogóle nie występować, 
stąd w praktyce mogą być pomijane.

	 14	Tamże.
	 15	Tamże, s. 26.
	 16	Tamże, s. 26-28.



355

Każdemu odpowiednia literatura – czyli o aspekcie poradoznawczym w biblioterapii

II.3.	Psychologiczna problematyka pomagania wzajemnego
Drugie zjawisko, tzn. psychologiczna problematyka pomagania wzajemnego, 

związane jest ściśle z przebiegiem procesu biblioterapeutycznego. Rozważając dalej tę 
problematykę wypada stwierdzić z kolei za Lwem Wygotskim, autorem książki Psycho-
logia sztuki, że żadna analiza charakteru i przebiegu procesu reakcji estetycznej znamien-
nej dla percepcji czytelniczej, nie może być pełna i adekwatna w stosunku do swego 
przedmiotu, czyli postawy czytelnika, jeśli pomija psychologię. „Dzieło artystyczne – 
czytamy dalej u niego – jest to zespół znaków estetycznych, ukierunkowanych tak, aby 
budzić e m o c j e .”17 Zapamiętajmy ten fragment o emocjach, bo jest dla nas najistotniej-
szy. W ten sposób bowiem forma reakcji estetycznej, ukształtowana na gruncie kontaktów 
z dziełem, „przezwycięża” i przetwarza „życiowe” treści psychiki. Stąd właśnie terapeu-
tyczna rola dzieła artystycznego polega na organizowaniu p r z e ż y ć . Moment zasadni-
czego ich przetworzenia w obrębie reakcji estetycznej określa Wygotski jako k a t h a r -
s i s .  Jest to podstawowy termin psychologicznej warstwy jego koncepcji, mający 
wszelako ścisłe odpowiedniki artystyczne, przejawiające się na wszystkich piętrach 
struktury dzieła, we wszystkich gatunkach literackich i wszystkich rodzajach sztuk.18 
W sferze reakcji estetycznej wiąże się ów moment z przetworzeniem „życiowych”, pry-
watnych afektów czytelnika w estetyczne i zakorzenienie w świecie kultury. Każde 
dzieło literackie winno być traktowane przez biblioterapeutę jako system bodźców zor-
ganizowanych świadomie w celu wywołania u czytelnika-pacjenta reakcji estetycznej. 
Analizując strukturę bodźców emocjonalnych, intelektualnych potencjalnie zawartych 
w tekście, można bowiem odtworzyć strukturę reakcji estetycznej czytającego. Tak więc 
biblioterapeuta musi czasami z samych dzieł literackich odtwarzać odpowiadającą im 
psychikę, ażeby następnie poznawać prawa nią rządzące.

Trzeba tutaj – według Józefa Szockiego - rozważyć dwie kwestie wiążące się 
z odczuwaniem satysfakcji przez czytelnika w trakcie odbioru dzieła literackiego w pro-
cesie biblioterapii składającego się, jak wiadomo, z trzech etapów, tj. identyfikacji, ka-
tharsis i wglądu. Pierwsza z tych kwestii dotyczy aktu utożsamienia się z bohaterem na 
etapie identyfikacji i poprzez to ma charakter klasycznej oczyszczającej z napięcia 
psychicznego katharsis. Uwzględniając przy tym oczywiście etap wglądu, na którym 
czytelnik uzyskał pozytywne spojrzenie na daną postać i jej problem. Druga kwestia 
z kolei odnosi się do przeciwstawnego stanu, mianowicie gdy czytelnik ma dystans do 
bohatera jako do postaci nie związanej ze sobą, zmuszonej być taką, jaką nakreślił pisarz 
w swym utworze. Czytelnik nie pragnie utożsamienia się z bohaterem, raczej czuje do 

	 17	L. Wygotski, Psychologia sztuki, przedm. M. Zagórska, oprac., przekł. T.Szyma, oprac. nauk. wstęp 
i kom. St. Balbus, Kraków 1980, s. 33.
	 18	Tamże, s. 32.



356

Podstawy współczesnej biblioterapii

niego antypatię, ba, jest usatysfakcjonowany, gdy tenże przeżywa tragiczne perypetie. 
Etap identyfikacji tu nie zachodzi, gdyż nie pozwala na to etap wglądu. Ten ostatni po-
kazuje, że kontakt z bohaterem jest związany z pragnieniem czytelnika ujawnienia całej 
prawdy dotyczącej bohatera, z ciekawością i z chęcią poznania. Ciekawość czytelnika 
w tym przypadku należy traktować jako rodzaj impulsu do jego aktywności, za pomocą 
którego chroni się on przed zagrożeniem związanym z chorobą, poszerza swoje możli-
wości życia poprzez badanie biografii innych postaci (w tym przypadku bohaterów lite-
rackich), aby znaleźć takie jej elementy, które mogłyby być zastosowane w pokonywaniu 
własnych trudności. A to już jest etap katharsis. Bowiem taki kontakt czytelnika z bo-
haterem odbierany jest przez niego jako katharsis, a jednocześnie jako objawienie pew-
nej prawdy życiowej (etap wglądu).19

W czytaniu literatury powieściowej te dwa przeciwstawne kierunki jej przeżywa-
nia, łączą się ze sobą w jedną niepodzielną emocję. Jeżeli chodzi o pierwszą kwestię, 
pewne uszczerbki w zdrowiu czytelnika rodzą jego pragnienie przeniesienia się, przynaj-
mniej w wyobraźni, w świat fikcji, w świat idealnego bohatera, zrzucenia z siebie stanu 
rzeczywistego. U podłoża tego procesu leży odczuwanie kultury, literatury jako czegoś 
bliskiego. Dlatego projekcja bohatera i jego perypetii jest czymś w rodzaju substytutu 
wyzwolenia się od siebie samego, od choroby, wydaje się czytelnikowi jego autentyczną 
prawdą. Ale jednocześnie kryje się w tym doświadczenie życiowe, trud w pokonywaniu 
problemów związanych z chorobą, których nie może się wyzbyć. Zawsze towarzyszy mu 
świadomość jego samego i choroby. Świadomość swej ludzkiej kondycji jest u każdego 
człowieka rozszczepiona, przejawia się na dwóch przeciwstawnych płaszczyznach: n a -
t u r y  i   k u l t u r y. Ciągła świadomość swej choroby to symptom pierwszej prawdy 
o człowieku, zaś w akcie upodabniania się z bohaterem literackim mamy do czynienia 
z kolejną. Natomiast jeżeli chodzi o drugą kwestię, tj. dystansu czytelnika do bohatera, 
to w istocie dotyczy to jego dystansu do kultury. Czytelnik odnajduje wtedy tożsamość 
z bohaterem jedynie na płaszczyźnie naturalnej, przyrodniczej. Przejawia się to u niego 
w impulsie aktywności poznania problemów związanych ze sobą w konfrontacji z boha-
terem, którego chce się poznać dla pokonania swoich problemów. Ale i w tym przypad-
ku czytanie to swoisty dialog wewnętrzny z bohaterem, z książką, skłaniające do reflek-
sji i warunkujące osobisty rozwój pacjenta. Jednakże pełną swoją tożsamość może 
odnaleźć jedynie na obydwu płaszczyznach: naturalnej i kulturowej. I tylko dzięki temu 
może dojść u niego, mniej lub bardziej świadomie, do poznania tej sprzeczności.

	 19	J. Szocki, Istota terapeutycznego oddziaływania książki, „Arteterapia II” 1990, s. 116.



357

Każdemu odpowiednia literatura – czyli o aspekcie poradoznawczym w biblioterapii

III.	Rola własnej twórczości uczestników biblioterapii

Bardzo cenna w biblioterapii jest własna twórczość pacjentów. Zauważono np., że 
w czasie zaostrzenia się choroby psychicznej oraz okresie zmiany wzorów zachowania, 
pacjenci często piszą dużo wierszy. Eksterioryzacja bowiem, czyli przetwarzanie treści 
własnego świata wewnętrznego w postać np. poezji, przekształca byt potencjalny w byt 
realny. Ponieważ przed napisaniem tekstu, załóżmy że właśnie poetyckiego – ale nieko-
niecznie tylko takiego, może nim być bajka, opowiadanie itp. – nasz świat wewnętrzny 
jest tylko „bytem dla nas”, dopiero dzięki eksterioryzacji w tekst staje się również „bytem 
dla innych”. Zresztą i dla nas samych istniejemy naprawdę dopiero wtedy, kiedy zaczy-
namy obserwować, porządkować, nazywać, wyrażać, a więc – jak pisze Andrzej Nowic-
ki w książce Człowiek w świecie dzieł – eksterioryzować to, co istnieje w nas w postaci 
nieuformowanej i nienazwanej, mętnej mgławicowej energii potencjalnej, którą dopiero 
akt eksterioryzacji przekształca w rzeczywistość.20 Tak więc eksterioryzacja jest procesem 
konstytuującym i rozwijającym człowieczeństwo. To, co nie eksterioryzuje się – przepa-
da. Sens tworzenia artystycznego jest wobec tego czynnikiem kreującym godność pa-
cjenta, która przekształca go w aktywny podmiot komunikacji międzyludzkiej, a także 
swego samopoznania i autoterapii. Pisanie terapeutyczne ma oczywiście ogromne zna-
czenie lecznicze, choć walor artystyczny takich tekstów jest zróżnicowany, w zależności 
od osób piszących, tzn. od stopnia ich upośledzenia. Np. prof. Helmut Koch z Niemiec 
wartość estetyczną przyznał następującemu tekstowi terapeutycznemu. Bardzo prostemu 
na pierwszy rzut oka. Pisała go jednak osoba o znacznym upośledzeniu umysłowym i było 
to dla niej dużym wysiłkiem. Oto fragment tego tekstu w tłumaczeniu na język polski:

„Co już osiągnąłem?
1.	 Co dwa lub trzy dni kąpię się, myję włosy.
2.	 Rano i wieczorem myję zęby.
3.	 Wieczorem o 22 idę do łóżka.
4.	 Coraz bardziej zajmuję się sobą.
5.	 Daję sobie radę ze sprzątaniem pokoju.
6.	 Utrzymuję porządek dnia.”21

Wśród różnych form pracy biblioterapeutycznej, poczesne miejsce muszą więc 
zajmować spotkania poetyckie. Podczas których pacjenci piszą i czytają swoje wiersze 
i pod kierunkiem biblioterapeuty dyskutują na ich temat, wiersze te są z reguły projekcją 
ich stanów emocjonalnych. Własne doznania pacjentów związane z cierpieniem „prze-
lane na papier”, stwarzają zwykle pozytywne tło dla dalszych przeżyć emocjonalnych 

	 20	A. Nowicki, Człowiek w świecie dzieł, Warszawa 1974, s. 332.
	 21	Pogranicza – literatura, teatr i psychiatria: polsko-niemiecki bilans badań naukowych i doświad-
czenia praktycznego, pod red. A. Radzik. Kraków 2001, s. 62.



358

Podstawy współczesnej biblioterapii

i pozwalają im na lekturę trudniejszą, na literaturę o charakterze refleksyjnym. Jak bowiem 
pisze Andrzej Szczeklik w swojej książce „Katharsis. O uzdrowicielskiej mocy natury 
i sztuki”: „Medycyna i sztuka wywodzą się z jednego pnia. Obie biorą początek z magii 
– systemie opartym na wszechmocy słowa. [...]. Sztuka słowa, wspomagana doświad-
czeniem gromadzonym przez pokolenia kapłanów i lekarzy pozwalała przywrócić czło-
wiekowi jego miejsce w kosmosie”.22 Szerzej odnalezienie harmonii ze światem, ludźmi 
i z sobą.

IV.	Zakończenie

Celem rozdziału było przedstawienie złożoności aspektu poradoznawczego w bi-
blioterapii, a więc przede wszystkim wiedzy na temat istoty kulturowo-psychologicznej 
tego zagadnienia, ale także zwrócenie uwagi na jego podstawową rolę i zmienność, 
możliwą do wyszczególnienia zarówno wówczas gdy chodzi o zjawisko samopomocy 
(biblioterapia rozwojowa), jak i pomagania wzajemnego (biblioterapia kliniczna).

Bibliografia:

Szulc W. (1994), Wita Szulc, Kulturoterapia. Wykorzystanie sztuki i  działalności kulturalno-
-oświatowej w lecznictwie, Poznań 1994.

Zierkiewicz E. (2002), Edyta Zierkiewicz, Wykorzystanie poradników w procesie samopomocy. 
Wprowadzenie do biblioterapii rozwojowej, „Biblioterapeuta. Biuletyn Informacyjny Pol-
skiego Towarzystwa Biblioterapeutycznego” 2002, nr 3.

Kocójowa M., (1999), Maria Kocójowa, Edukacja permanentna bibliotekarzy i  pracowników 
informacji naukowej w międzynarodowej perspektywie, Kraków 1999.

May R. (1997), Rollo May, Błaganie o mit, przekł. B.Moderska, Poznań 1997.

Kulczycki M. (1999), Marian Kulczycki, Psychologiczna problematyka mitów konkretnej osoby, 
„Prace Kulturoznawcze VII. Kultura i świadomość”. Wrocław 1999.

Kulczycki M. (1990), Marian Kulczycki, Psychologiczne warunki radzenia sobie w  życiu, w: 
Poradnictwo wobec złożoności problemów człowieka i świata, Vol. I., Materiały V Ogól-
nopolskiego Seminarium Naukowego Karpacz 11-14 maja 1987, pod redakcją Alicji Kar-
gulowej, Wrocław 1990.

Wygotski L. (1980), Lew Wygotski, Psychologia sztuki, przedm. M. Zagórska, oprac., przekł. 
T.Szyma, oprac. nauk. wstęp i kom. St. Balbus, Kraków 1980.

	 22	Andrzej Szczeklik, Katharsis. O uzdrowicielskiej mocy natury i sztuki, wstęp Czesław Miłosz, Kra-
ków 2002, s. 17.



359

Każdemu odpowiednia literatura – czyli o aspekcie poradoznawczym w biblioterapii

Szocki J., (1990), Józef Szocki, Istota terapeutycznego oddziaływania książki, „Arteterapia II” 
1990.

Nowicki A., (1974), Andrzej Nowicki, Człowiek w świecie dzieł, Warszawa 1974.

Radzik A., (2001), Pogranicza – literatura, teatr i psychiatria: polsko-niemiecki bilans badań 
naukowych i doświadczenia praktycznego, pod red. Anny Radzik. Kraków 2001.

Szczeklik A., (2002), Andrzej Szczeklik, Katharsis. O  uzdrowicielskiej mocy natury i  sztuki, 
wstęp Czesław Miłosz, Kraków 2002.

Irena Borecka, Lidia Ippoldt, Co czytać, aby łatwiej radzić sobie w życiu, czyli wprowadzenie do 
biblioterapii, Wrocław 1998.

Książki, które pomagają żyć. Rewalidacyjna i terapeutyczna funkcja książki w zakładach opieki 
zdrowotnej i społecznej, pod red. E. B. Zybert, Warszawa 2000.

Książka w działalności terapeutycznej, pod red. E. B. Zybert, Warszawa 1997.

Agnieszka Stupin-Rzońca, Przesłanie nadziei. Antologia twórczości osób niepełnosprawnych ru-
chowo. Część pierwsza. Poezja, Warszawa 1997.

Agnieszka Stupin-Rzońca, Powiedzieć życiu: tak. Antologia twórczości literackiej osób niepełno-
sprawnych ruchowo. Część druga. Proza, Warszawa 1998.





361

Rozdział 7.

O funkcji terapeutycznej i wychowawczej dzieła 
literackiego w badaniach biblioterapeutycznych – 
na przykładzie psychoanalitycznych interpretacji 

baśni Bruno Bettelheima oraz interpretacji  
Pisma Świętego z pozycji psychologii głębi 

Anzelma Grüna 
(Wiktor Czernianin, Halina Czernianin)

I.	 Polscy prekursorzy literackich badań biblioterapeutycznych

Zacznijmy od tradycji. Prekursorem biblioterapii w Polsce, chociaż bezwiednym, 
był wybitny krytyk literacki i historyk literatury okresu Pozytywizmu i Młodej Polski, 
Piotr Chmielowski (1848-1904). Jest on autorem książki pt.: Poezya w wychowaniu 
(Wilno 1881), którą można uznać za pierwszą polską pracę poświęconą w części biblio-
terapii wychowawczej, a ściślej poezjoterapii. Można uznać, ponieważ środkiem wycho-
wawczym przez Chmielowskiego zalecanym jest – wskazana w tytule – poezja (Czer-
nianin W., Czernianin H., 2012, s. 101). Natomiast całkiem świadomie, w niespełna sto 
lat później, odnowił tę tradycję badań literackich inny historyk literatury i wybitny jej 
teoretyk, Jan Trzynadlowski (1912-1995), w pracy Biblioterapia jako problem teoretycz-
ny i praktyczny. Zagadnienia wybrane (Trzynadlowski J., 1982, s. 439).

Obaj autorzy zwrócili uwagę na wychowawczą i terapeutyczną funkcję literatury. 
Pisał bowiem Chmielowski o poezji, że towarzyszy nam we wszystkich sprawach i we 
wszystkich dążeniach, „ażeby nam dać artystyczne obrazy naszych zachodów i wszystko, 
co jest w nas twórczego obudzić, rozruszać i do działania natchnąć. Nie jest bóstwem 
naszego życia, ale też nie jest prostą, choćby bardzo szlachetną, zabawką – jest ona po-
trzebą i rozkoszą zarazem. Z takiego znaczenia poezji w życiu społecznym wynika i jej 
rola wychowawcza” (Chmielowski P., 1881, s.25-26). Utwory literackie dlatego właśnie 
mogą wpływać wychowawczo na czytelników, że narzucają im określony sposób po-
strzegania i przeżywania świata, rozszerzając jednocześnie ich horyzonty poznawcze. 
Zatem poezja, jako dzieło literatury pięknej, stwarzając pewien obraz rzeczywistości, jest 
równocześnie narzędziem przekształcania estetycznej i ideowej świadomości czytelników. 



362

Podstawy współczesnej biblioterapii

(Głowiński M., Okopień-Sławińska A., Sławiński J., 1967, s. 58). Tak pojmowanej funk-
cji wychowawczej literatury nie należy odłączać od jej funkcji terapeutycznej, co pod-
kreśla J. Trzynadlowski, pisząc że „szczególne znaczenie terapeutyczne ma literatura 
piękna. Wskazują na to nie tylko przesłanki teoretyczne, wyprowadzone z analiz struk-
turalnych oraz tzw. badań tematologicznych, lecz również wnioski wypływające z do-
świadczeń praktycznych” (Trzynadlowski J., 1982, s. 445-446), które przekonują, że 
utwory literackie mogą wpływać terapeutycznie na czytelników, a  to z kolei upewnia 
w przeświadczeniu, że słowo zdolne jest leczyć duszę i pomóc w leczeniu ciała. Fakt ten 
powoduje, że posługiwanie się tekstem językowym w zabiegach terapeutycznych to 
sprawa nader złożona (Trzynadlowski J., 1990, s. 52-53). Jak bowiem zauważył Lew 
Wygotski: „dopóki będziemy ograniczać się do procesów przebiegających w świadomo-
ści, dopóty nie znajdziemy odpowiedzi na najbardziej podstawowe zagadnienia psycho-
logii sztuki. Ani od poety, ani od czytelnika nie zdołamy się dowiedzieć, na czym polega 
istota tego przeżycia, które wiąże ich ze sztuką. Łatwo też spostrzeżemy, że istotną cechą 
sztuki jest to, iż procesy jej powstawania i percepcji są niezrozumiałe, niewytłumaczalne, 
tajemnicze dla tych, którzy mają z nimi do czynienia (Wygotski L., 1980, s. 124).

II.	 Funkcja terapeutyczna i wychowawcza dzieła literackiego

Funkcjonowanie terapeutyczne i wychowawcze dzieła literackiego dokonuje się 
poprzez ściśle określoną kierunkowość działania. Funkcja terapeutyczna polega na kie-
runkowym, tj. leczniczym, oddziaływanie utworu literackiego na różnorodne sfery życia 
duchowego odbiorców, a więc emocjonalnego, religijnego, świadomościowego, stanu 
psychicznego, cech osobowościowych. Natomiast funkcja wychowawcza obejmuje kie-
runkowe, tj. formujące młodych, oddziaływanie utworu literackiego na moralność 
i wrażliwość estetyczną czytelników oraz różnorodne sfery ich życia społecznego, 
przedstawiając im określony sposób postrzegania wartości etycznych, kulturowych 
i światopoglądowych. Oczywiście realizują się one, choć w różnym zakresie, w ścisłym 
powiązaniu z funkcją estetyczną (przeżycie estetyczne) i funkcją poznawczą (postrze-
ganie rzeczywistości) dzieła literackiego (Rosner K., 1970, s. 5).

U podstaw przeprowadzonych poniżej analiz leży przeświadczenie, że specyficznie 
rozumiana wartość terapeutyczna dzieła literackiego (Trzynadlowski J., 1990, s. 52-53), 
jest jego istotną cechą, a więc, że dzieło jej pozbawione nie bywa oceniane jako pełno-
wartościowy utwór biblioterapeutyczny. Wydaje się bowiem, że jeśli funkcję terapeutycz-
ną uznamy za naczelną lub za jedną z dwu istotnych funkcji utworów biblioterapeutycznych, 
to funkcje te mogą być przydatne dla wyodrębnienia takich utworów spośród pozostałych 
dzieł literackich. Teza ta - w rozmaitych wersjach - występuje dość powszechnie we 



363

O funkcji terapeutycznej i wychowawczej dzieła literackiego w badaniach biblioterapeutycznych...

współczesnej krytyce literatury biblioterapeutycznej („Biblioterapeuta”, 1998-). Literatu-
ra ta daje się wówczas określić jako swoisty rodzaj materiału terapeutycznego, którego 
odrębność ugruntowana jest na odmienności swoistego sposobu oddziaływania na odbior-
cę (wgląd, katharsis).

Celem artykułu jest więc próba odpowiedzi na dwa pytania: 1) o własności dzieła 
literackiego przenoszącego wartości terapeutyczne i wychowawcze; 2) metodę badań 
funkcji terapeutycznej i funkcji wychowawczej dzieła literackiego; albowiem niewątpli-
wie sposób ich oddziaływania jest w sztuce literackiej odrębny i własny.

II.1.	Określenia cech dzieła literackiego przenoszących wartości tera-
peutyczne i wychowawcze
Zazwyczaj zakłada się, że przyjemność stanowi jeden z celów artystycznych utwo-

ru literackiego. Jeśli mielibyśmy określić znamiona dwóch źródeł przyjemności czytania 
– przyjemność płynącą z treści oraz z formy, pierwsza niewątpliwie przeważyłaby drugą. 
Niemniej jednak forma pozostaje jedną z podstawowych kategorii w refleksji percepcyj-
nej i odgrywa ogromną rolę w przekazywaniu treści terapeutycznych i wychowawczych 
przez dzieło literackie. Gwoli ścisłości należałoby powiedzieć, że forma ma tu tylko jeden 
cel: przekazanie wyrazistej treści w sposób sprawiający przyjemność i zmniejszający 
niepokojące i napięcia psychiczne. Dlatego jej kilka dających się wyróżnić funkcji o wła-
ściwościach terapeutycznych ma ze sobą ścisłe i harmonijne powiązania.

Określmy zatem – zainspirowani pracą amerykańskiego badacza literatury, S. O. Les-
sera – trzy funkcje formy dzieła narracyjnego o  terapeutycznych i wychowawczych 
właściwościach. Po pierwsze, lektura dzieła literackiego ma sprawiać przyjemność, gdyż 
czytamy „dla przyjemności”, ale kierowani jesteśmy impulsem do zaspokojenia różnych 
potrzeb, dopiero ich zaspokojenie stanowi prawdziwe źródło przyjemności. Po drugie, 
ma spowodować uniknięcie lub złagodzenie poczucia winy i niepokoju, ponieważ ich 
złagodzenie samo w sobie jest jednym z najważniejszych źródeł przyjemności. Po trzecie 
forma, ma ułatwiać percepcję, czyli kształtować materiał o pożądanym stopniu jasności. 
Prezentacja materiału uporządkowana według jakiegoś wzoru, wspomaga percepcję oraz 
wywiera uspokajający wpływ, ponieważ świat uporządkowany jest bardziej zrozumiały 
i wzbudza mniejsze poczucie zagrożenia niż świat chaotyczny (Lesser S.O., 2001, s. 127-
129). Przy czym cechy te zaspokajają jednocześnie także inne potrzeby. Gdy jednak 
przyjmiemy powyższe określenia formalnych terapeutycznych i wychowawczych cech 
dzieła literackiego, to kluczowe znaczenie przeżycia estetycznego (doznanie przyjemne 
i wartościowe) w procesie biblioterapeutycznym staje się oczywiste.

Bettelheim jeden z rozdziałów swojej książki, Cudowne i pożyteczne. O znaczeniach 
i wartościach baśni, poświęcił swoistości baśniowej formy artystycznej. Pisze on: „baśń 



364

Podstawy współczesnej biblioterapii

sprawiając dziecku przyjemność, dostarcza mu objaśnień dotyczących jego psychiki 
i wspiera rozwój dziecięcej osobowości”. I dalej: „oczarowania [a więc wstępny etap 
przeżycia estetycznego], jakiego doznajemy, gdy poddajemy się oddziaływaniu baśni, 
nie wywołują jej psychologiczne treści (choć one również do tego się przyczyniają), ale 
jej wartości literackie; wywołuje je baśń jako dzieło sztuki. Baśń nie miałaby takiego 
psychologicznego wpływu na dziecko, gdyby przede wszystkim i nade wszystko nie była 
dziełem sztuki” (Bettelheim, 1996, s. 34-35). Po drugie, baśń powoduje złagodzenie 
napięć psychicznych wywołanych egzystencjalnymi problemami dorastania: „opowieści 
baśniowe ukazują w wyobraźniowej formie, na czym polega proces zdrowego rozwoju 
człowieka i zachęcają dziecko do tego rozwoju, przedstawiając go w sposób pociągają-
cy (Bettelheim, 1996, s. 34). Po trzecie, baśń ma ukształtowany materiał o pożądanym 
stopniu jasności, co ułatwia percepcję: ”baśń jest czymś jedynym i swoistym nie tylko 
pośród form literackich; jest to jedyny wytwór sztuki tak całkowicie zrozumiały dla 
dziecka” (Bettelheim, 1996, s. 34-35). „Jest charakterystyczną właściwością baśni, że 
ukazuje pewien problem egzystencjalny w sposób prosty i zwarty. Pozwala to dziecku 
problem ten uchwycić, bo pokazany jest w najistotniejszej formie, podczas gdy bardziej 
złożona fabuła utrudniałaby dziecku jego zrozumienie” (Bettelheim B., 1996, s. 30).

Bettelheim podkreślał tym samym istotne znaczenie formy wewnętrznej stwier-
dzając, że baśń jako dzieło sztuki ma swój kształt wewnętrzny, jako wyraz sobie właści-
wej duchowej treści i zasady twórczej, od której zależy forma zewnętrzna: „treść wybra-
nej baśni zazwyczaj nie ma nic wspólnego z zewnętrznym życiem odbiorcy, ale dotyczy 
jego problemów wewnętrznych, które wydają się niezrozumiałe, a przez to niemożliwe 
do rozwiązania. Baśń nie odwołuje się wprost do świata rzeczywistego, choć początek 
miewa całkowicie realistyczny i może być skomponowana z elementów zwykłej codzien-
ności. Nierealistyczny charakter baśni to jej doniosła właściwość, bo wskazuje w jasny 
sposób, że w baśni nie chodzi o to, aby dostarczać praktycznych pouczeń o świecie ze-
wnętrznym, ale o przedstawianie procesów zachodzących we wnętrzu człowieka” (Bet-
telheim B., 1996, s. 52).

Sumując: forma dzieła literackiego ma własności terapeutyczne i wychowawcze 
wtedy, kiedy między formą utworu a odbiorcą zachodzą relacje opierające się na jej trzech 
zasadniczych funkcjach: funkcji sprawiającej przyjemność, funkcji łagodzącej napięcie 
psychiczne, funkcji ułatwiającej percepcję.

Kolejnym zagadnieniem jest określenie cech treści dzieła literackiego, które po-
wodują, że jest ono przekazem o oddziaływaniu terapeutycznym i wychowawczym. 
Najważniejszy wydaje się tu związek problemu terapeutycznego i wychowawczego 
z odnoszonym do literatury pięknej pojęciem prawdy: „podstawowym warunkiem uzdra-
wiającego moralnie oddziaływania za pomocą słów jest prawda, zgodność brzmienia 



365

O funkcji terapeutycznej i wychowawczej dzieła literackiego w badaniach biblioterapeutycznych...

symbolu słownego z jego znaczeniem. W literaturze chodzi o prawdę psychologiczną 
postaci, prawdę historyczną i społeczną sytuacji, mniej o prawdopodobieństwo zdarzeń, 
gdyż w tym zakresie fantazja i wyobraźnia nie stawia granic” (Kozakiewicz W., Brzóz-
ka B., 1984, s. 60). Choć kryterium prawdy zostaje tutaj wywiedzione z koncepcji form 
symbolicznych i szeroko rozumianych terminów („słowo”, „symbol”, „wyobraźnia”), to 
jednak wielu biblioterapeutów posługuje się tym pojęciem wyłącznie ze względu na jego 
walory ekspresyjne, nazywając prawdą w dziele literackim to, co w nim istotne i warto-
ściowe z punktu widzenia terapii czytelniczej.

Zawężenie pojęcia prawdy do pojęcia prawdy psychologicznej, pozwala określić 
je jako najważniejszą własność treści dzieła literackiego, rozstrzygającą o terapeutycznym 
i wychowawczym oddziaływaniu. Tak więc treści dzieła literackiego można przyznać 
właściwość terapeutyczną i wychowawczą tylko wtedy, kiedy prawda psychologiczna 
w niej zawarta jest istotnym źródłem jego wartości.

Dobrą egzemplifikację takiego użycia pojęcia prawdy przedstawia Bettelheim: „ 
baśnie mają głębokie znaczenie psychologiczne dla dzieci w każdym wieku, […]. Cha-
rakterystyczną właściwością baśni jest to, że ukazują pewien problem egzystencjalny 
w sposób prosty i zwarty.” Tym samym: „konfrontują dziecko w uczciwy sposób z pod-
stawowymi kłopotami egzystencjalnymi człowieka. […]. Jako dzieła sztuki mają wiele 
aspektów wartych badania, nie tylko psychologiczną treść i psychologiczny wpływ” 
(Bettelheim, 1996, s. 35, 42, 30, 29).

W sferze własności tematu dzieła literackiego, komunikat o jego terapeutycznym 
i wychowawczym oddziaływaniu dotyczy tematu obiegowego, czyli powtarzającego się 
w szeregu utworów, tzw. ośrodkowego kompleksu motywów (Głowiński M., Kostkiewi-
czowa T., Okopień-Sławińska A., Sławiński J., 1976, s. 457-458). Obecność tematu 
obiegowego uprawnia do traktowania danego dzieła literackiego jako specyficznego 
rodzaju komunikatu przenoszącego treści terapeutyczne i wychowawcze.

Cechy terapeutyczne i/lub wychowawcze tematu dzieła literackiego określa więc 
sens wszystkich wykorzystanych w danym utworze motywów. Sens ten wyznacza ich 
rozmieszczenie i rodzaj wiążących je relacji, który uznać można za najważniejszy.

Tematy obiegowe są charakterystyczne zwłaszcza dla baśni.

III.	Metoda badań funkcji terapeutycznej i funkcji wychowawczej 
utworu literackiego na przykładzie psychoanalitycznej  

interpretacji baśni

W baśniach – prastarych opowieściach o rzeczywistości duchowej człowieka - 
oddziaływanie kierunkowe funkcji pozostaje w wyraźnym związku z gatunkowym 



366

Podstawy współczesnej biblioterapii

charakterem tych utworów. Chociaż różny może być udział funkcji terapeutycznej (rozwój 
duchowy człowieka) i funkcji wychowawczej (rozwój dojrzałości osobowej) w poszcze-
gólnych baśniach, raczej się nie zdarza, aby jedna funkcja mogła wystąpić bez drugiej, 
jedna niekiedy dominuje nad drugą. Potwierdza to słynna psychoanalityczna interpretacja 
baśni przedstawiona w 1975 roku przez amerykańskiego badacza Bruno Bettelheima 
(1903-1990), w książce, Cudowne i pożyteczne. O znaczeniach i wartościach baśni, a tak-
że – (poznawczo wtórne do Bettelheima, choć znakomite) - interpretacje baśni w pracach 
polskich autorów, m.in. Jadwigi Wais, Marii Molickiej czy Ireny Boreckiej. W przytoczo-
nych przez Bettelheima przykładach badań baśni występują, podkreślane przez autora, 
owe dwie stałe funkcje, co ułatwia ukazanie jego metody badań opartej na psychologii 
głębi oraz analizę sposobu działania funkcji, a także ich porównanie.

W ocenie psychologii głębi baśnie to często opowieści o procesach indywiduacji, 
prowadzących do osiągnięcia harmonii różnorodnych, nierzadko ukrytych i konfliktowych 
potencjałów duchowych człowieka (Wais J., 2006, s. 10). Bettelheim zastosował metodę 
badań baśni inspirowaną teorią psychoanalityczną Freuda, której podstawowym założe-
niem – tu nie możemy uniknąć uproszczeń - jest podział psychiki na świadomość i nie-
świadomość. Strukturę psychiczną określił Freud jako współdziałanie między sferą po-
pędów (id), sferą kontrolowanych zachowań (ego) oraz polem uwewnętrznionych norm 
i zakazów społecznych (superego). Działanie ego (świadomości) jest wtedy poprawne, 
kiedy jednocześnie zadowala wymogi id (nieświadomości) i superego (rzeczywistości), 
a więc kiedy potrafi wymogi te pogodzić (Freud Z., 1983, s. 9).

Stosownie do tych ustaleń Bettelheim uważał, że jeśli dziecko ma sobie poradzić 
z psychologicznymi problemami wzrastania, musi mieć możność rozumienia tego, co 
dzieje się w świadomej sferze jego psychiki, tak aby mogło radzić sobie również z tym co 
dzieje się w jego nieświadomości. Nieświadomość bowiem, to czynnik, który zarówno 
u dziecka, jak u dorosłego w potężny sposób wpływa na zachowanie (Bettelheim B., 1996, 
s. 27). Tu właśnie – jego zdaniem - baśnie okazują swą nieocenioną wartość, bo ofiarowu-
ją dziecku takie obszary wyobraźniowe, których samo nie odkryłoby. Wmieszcza ono 
treści nieświadome w świadome fantazje, co umożliwia mu uporanie się z owymi treścia-
mi. Jeszcze ważniejszą rzeczą jest to, że forma i struktura baśni poddaje dziecku obrazy, 
z których może korzystać, kształtując własne fantazje na jawie, przez co może też nadawać 
lepszy kierunek swemu życiu (Bettelheim B., 1996, s. 27). Dlatego też – tłumaczy w innym 
miejscu Bettelheim – baśń pełni funkcję terapeutyczną, ponieważ pacjent rozmyślając nad 
tym, co baśń zdaje się dawać do zrozumienia w odniesieniu do jego wewnętrznych kon-
fliktów w konkretnym momencie życia, odkrywa własne rozwiązanie sytuacji. Czyli poprzez 
baśnie możemy uzyskać pełniejsze zrozumienie jego wewnętrznej istoty, bowiem pozwa-
lają one wniknąć w nieskończony duchowy świat człowieka. Nadto baśnie proponują 



367

O funkcji terapeutycznej i wychowawczej dzieła literackiego w badaniach biblioterapeutycznych...

twórcze rozwiązania problemów ludzkiego życia. Zatem ich celem wydaje się być dopro-
wadzenie jednostki do jej życiowej pełni (Wais J., 2006, s. 13).

III.1.	Sposób działania funkcji terapeutycznej
Sposób działania funkcji terapeutycznej baśni przedstawiony przez Bettelheima 

jest podobny do przebiegu procesu biblioterapeutycznego. Składowe funkcji (i procesu) 
w postaci identyfikacji, wglądu i katharsis są mocno zaznaczane i szczegółowo opisy-
wane. Zacznijmy jednak od omówienia opisu grupy terapeutycznej i narzędzia terapeu-
tycznego.

Badaną grupę stanowiły dzieci cierpiące na poważne zaburzenia emocjonalne. 
Głównym zadaniem Bettelheima było przywrócenie im poczucia, że ich życie ma sens. 
Poczucie to – jak wyjaśniał – jest konieczne, jeśli chce się być zadowolonym z siebie 
i z tego, co się robi. Albowiem uczucia pozytywne dają siły potrzebne do rozwijania 
racjonalności, a nadzieja na przyszłość jest jedynym oparciem wobec nieuchronnych 
przeciwności losu (Bettelheim B., 1996, s. 22). Najważniejszy jest w tej dziedzinie wpływ 
rodziców i innych osób opiekujących się dzieckiem, a następnie – dziedzictwo kultury, 
jeśli jest ono przekazywane dziecku we właściwy sposób. Młodszemu dziecku przeka-
zują je najlepiej utwory literackie (Bettelheim B., 1996, s. 22).

Za narzędzie terapeutyczne Bettelheim uznał baśń, gdyż tzw. literatura dziecięca, 
jego zdaniem, ma zbyt płytką treść, tj. nie rozwija umysłu i osobowości dziecka. Uważał, 
że z tych i wielu innych powodów żadna „literatura dziecięca” (poza nielicznymi wyjąt-
kami) nie może się równać – jeśli chodzi o wzbogacanie wewnętrzne i przynoszone sa-
tysfakcje, i to zarówno w przypadku dzieci, jak dorosłych – z wywodzącą się z folkloru 
baśnią (Bettelheim B., 1996, s. 23-24). Dzieci – normalne i odbiegające od normy, a przy 
tym mniej lub bardziej inteligentne – czerpią z baśni więcej satysfakcji niż z jakichkolwiek 
innych opowieści dla dzieci. Bettelheim pisze, że im bardziej starał się przeniknąć, dla-
czego baśnie z takim powodzeniem wzbogacają wewnętrzne życie dziecka, tym wyraźniej 
zdawał sobie sprawę, że w sposób znacznie głębszy niż cokolwiek, co napisano, uwzględ-
niają one stan, w jakim dziecko znajduje się pod względem psychicznym i emocjonalnym. 
Mówią one o dręczących je konfliktach wewnętrznych tak, że dziecko je nieświadomie 
rozumie, oraz – nie bagatelizując niezwykle poważnych zmagań wewnętrznych towarzy-
szących wzrastaniu – podają przykłady zarówno chwilowego, jak trwałego wyjścia 
z opresji wewnętrznych (Bettelheim B., 1996, s. 25-26).

Baśnie mają zdolność przekazywania zarówno znaczeń jawnych, jak ukrytych i to 
w taki sposób, że dostępne są w równej mierze dla nieuczonego umysłu dziecka, jak i dla 
wysoko rozwiniętej umysłowości dorosłego. Przyjęto w nich – zdaniem Bettelheima - 
psychoanalityczny model osobowości ludzkiej, kierując doniosłe przekazy do świadomej, 



368

Podstawy współczesnej biblioterapii

przedświadomej i nieświadomej sfery psychiki, niezależnie od tego, na jakim poziomie 
każda z tych sfer w danym momencie funkcjonuje u konkretnego słuchacza. Opowieści 
baśniowe dotyczą uniwersalnych problemów człowieka, zwłaszcza tych, które zajmują 
umysł dziecka, przemawiają do jego zaczynającego się kształtować ego i pobudzają jego 
rozwój, łagodząc zarazem przedświadome i nieświadome napięcia. W miarę rozwoju 
fabuły zostają uwyraźnione i ucieleśnione presje id; jednocześnie opowieść ukazuje jak 
zezwolić na zadośćuczynienie tym spośród nich, które zgodne są z wymaganiami ego 
i superego (Bettelheim B., 1996, s. 24-25).

Działanie funkcji terapeutycznej zaczyna się wtedy, kiedy dziecko identyfikuje się 
z bohaterem baśniowym. Dziecko dokonuje tej identyfikacji całkowicie samodzielnie, 
a utożsamiając się z bohaterem w jego wewnętrznych i zewnętrznych zmaganiach, przej-
muje tym samym sens moralny baśni (Bettelheim B., 1996, s. 31). Postacie baśniowe nie 
są ambiwalentne – nie są zarazem dobre i złe. Postać jest albo dobra, albo zła; nic po-
średniego nie istnieje. Biegunowa przeciwstawność postaci baśniowych ułatwia dziecku 
podjęcie decyzji, kim chce być, od której zależy cały dalszy rozwój jego osobowości 
(Bettelheim B., 1996, s. 30).

Dziecko uwzględnia w swoich wyborach nie tyle fakt, że postać postępuje dobrze 
lub źle, ile sympatię bądź antypatię, jaką w nim ona wzbudza. Tym łatwiej identyfikuje 
się z postacią dobrą (i odrzuca złą), im jest ona prostsza i bardziej bezpośrednia. A iden-
tyfikuje się z nią nie dlatego, że jest dobra, lecz dlatego, że położenie, w jakim się ta 
postać znajduje, budzi w nim głęboki pozytywny oddźwięk. Dziecko nie zadaje sobie 
pytania, czy chce być dobre, ale pytanie, do kogo chce się upodobnić. I rozstrzyga je, 
umieszczając bez zastrzeżeń siebie w bohaterze baśniowym. Jeśli postać ta jest dobra, 
dziecko również chce być dobre (Bettelheim B., 1996, s. 31-32).

Następnie oddziaływanie funkcji terapeutycznej baśni ma swoją kontynuację na 
etapie wglądu. Głębokie konflikty wewnętrzne wywodzące się z popędów pierwotnych 
i gwałtownych uczuć są także udziałem dziecka. Miewa ono często, np. rozpaczliwe po-
czucie, że jest samotne i opuszczone oraz doświadcza śmiertelnego lęku. Na ogół nie umie 
wyrazić swoich uczuć w słowach albo może je wyrazić tylko pośrednio: poprzez lęk przed 
ciemnością, przed jakimś zwierzęciem, poprzez niepokój, jaki budzi w nim własne ciało 
(Bettelheim B., 1996, s. 32). Właśnie baśń traktuje owe egzystencjalne lęki i dylematy 
całkowicie poważnie i zawiera bezpośrednie odniesienia do nich: do potrzeby, aby być 
kochanym, i  lęku, że się jest uważanym za kogoś pozbawionego wartości; do miłości 
i życia, i lęku przed śmiercią. Co więcej, baśń ofiarowuje rozwiązania tego rodzaju, że są 
one dla dziecka dostępne na jego poziomie rozumienia (Bettelheim B., 1996, s. 32).

Podobnie jak dziecko, które np. często czuje się osamotnione, również bohater 
baśniowy przez pewien czas jest osamotniony. Wspiera go bliski kontakt z  tym, co 



369

O funkcji terapeutycznej i wychowawczej dzieła literackiego w badaniach biblioterapeutycznych...

pierwotne – z drzewem, zwierzęciem, całą przyrodą. Podobnie dziecku bliższa jest 
sfera przyrody, niż świat dorosłych. Los bohatera przekonuje dziecko, że może czuć się 
– podobnie jak on – odrzucone i opuszczone w świecie, błądząc w nim po omacku, ale 
że – również jak on otrzyma w życiu potrzebną pomoc. Baśnie dają do zrozumienia, że 
pomyślność dostępna jest dla każdego, mimo życiowych przeciwności – lecz jedynie 
wówczas, gdy nie ucieka się przed życiowymi zmaganiami, bo tylko one pozwalają 
odkrywać nasze prawdziwe „ja” (Bettelheim B., 1996, s. 50). Współcześnie w jeszcze 
większej mierze niż dawniej, dziecko potrzebuje dodających odwagi obrazów, w których 
istota ludzka mimo swego osamotnienia może nawiązać z otaczającym światem więzi 
pełne dla niej znaczenia i wartości (Bettelheim B., 1996, s. 34).

Katharsis – jako finalna część funkcji terapeutycznej - następuje poprzez dojście 
dziecka, w podmiotowy i cudowny sposób, do zrozumienia i rozwiązania swoich osobi-
stych problemów, a nie przez to, że dorośli mu racjonalnie je wyjaśnią. Wyjaśnianie 
dziecku, dlaczego dana baśń jest dla niego zajmująca – niszczy wywołany przez nią urok, 
który w znacznej mierze wiąże się z tym, że dziecko tylko częściowo wie, dlaczego baśń 
je tak urzeka. A kiedy baśń traci zdolności oczarowywania, zatraca również moc wspo-
magania dziecka w jego zmaganiach z problemem, który w jego odczuciu nadaje danej 
baśni główne znaczenie. Interpretacje dokonywane przez dorosłych, mimo że mogą być 
bardzo trafne, pozbawiają dziecko poczucia, że samodzielnie, przez wielokrotne wysłu-
chiwanie baśni i przemyśliwania nad nią, stawiło czoło trudnej sytuacji wewnętrznej.

Motywy baśniowe – pisze Bettelheim – to nie symptomy neurotyczne, coś, co 
winno się rozpoznać racjonalnie, aby móc się od tego uwolnić. Dziecko przeżywa te 
motywy jako cudowne, bo czuje, że zrozumiane i docenione są jego najgłębsze nieujaw-
nione uczucia, nadzieje i lęki. Baśnie wzbogacają życie dziecka i wnoszą w nie atmos-
ferę cudowności właśnie dlatego, że dziecko nie bardzo wie, jak to się dzieje, że opowie-
ści te mają dla niego tyle czaru (Bettelheim B., 1996, s. 44).

Odkryta przez Bettelheima relacja terapeutyczna między treścią baśni, jako nośni-
kiem pewnej prawdy psychologicznej, a rzeczywistością psychiczną odbiorcy, polega na 
kierunkowym oddziaływaniu na świadomość czytelnika i dowodzi autonomiczności 
funkcji terapeutycznej. Niemałą część wyjaśniającą sposób działania funkcji terapeutycz-
nej przypisać trzeba odwoływaniu się Bettelheima w swoich interpretacjach do psycho-
logii głębi (przy objaśnianiu czynników nieświadomych).

III.2.	Sposób działania funkcji wychowawczej
Omówienie poglądów Bettelheima zaczniemy od jego wspomnień, w których 

przede wszystkim zastanawiał się nad tym, jaki wkład mogłaby wnieść psychoanaliza 
w wychowanie dzieci i uznał, że skoro czytanie dzieciom i czytanie przez dzieci należy 



370

Podstawy współczesnej biblioterapii

do podstawowych środków wychowawczych, dobrze byłoby wykorzystać tę sposobność, 
aby zbadać dlaczego baśnie wywodzące się z folkloru stanowią w wychowaniu dzieci 
tak cenną pomoc (Bettelheim, 1996, s. 26).

Przyjął, że funkcja wychowawcza baśni kierunkowo najmocniej oddziaływuje na 
moralną i ideową świadomość małych odbiorców, bowiem uznał, że dziecko potrzebuje 
wychowania, które w subtelny sposób, jedynie przez ukazywanie następstw, pokazywa-
łoby wartość zachowań zgodnych z wymogami moralności – nie za pośrednictwem 
abstrakcyjnych pojęć etycznych, lecz poprzez to, co widzialnie i dotykalnie dobre, i tym 
samym mające dla dziecka znaczenie. Tego rodzaju znaczenie – jak stwierdził - dziecko 
odnajduje w baśni (Bettelheim, 1996, s. 24). Należy zwrócić uwagę, że kierunkowość 
oddziaływania wychowawczego (jak i terapeutycznego) pozostaje u Bettelheima w wy-
raźnym związku z gatunkowym i rodzajowym charakterem baśni, jest jedną z głównych 
miar funkcjonalnej doniosłości tego typu dzieł literackich, gdyż w stopniu niebywałym 
przeniknęły one nie tylko do zbiorowej świadomości kulturalnej, ale przede wszystkim 
mają zdolność ogromnego oddziaływania na świadomość i postawę młodych czytelników, 
i zostały przez nich uznane za wartościowe.

Mało tego, Bettelheim uznał tę szczególną zdolność oddziaływania baśni za kry-
terium wartości wychowawczej (i terapeutycznej) utworów literackich dla dzieci i mło-
dzieży. Zżymał się na to, że przeważająca część tzw. literatury dziecięcej stara się albo 
pouczać, albo łączyć naukę z zabawą. Lecz większość tych książek – jego zdaniem – ma 
treść tak płytką, że nie dają one nic istotnego. Największą wadą książek dla dzieci jest 
to, że okradają dziecko z wartości, jakiej powinno mu dostarczać obcowanie z literaturą, 
a jaką jest umożliwienie mu wglądu w głębsze znaczenie życia i w sprawy, które są dla 
dziecka najważniejsze w danej fazie rozwoju (Bettelheim, 1996, s. 23). „Zważywszy te 
fakty uznałem – pisze w innym miejscu – że poważna część literatury mającej rozwijać 
umysł i osobowość dziecka jest bardzo niezadowalająca, nie pobudza bowiem i nie 
wzmacnia tych zasobów, które są mu najbardziej potrzebne przy rozwiązywaniu trudnych 
problemów wewnętrznych” (Bettelheim, 1996, s. 22). Najważniejsze – w jego opinii – 
a zarazem najtrudniejsze zadanie w chowaniu dzieci, tak dawniej, jak i dzisiaj, to poma-
ganie im w znajdowaniu sensu własnego życia. Aby to osiągnąć, dzieci muszą przejść 
przez wiele doświadczeń związanych z dorastaniem. Każde dziecko w miarę swego 
rozwoju musi uczyć się, krok po kroku, lepiej rozumieć siebie; pozwala mu to lepiej 
zrozumieć innych ludzi, a w rezultacie – nawiązywać z nimi więzi pełne znaczenia i wza-
jemnych satysfakcji (Bettelheim, 1996, s. 22). I oczywiście, im trwalsze piętno wycho-
wawcze zdoła utwór wycisnąć na wyobrażeniach, uczuciach i świadomości młodych 
odbiorców, tym wyżej należy je cenić, stąd wysoka pozycja baśni w opinii Bettelheima.



371

O funkcji terapeutycznej i wychowawczej dzieła literackiego w badaniach biblioterapeutycznych...

Ścisły związek funkcji wychowawczej i terapeutycznej jest u Bettelheima oczy-
wisty. Oddziaływanie baśni w interpretacji Bettelheima idzie zawsze w dwóch kierunkach: 
z jednej strony baśń oddziaływuje na młodych czytelników wywierając wpływ na ich 
postawy społeczne i życiowe, z drugiej wywołuje w ich świadomości ważne zmiany 
związane z wiekiem dorastania. Jeśli opowieść ma naprawdę przykuć uwagę dziecka – 
pisał – musi je zabawić i obudzić w nim ciekawość. Jeśli jednak ma wzbogacić jego 
życie, musi pobudzać wyobraźnię, pomóc dziecku w rozwijaniu inteligencji i porządko-
waniu uczuć, musi mieć związek z jego lękami i dążeniami oraz umożliwić mu pełne 
rozeznanie własnych trudności, a zarazem poddać sposoby rozwiązywania nękających 
je problemów. Krótko mówiąc, musi odnosić się jednocześnie do wszystkich aspektów 
dziecięcej osobowości i niczego przy tym nie bagatelizować (Bettelheim, 1996, s. 23).

Zatem sposób działania funkcji wychowawczej w baśni jest podobny do sposobu 
działania funkcji terapeutycznej (identyfikacja, wgląd, katharsis), który to omówiliśmy 
w poprzednim fragmencie rozdziału, jednakże polega na stwarzaniu pewnych pozytyw-
nych wzorów postępowania i myślenia. Funkcja wychowawcza jest także charaktery-
styczną właściwością baśni wywierającą kształtujący i pozytywny wpływ na życiową 
postawę odbiorców.

IV.	Pismo Święte w interpretacji psychologii głębi o. Anzelma Grüna

Autor jest współczesnym zakonnikiem, benedyktynem z Niemiec. Kilka jego ksią-
żek, m.in. poświęconych duchowemu doświadczeniu, ukazało się w Polsce na przestrzeni 
ostatnich kilkunastu lat. Interpretacja Pisma Świętego o. Anzelma Grüna z pozycji psy-
chologii głębi, odwołuje się przede wszystkim do psychologii analitycznej Carla Gustava 
Junga (Grün A., 1996, s. 5). Przy czym mówiąc o psychologii głębi trzeba mieć na uwadze, 
że jest to wspólna nazwa dla trzech teorii, tj. psychoanalizy Z. Freuda, psychologii anali-
tycznej C. G. Junga oraz psychologii indywidualistycznej A. Adlera. Elementem podsta-
wowo wspólnym wszystkich trzech teorii jest uwzględnianie czynników nieświadomych 
przy objaśnianiu różnorakich form aktywności człowieka. Zakres, charakter i siła wpływów 
tych nieświadomych czynników są nieco odmiennie spostrzegane przez twórców wymie-
nionych teorii (Gałdowa A., 1996, s.7). Dla zrozumienia wywodów A. Grüna konieczne 
jest skrótowe przypomnienie (za Anną Gałdową) fragmentów teorii Junga.

Jest ona zasadniczo teorią rozwoju osobowości, nazwanego przez Junga indywidu-
acją, oznaczającym scalanie się, tworzenie niepodzielnej całości. Tutaj dotyczy to psychi-
ki jednostki; obejmuje postawy i funkcje psychiczne, to, co świadome, i to, co nieświado-
me (a co może zostać uświadomione), i wyraża się zasadniczo w łączeniu przeciwieństw, 
w tworzeniu coincidentia oppositorum. Wynikiem indywiduacji jest także – na dalszych 



372

Podstawy współczesnej biblioterapii

etapach rozwoju – tworzenie harmonijnych relacji jednostki ze światem (Gałdowa A., 
1996, s.14). Indywiduację podzielił Jung na dwie fazy: w pierwszej, trwającej od chwili 
urodzin do tzw. statystycznej połowy życia, kierunek i charakter przemian określił jako 
od jaźni (niezróżnicowanej i nieświadomej w chwili narodzin) do ego (świadomego cen-
trum, świadomej części psychiki). Druga faza rozwoju, po przekroczeniu statystycznej 
połowy życia, określona została jako powrót od ego do jaźni (poszerzenie pola świado-
mości o treści nieświadome). Większość ludzi boi się wejść na tę drogę, gdyż konfrontacja 
z nieświadomością wywołuje lęk, pozostają więc na etapie rozwoju, który zamyka pierw-
szą fazę: są lepiej lub gorzej przystosowani do świata zewnętrznego, potrafią zaspokajać 
własne potrzeby – czasem bardzo subtelne czy wyrafinowane, i nie zadają pytań, które 
zmuszałyby do wyjścia poza rzeczywistość „bycia w świecie”. Obie fazy indywiduacji 
stanowią naturalną możliwość rozwoju daną każdemu człowiekowi (Gałdowa A., 1996, 
s.15-17).

W chwili narodzin ludzka psychika stanowi niezróżnicowaną całość. Tę całość 
psychiczną Jung nazywa jaźnią. W momencie narodzin jest ona nieświadoma i dopiero 
w wyniku kontaktu ze światem zaczyna się tworzyć świadoma całość psychiczna. Ta 
pierwotna nieświadomość, która w życiu jednostki nigdy do końca nie może być uświa-
domiona, a jedynie rozświetlona poprzez analizę mitów i symboli obecnych w życiu 
jednostki (stąd nazwa: psychologia analityczna) – to nieświadomość zbiorowa, kolek-
tywna, jak ją Jung nazwał. Zawiera ona całe psychiczne, kulturowe dziedzictwo gatunku. 
Wraz z pojawieniem się pierwszych indywidualnych świadomych treści powstawać za-
czyna obszar nieświadomości indywidualnej, w którym zawarte są (lub którą tworzą) 
zapomniane lub stłumione treści indywidualnych, jednostkowych doświadczeń. W ten 
sposób pojawiają się pierwsze przeciwieństwa: świadomość – nieświadomość; nieświa-
domość kolektywna – nieświadomość indywidualna (Gałdowa A., 1996, s.15).

W miarę coraz bogatszych kontaktów jednostki ze światem przedmiotów i ludzi 
tworzą się pewne całości treściowe, które Jung nazwał kompleksami. Od zwykłych zbiorów 
treści kompleksy różnią się tym, że posiadają silną komponentę emocjonalną. Najważniej-
szym kompleksem treści, który powstaje i rozwija się w tej pierwszej fazie rozwoju, jest 
ego: zespół sądów i przeświadczeń na temat siebie samego. Kompleks ten jest ważny nie 
tylko z tego powodu, że stanowi podstawę kształtowania się i utrzymywania poczucia 
tożsamości, lecz także dlatego, że jest on centrum pola świadomości. Wraz z kształtowa-
niem się ego, kształtuje się jego cień, tj. kompleks nieświadomych indywidualnych treści, 
który posiada odniesienia do obecnego w każdej kulturze i na każdym etapie rozwoju 
ludzkiego gatunku – problemu dobra i zła. Ta część teorii Junga dotycząca cienia, jest 
szczególnie ważna dla chrześcijańskiej myśli antropologicznej na temat duchowego roz-
woju człowieka (Gałdowa A., 1996, s.17-20).



373

O funkcji terapeutycznej i wychowawczej dzieła literackiego w badaniach biblioterapeutycznych...

W koncepcji Junga niezmiernie istotne miejsce zajmuje pojęcie archetypu jako 
typowego, dziedziczonego po przodkach, sposobu zachowania się. Archetypy napełniają 
się w życiu konkretnej jednostki określoną treścią, np. wyobrażeniową, odpowiednio do 
doświadczeń, jakie są jej udziałem. Poprzez archetypy obecne w nieświadomości kolek-
tywnej psychika konkretnego człowieka partycypuje w dziedzictwie kulturowym gatunku. 
To ich obecność decyduje o tym, że jednostka ze swoją indywidualną psychiką stanowi 
zarazem ogniwo w historii ludzkiej psychiki, z biegiem dziejów podlegającej przemianom. 
Ale do samych archetypów nie ma bezpośredniego dotarcia, one same nie mogą zostać 
uświadomione, choćby tylko dlatego, że są formą, wzorcem. To, co jest lub może być przez 
podmiot ujęte, to obrazy archetypowe, wyrażające się w określonych symbolach i odsy-
łające w analizie hermeneutycznej do mniej lub bardziej uniwersalnych mitów czy wątków 
mitycznych. W drugiej fazie rozwoju pojawić się mogą w marzeniach sennych lub w wy-
obraźni personifikacje archetypów animy, animusa: Wielkiej Matki i Starego Mędrca. 
Teoretycznie może istnieć dowolna ilość archetypów, Jung wymienia jedynie niektóre. 
Rozumienie obrazów, symboli i mitów, poprzez które dają o sobie znać archetypy, jest, 
według Junga, kwestią niezmiernie istotną, gdyż wszystkie one, tak jak i same archetypy, 
mają dwuznaczny charakter. Odnoszą się do bliżej nieznanej rzeczywistości psychicznej, 
biologicznej, a także duchowej, która ma zarazem jasne i ciemne oblicze. To, które oblicze 
zostanie ujawnione w życiu konkretnej istoty ludzkiej, zależy od okoliczności i doświad-
czeń jej niepowtarzalnej egzystencji (Gałdowa A., 1996, s.26-29).

IV.1.	Metoda interpretacji
Metodę interpretacji o. A. Grün zapożyczył od niemieckiego teologa i psychoana-

lityka Eugena Drewermanna, głównie z  jego dzieła Tiefenpsychologie und Exegese 
(Psychologia głębi a egzegeza) w dwóch tomach (Drewermann E., 1984, 1985). Pod 
wpływem C. G. Junga, Drewermann twierdził, że każde archetypiczne opowiadanie za-
wsze jest opisem procesu indywiduacji, samostawania się człowieka. Słuchając jakiejś 
opowieści – zdaniem Drewermanna - dajemy się w nią niejako uwikłać, widzimy siebie 
jakby w nowym świetle, zaczynamy rozumieć i w ten sposób już jesteśmy obecni w praw-
dzie danej opowieści. Opowieść odkrywa, kim jesteśmy, co dzieje się w naszej duszy, 
i bez obnażania się przed innymi, możemy się przejrzeć w zwierciadle danego opowia-
dania. Jest to przeżycie zdumiewające, odkrywcze: ”To przecież jestem ja. Ta opowieść 
jest moją opowieścią. Bez potrzeby świadomego zastanawiania się nad stosunkiem do 
własnego życia, już oto znajduję się w samym centrum tej opowieści. Wyczytuję w niej 
moją własną historię, w myślach snuję ją dalej, na nowo interpretuję i na nowo rozumiem 
samego siebie. Zaczynam rozumieć pewne zależności w moim życiu. Dociera do mnie 
prawda danej opowieści, a tym samym prawda mojego życia” (Grün A., 1996, s. 58).



374

Podstawy współczesnej biblioterapii

Następnie porównuje Drewermann obrazy, którymi posługują się autorzy biblijni, 
z obrazami pojawiającymi się w naszych marzeniach sennych. I odkrywa ich podobień-
stwo. Dlatego w swej psychologicznej interpretacji Pisma Świętego postuluje, abyśmy 
opowieści biblijne interpretowali tak samo jak nasze sny. W tym celu formułuje dwie 
zasadnicze reguły. Pierwsza polega na tym, aby motywy jakiejś opowieści porównać 
z motywami innych przekazów. Liczne motywy biblijne nie są czymś wyjątkowym, 
znajdujemy je w mitycznych i legendarnych przekazach wielu narodów, także w baśniach. 
Według drugiej reguły wszystkie zewnętrzne przedmioty, osoby i okoliczności interpre-
tować należy na szczeblu podmiotu, czyli nie jako opis zewnętrznego stanu rzeczy, lecz 
jako opis stanu wewnętrznego (Grün A., 1996, s. 59).

Według C. G. Junga marzenia senne można objaśniać zarówno na szczeblu przed-
miotu, jak i podmiotu. Na szczeblu przedmiotu sny mówią jakby uzupełniająco o innych 
osobach lub sytuacjach to, co przekazuje nam świadomość. Sny ukazują to, co o jakiejś 
osobie myśli nieświadomość. Na szczeblu podmiotu osoby nigdy nie opisują jedynie 
stosunków pokrewnych, lecz ukazują pewne aspekty jej duszy. Na przykład dom i świą-
tynia mogą być odbiciem własnego centrum duchowego, tego, co tam się dzieje. Podob-
ne symboliczne znaczenie mają zwierzęta. W baśniach są one często drogowskazami, są 
wyrazem instynktownej mądrości człowieka. Ptaki, które karmiły Ęliasza przy potoku 
Kerit, uważać można za reprezentantów świata niebios. Daniel wrzucony do jaskini lwa, 
to ilustracja nas samych tkwiących w popędach i miotanych agresjami, to my którzy 
możemy pogodzić ze sobą te siły jedynie w akcie zaufania Bogu. Anioły, istoty duchowe, 
olbrzymy i gnomy – to wewnętrzne moce ludzkiej psyche. Również przedmioty tarasu-
jące drogę są swoistym wyrazem naszego stanu wewnętrznego. To, co odnosi się do in-
terpretacji snów odnosi się także do interpretacji Pisma Świętego z pozycji psychologii 
głębi. Najpierw próbujemy objaśniać sen na szczeblu przedmiotu. Dopiero, gdy nie uda 
się z niego wydobyć żadnego sensu, można go interpretować na szczeblu podmiotu. 
Zatem postacie biblijne najlepiej najpierw interpretować na szczeblu przedmiotu: jako 
rozmaite typy ludzkie, w których można odnaleźć samego siebie. Dopiero potem, na 
szczeblu podmiotu, uznać za części składowe własnej duszy (Grün A., 1996, s. 59-60).

IV.1.1.	Funkcja terapeutyczna biblijnych opowieści o uzdrowieniach w interpreta-
cji z pozycji psychologii głębi

Opowieść, opowiadanie to elementarna forma uprawiania nie tylko psychologii, 
ale także terapii. Jego funkcja terapeutyczna realizuje się przede wszystkim w tym, w czym 
o. Anzelm Grün, zafascynowany poglądami Junga, upatruje autopsychoterapię, zalecając 
czytającym Biblię, aby zawarte w niej opowieści o uzdrowieniach analizowali zadając 
sobie, m.in. następujące pytania: jaka choroba jest w nich opisywana i w jaki sposób? 



375

O funkcji terapeutycznej i wychowawczej dzieła literackiego w badaniach biblioterapeutycznych...

Jaka duchowa postawa uzewnętrznia się w tej chorobie? Konieczna jest próba skojarze-
nia choroby z jej obrazami. Jakie obrazy i skojarzenia przychodzą wtedy na myśl? Jak 
dalece sam czytający Biblię odnajduje się w chorym? Czy zna ludzi, do których przysta-
je opis tej choroby? W jaki sposób dokonuje się w danej opowieści uzdrowienie? Jak 
zachowuje się chora osoba, a co czyni Jezus? Trzeba spróbować owe zewnętrzne poczy-
nania zrozumieć w kategoriach duchowych. Jak mogłoby przebiegać uzdrowienie czy-
tającego? Czy wierzy, że Jezus może uzdrowić również jego? Jakie znaczenie mają akty 
uzdrowieńcze opowiedziane w danej historii dla procesu uzdrowienia czytelnika? Gdzie 
ono się zaczyna? (Grün A., 1996, s. 70).

Każdą opowieść o uzdrowieniu można interpretować z pozycji psychologii głębi 
na płaszczyźnie przedmiotu i podmiotu. Przedmiotowo oznacza postrzeganie postaci 
i wydarzeń dosłowne, tradycyjne. Ale można też – pisze o. Grün – opowieści rozpatrywać 
na płaszczyźnie podmiotowej, wtedy: „muszę nawiązać dialog z tym co we mnie chore. 
Ta chora cząstka we mnie będzie lamentować i podkreślać swą nędzę. Ale moje <ja> nie 
może temu ulec. Wymaga to wewnętrznego dystansu wobec wszystkiego, co we mnie 
chore, […]. A Jezus jako archetyp będzie wówczas jakby moim uzdrowicielem wewnętrz-
nym, owym odpowiednikiem Mistrza we mnie, który doskonale wie, co dla mnie jest 
dobre, odpowiednikiem owego lekarza we mnie, który w spotkaniu z Lekarzem Jezusem 
Chrystusem w medytacji i w Uczcie Eucharystycznej stale nabiera nowych sił” (Grün A., 
1996, s. 78).

Zilustrujmy to przykładową interpretacją o. Grüna opowieści o uzdrowieniu przy 
sadzawce, wziętą z Ewangelii św. Jana (J 5, 1-9). Tekst opowieści: „Nadeszło kolejne 
żydowskie święto i Jezus udał się do Jerozolimy. Obok Owczej Bramy znajdowała się 
w mieście sadzawka otoczona pięcioma krużgankami, zwana po hebrajsku Betesda. 
Leżało tam wielu chorych – niewidomych, kalekich i sparaliżowanych. A anioł Pana 
zstępował od czasu do czasu do sadzawki i poruszał wodę.. Był tam również pewien 
człowiek, który chorował od trzydziestu ośmiu lat. Zobaczywszy go, Jezus od razu poznał, 
że choruje od bardzo długiego czasu. I zapytał go: - Czy chcesz wyzdrowieć? – Panie, 
nie mam nikogo, kto by mi pomógł wejść do sadzawki, gdy anioł poruszy wodę. Zanim 
dojdę, ktoś inny mnie wyprzedza i doznaje uzdrowienia. – Wstań, weź swoje łoże i chodź! 
– rzekł Jezus. I człowiek ten natychmiast wyzdrowiał. Wziął swoje łoże i zaczął chodzić.”

Płaszczyzna przedmiotowa opowieści
O. Grün opisuje ją w następujący sposób: „Przy Bramie Owczej w Jerozolimie 

znajduje się sadzawka Betesda, co znaczy <Dom Miłosierdzia>. Woda w tej sadzawce 
w pewnych odstępach czasu burzy się jak w źródle. […]. Wokół, w krużgankach, leżeli 
liczni chorzy, niewidomi, chromi i sparaliżowani, czekając na owo poruszenie się wody, 
któremu przypisywano uzdrowieńczą moc. Wśród nich był człowiek chory od 38. lat. 



376

Podstawy współczesnej biblioterapii

Jaka to była choroba, tekst nie mówi. Tradycja przyjmuje, że był sparaliżowany (Grün 
A., 1996, s. 72-73).

Płaszczyzna podmiotowa opowieści
Ponieważ św. Jan nie precyzuje, co to za choroba – zauważa o. Grün - wobec tego 

możemy starać się odnaleźć w tym chorym; obojętne, czy jesteśmy niewidomi, czy spa-
raliżowani, czy chromi. „A może zamknęliśmy oczy na rzeczywistość i w ten sposób 
sami wykluczyliśmy się z życia? Może ulegliśmy paraliżowi? Bo sparaliżować może nas 
strach lub tłumienie potrzeb i pragnień. Jakże często czujemy się sparaliżowani, zablo-
kowani, jakby zaklinowani w sobie. Ulegamy zahamowaniom. Strach przed tym, by nie 
zawieść, by nie popełnić błędu, hamuje nas przed otwarciem się na innych, przed uak-
tywnieniem się. […]. Wtedy człowiek już się na nic nie zdobywa. Staje się bierny, wy-
cofuje się” (Grün A., 1996, s. 73).

Proces terapeutyczny przedstawiony w opowieści
Jezus uzdrawia chorego w pięciu etapach (Grün A., 1996, s. 74-77):

1.	 Pierwszy etap to dostrzeżenie. Jezus ujrzał leżącego człowieka. Zobaczyć i być 
dostrzeżonym, to pierwszy warunek powrotu człowieka do zdrowia.

2.	 Drugi etap to poznanie. Jezus poznaje natychmiast, że ten człowiek jest chory już 
od dawna, że jest wyczerpany i kaleki, że w głębi duszy już zrezygnował. Pozna-
wać to także rozumieć. Jezus rozumie, jaka to choroba, widzi jej przyczynę, nie 
patrzy na symptomy, lecz patrzy w serce.

3.	 Trzeci etap to pytanie Jezusa: „Czy chcesz stać się zdrowym?” Jeśli tak, to sam 
musisz tego chcieć. Jezus tym pytaniem odwołuje się do woli chorego człowieka, 
zachęca go do wglądu w siebie. Wola wyzdrowienia to własna decyzja chorego. 
Nie może tej decyzji zrzucić na lekarza. Musi sam chcieć wyzdrowieć, sam opo-
wiedzieć się za życiem. Swoim pytaniem apeluje Jezus do „ja” chorego człowieka, 
zanim uzdrowi jego ciało. Chce, by chory najpierw odnalazł siebie samego.

4.	 Czwarty etap to przysłuchiwanie się. Jezus wysłuchuje chorego. Pozwala mu się 
wypowiedzieć. To, co chory mówi, brzmi zrazu jak usprawiedliwienie: „Panie, 
nie mam człowieka, aby mnie wprowadził do sadzawki, gdy nastąpi poruszenie 
wody”. Wielu ludzi choruje dzisiaj, bo nie mają żadnego człowieka, który wzbu-
dzałby w nich wolę życia. Uważają się za ludzi bezwartościowych, wyschniętych, 
wyczerpanych, bo nikt ich nie kocha, nikt ich nie przyciąga do życia miłością. 
Człowiek może żyć w zdrowiu tylko wtedy, gdy doświadcza miłości i miłością 
obdarza. Bez kontaktów z innymi ludźmi jego źródło życia wysycha. Ale woda 
jest również często obrazem nieświadomości. Chory nie ma żadnego człowieka, 
który skontaktowałby go z jego nieświadomością. Tak więc jest odcięty od źródła, 
które w nim wrze. Dostępu do nieświadomości nie osiągamy sami; potrzebne nam 



377

O funkcji terapeutycznej i wychowawczej dzieła literackiego w badaniach biblioterapeutycznych...

jest spotkanie z człowiekiem, który nas kocha, abyśmy odważyli się wejść we 
własną głębię, z której tryska woda (oznaczająca życie), w której kipią nasze 
wewnętrzne źródła ( witalne).

5.	 Piąty etap to uzdrowienie. Jezus wysłuchawszy chorego nie odpowiada mu, nie 
wnika w jego argumenty i nie dyskutuje z nim, lecz nakazuje: „Wstań, weź swoje 
łoże i chodź!”. Tak więc nie ma sensu dalej rozczulać się nad sobą. Teraz trzeba 
po prostu wstać, powstać przeciw rezygnacji, powstać przeciw lękowi, przeciw 
wszystkiemu, co przeszkadza żyć. Jednakże „wyzdrowieć” nie oznacza, że po 
prostu mamy strząsnąć z siebie wszelkie skrępowania i zahamowania, lecz że 
inaczej zaczniemy je traktować. Mamy je jak „łoże” wziąć pod pachę i nieść ze 
sobą. Wtedy niepewność nie będzie już nas krępować, lecz pójdziemy z nią przez 
życie, a ona nie przeszkodzi nam żyć. Człowiek z opowieści to zrozumiał. „Na-
tychmiast wyzdrowiał ów człowiek, wziął swoje łoże i chodził”. Uleczyło go 
słowo Jezusa. Spotkanie z Jezusem wzmocniło jego wolę życia. Jezus nie zapro-
wadził go do sadzawki, lecz skontaktował go z sobą samym, ze źródłem w nim 
samym, które ma dość siły, aby utrzymać go przy życiu. Rozważając tę opowieść 
o uzdrowieniu, człowiek może utożsamiać się z chorym z opowieści, i w medyta-
cji lub we Mszy św. powierzyć się Jezusowi po to, by zostać uzdrowionym (Grün 
A., 1996, s. 74-77).

Funkcja terapeutyczna opowieści
Opowieść tę można również rozpatrywać jako utwór literacki o działaniu terapeu-

tycznym (Kondracka M., 2013, s. 28). Funkcja terapeutyczna przejawia się tu tak, jak 
w procesie biblioterapeutycznym, tj. poprzez identyfikację z chorym (obraz choroby), 
wgląd we własne „ja” pod wpływem lektury (kontakt z nieświadomością), oraz katharsis 
(wola wyzdrowienia), czyli oczyszczające z niepewności zawierzenie słowom Jezusa. 
Ich działanie psychologiczne, jak się wydaje, zasadzałoby się na autopsychoterapii, czy-
li „świadomym i celowym zastosowaniu określonych środków psychicznych wobec sa-
mego siebie w celu wywołania we własnej osobowości określonych pozytywnych zmian” 
(Siek S., 1985, s. 8).

Opowieści o uzdrowieniach mają w świadomości czytelniczej charakter przede 
wszystkim relacyjny. Znamienna jest dla nich fabuła, zwykle jednowątkowa, respektu-
jąca chronologiczny układ zdarzeń, o dość luźnej i prostej budowie. Ich działanie autop-
sychoterapeutyczne możliwe jest m.in. dlatego, że mówią na ogół o tych samych proble-
mach, które przeżywane są współcześnie, np. choroby i samotność człowieka, jego 
stosunek do siebie samego, do innych, walka z  losem i samym sobą, wzmacnianie 
swoich sił psychicznych, pogodzenie ze światem i ludźmi, lepsze poznanie samego siebie.



378

Podstawy współczesnej biblioterapii

IV.1.2.	Funkcja wychowawcza biblijnych przypowieści w interpretacji z pozycji 
psychologii głębi

Przypowieść to gatunek literatury moralistycznej, stąd jej funkcja wychowawcza 
oddziaływuje głównie na moralną świadomość odbiorcy. Pomimo, że niejednokrotnie 
zawiera rozwiniętą fabułę, to jednak przedstawione w niej postacie i zdarzenia nie są 
ważne ze względu na swe cechy jednostkowe, lecz jako przykłady ludzkich postaw wo-
bec życia i  losu. Według o. Grüna, przypowieść w interpretacji z pozycji psychologii 
głębi, chce dać wyraz uczuciom słuchacza w taki sposób, aby ten, do kogo ona jest ad-
resowana, mógł się utożsamić z postaciami występującymi w przypowieści. Traktują one 
„nasze uczucia i namiętności poważnie, nie <straszą> moralnością. Po prostu opisują to, 
co jest w naszych sercach. A może być wszystko. Przypowieści odwołują się do naszych 
pragnień i potrzeb, naszych popędów i naszego widzenia spraw, ale zarazem w sposób 
niedostrzegalny kierują nasze popędy na nowy, pozaziemski cel, tj. ku Bogu” (Grün A., 
1996, s. 87-89). Świat przedstawiony w przypowieści stanowi zbiór sytuacyjnych wy-
kładników jakiejś ogólnej prawdy moralnej, religijnej czy filozoficznej. Stąd właściwa 
interpretacja przypowieści wymaga przejścia od jej znaczenia literalnego do ukrytego 
znaczenia alegorycznego lub symbolicznego (Głowiński M., 1976, s. 354). Zdaniem 
o. Grüna „liczne przypowieści w ogóle nie mówią o Bogu. Po prostu opisują doświad-
czenia codziennego życia. Dość często przedstawiają niemoralne sposoby zachowania 
się ludzi, nie po to, aby je usprawiedliwiać, lecz zwyczajnie, jako istniejące fakty” (Grün A., 
1996, s. 88).

Zilustrujmy to przykładową interpretacją o. Grüna przypowieści o bezbożnym 
sędzi i wdowie, wziętą z Ewangelii św. Łukasza (Łk 18, 1-8). Tekst przypowieści: 

„Opowiadał im też przypowieść o  tym, że zawsze powinni się modlić i  nie ustawać: 
<<W pewnym mieście żył sędzia, który Boga się nie bał i nie liczył się z ludźmi. W tym 
samym mieście żyła wdowa, która przychodziła do niego z prośbą: <Obroń mnie przed 
moim przeciwnikiem!> Przez pewien czas nie chciał; lecz potem rzekł do siebie: <Cho-
ciaż Boga się nie boję, ani z ludźmi się nie liczę, to jednak, ponieważ naprzykrza mi się ta 
wdowa, wezmę ją w obronę, żeby nie nachodziła mnie bez końca i nie zadręczała mnie>>.
I Pan dodał: <Słuchajcie, co mówi ten niesprawiedliwy sędzia. A Bóg, czyż nie weźmie 
w obronę swoich wybranych, którzy dniem i nocą wołają do Niego, i czy będzie zwlekał 
w ich sprawie? Powiadam wam, że prędko weźmie ich w obronę. Czy jednak Syn Czło-
wieczy znajdzie wiarę na ziemi, gdy przyjdzie?<”.

Płaszczyzna przedmiotowa przypowieści
Zdaniem o. Grüna przypowieści tej nie można sprowadzić tylko do tezy, że zawsze 

i nieustannie mamy się modlić, gdyż wtedy jej przesłanie nie byłoby nam potrzebne. 
Chodzi też o to, abyśmy wczuli się w psychikę wdowy żyjącej w mieście i napastowanej 
przez wroga. Jest sama, nie chce jej pomóc nawet sędzia, którego powołano do obrony 



379

O funkcji terapeutycznej i wychowawczej dzieła literackiego w badaniach biblioterapeutycznych...

jej praw. Jest zdana na jego łaskę i niełaskę. Nie ma męża, który by ją obronił (Grün A., 
1996, s. 94). Jednak ona nie rezygnuje, wciąż przychodzi do sędziego i prosi o obronę. 
Jest więc kobietą dzielną, nie poddaje się, walczy. I sędzia w końcu decyduje się stanąć 
w jej obronie (Grün A., 1996, s. 95-96).

Płaszczyzna podmiotowa przypowieści
Przypowieść ta daje się również zinterpretować na płaszczyźnie podmiotowej. 

Wówczas, jak pisze o. Grün, wdowa i sędzia będą dwiema stronami nas samych. Wdowa 
to nasza dusza, której symbolem zawsze jest kobieta. Chce żyć, ale łatwo ją urazić i brak 
jej zewnętrznych znamion mocy. Sędzia to wewnętrzna instancja, która kieruje się wy-
łącznie rozumem i nie przywiązuje wagi do uczuć (Grün A., 1996, s. 96-97). Ale wdowa 
jest silniejsza. Anima, jako synonim życia, jest silniejsza od osądzających i deprecjonu-
jących myśli. A Jezus chce nas przekonać do tego, byśmy owej wdowie w nas, naszej 
duszy, nadali dużo większą rangę. Pokazuje nam, że nasz wewnętrzny racjonalny sędzia, 
początkowo pewny siebie, w końcu musi dać za wygraną. Z kolei miasto, w interpretacji 
na szczeblu podmiotu, jest obrazem naszego życia, jego domem, w którym toczą się 
nasze wewnętrzne walki (Grün A., 1996, s. 97).

Funkcja wychowawcza przypowieści
Funkcja wychowawcza tej przypowieści oddziaływuje głównie na moralną świa-

domość odbiorcy i przejawia się w niej podobnie, jak w procesie biblioterapeutycznym, 
tj. poprzez identyfikację z wdową: Jezus opowiada przypowieść tak, że wczuwamy się 
w sytuację kobiety, która wywalcza swoje prawa, choć początkowo była w położeniu bez 
wyjścia. Poprzez wgląd we własne „ja”, pod wpływem opowiadania (oddziaływanie na 
świadomość), rośnie odwaga również w czytającym. Czyli opłaca się walczyć (Grün A., 
1996, s. 95). To katharsis (wola życia), czyli oczyszczające z niepewności zawierzenie 
słowom Jezusa. Poprzez obraz wdowy Jezus chce nam unaocznić, iż pomimo naszych 
lęków i naszej niemocy, powinniśmy ufać, nie rezygnować. Musimy tylko, jak owa wdo-
wa, walczyć o swoje prawo do życia (Grün A., 1996, s. 95-96).

W jednym z przypisów biblijnych czytamy: „celem każdej przypowieści jest 
przedstawienie jakiejś prawdy abstrakcyjnej za pomocą konkretnych obrazów zaczerp-
niętych z codziennego życia. Prawie wszystkie dotyczą wprost lub pośrednio królestwa 
Bożego” (Pismo Święte, 2003, s. 1159, przyp. Mt, 13,3). A więc wpływają kształtująco 
przede wszystkim na wrażliwość religijną odbiorców, na ich świadomość i wiarę.

Przeprowadzona powyżej interpretacja funkcji terapeutycznej i wychowawczej 
utworów literackich z pozycji psychoanalizy i psychologii głębi ukazuje, z jednej strony, 
bogactwo ich oddziaływania, z drugiej natomiast, różnorodne możliwości ich badania 
biblioterapeutycznego. Zaprezentowane tu dwa punkty widzenia z jakich oddziaływanie 
to można obserwować i analizować, tj. według koncepcji Freuda (przeanalizowanie baśni 



380

Podstawy współczesnej biblioterapii

przez Bettelheima) i koncepcji Junga (analiza fragmentów Pisma Świętego dokonana 
przez Grüna), dowodzi wielu możliwości interpretacyjnych i zastosowania tego, co na-
zywa się często interpretacją psychoanalityczną. Zadania, przed jakimi w tej sytuacji 
znalazły się badania biblioterapeutyczne, wymagają zatem od biblioterapii przede wszyst-
kim odnowy jej samoświadomości jako nauki i szerokiego spojrzenia na dorobek huma-
nistyki oraz ocenę swego miejsca i swoich możliwości.

V.	 Zakończenie

Rozważania przeprowadzone w artykule są jedynie propozycją opisu funkcji tera-
peutycznej i wychowawczej literatury pięknej, właściwie szkicem fragmentarycznym 
i z tego powodu niewyczerpującym zagadnienie. Z rozważań tych wynikają jednak na-
stępujące spostrzeżenia dotyczące funkcji terapeutycznej i funkcji wychowawczej dzieła 
literackiego w badaniach biblioterapeutycznych:

1.	 Obie funkcje tworzą stały punkt odniesienia dzieła literackiego do komunikacyjnej 
sytuacji biblioterapeutycznej, w której dzieło jest odbierane jako narzędzie tera-
peutyczne.

2.	 Ich kierunkowy sposób oddziaływania polega na swoistym, szczególnie im wła-
ściwym przekazywaniu wartości terapeutyczno-wychowawczych zawartych w for-
mie (przyjemna percepcja) i treści (prawda psychologiczna) dzieła literackiego, 
które stanowią najważniejsze kryterium kwalifikujące dzieło jako materiał biblio-
terapeutyczny.

3.	 Powyższe funkcje odpowiadają terapeutycznym możliwościom dzieła literackiego, 
specyficznym relacjom biblioterapeutycznym i kategoriom potrzeb uczestników 
biblioterapii.

4.	 Badania biblioterapeutyczne sposobu oddziaływania funkcji terapeutycznej i wy-
chowawczej na odbiorców przeprowadzane są zwykle według trzyetapowej syn-
tetycznej metody Caroline Shrodes (identyfikacja, wgląd, katharsis).

Bibliografia:

Bettelheim B., (1996), Cudowne i pożyteczne. O znaczeniach i wartościach baśni, Przełożyła, 
wprowadzeniem, objaśnieniami i posłowiem opatrzyła D. Danek, Wyd. W. A. B., Warsza-
wa.

„Biblioterapeuta”, (1998-) „Biblioterapeuta”. Kwartalnik Polskiego Towarzystwa Biblioterapeu-
tycznego”, Wrocław.

Chmielowski P., (1881), Poezya w wychowaniu, Wyd. E. Orzeszkowej i S-ki, Wilno.



381

O funkcji terapeutycznej i wychowawczej dzieła literackiego w badaniach biblioterapeutycznych...

Czernianin W., Czernianin H., (2012), Literatura i terapia, Seria Monografie „Przeglądu Biblio-
terapeutycznego”, pod. red. W. Szulc i W. Czernianina, Monografia nr 1, Wyd. Smak Sło-
wa, Wrocław–Sopot.

Drewermann E., (1984, 1985), Tiefenpsychologie und Exegese, tom I i II, Olten.

Freud Z., (1983), Z. Freud, A. Adler, C. G. Jung, E. Fromm, K. Horney, Psychoanaliza i neopsy-
choanaliza, wybór tekstów R. Saciuk, Wyd. Uniw. Wrocławskiego, Wrocław.

Gałdowa A., (1996), Psychologia głębi w wersji C. G. Junga, w: o. Anzelm Grün OSB, Pismo 
święte w interpretacji psychologii głębi, przekł., B. Białecki, Wyd. WAM. Księża Jezuici, 
Kraków, 1996.

Głowiński M., (1976), M. Głowiński, T. Kostkiewiczowa, A. Okopień-Sławińska, J. Sławiński, 
Słownik terminów literackich, pod red. J. Sławińskiego, Wyd. Ossolineum, Wrocław.

Głowiński M., Okopień-Sławińska A., Sławiński J., (1967), Zarys teorii literatury, Wyd. PZWS, 
Warszawa.

Grün A., (1996), o. Anzelm Grün OSB, Pismo święte w interpretacji psychologii głębi, przekł., 
B. Białecki, Wyd. WAM. Księża Jezuici, Kraków.

Głowiński M., Kostkiewiczowa T., Okopień-Sławińska A., Sławiński J., (1976), Słownik termi-
nów literackich, pod red. J. Sławińskiego, Wyd. Ossolineum, Wrocław.

Kondracka M., (2013), Pismo Święte jako utwór terapeutyczny?, „Przegląd Biblioterapeutycz-
ny”, Rocznik III, Wrocław, s. 16-50.

Kozakiewicz W., Brzózka B., (1984), Biblioteka szpitalna dla pacjentów. Poradnik, Wyd. SBP, 
Warszawa.

Lesser S.O., (2001), Funkcje formy, w: Psychoanaliza i literatura, wyb., red. i oprac. P. Dybel, 
M. Głowiński, Wyd. słowo/obraz terytoria, Gdańsk.

Pismo Święte, (2003), Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu, w przekładzie z  języków 
oryginalnych, oprac. Zespół Biblistów Polskich z inicjatywy Benedyktynów Tynieckich, 
Wyd. Pallotinum, Poznań.

Rosner K., (1970), O funkcji poznawczej dzieła literackiego, Wyd. Ossolineum, Wrocław.

Siek S., (1985), Autopsychoterapia, Wyd. ATK, Warszawa.

Trzynadlowski J., (1982), Biblioterapia jako problem teoretyczny i praktyczny. Zagadnienia wy-
brane, w: Sztuka słowa i obrazu. Studia teoretycznoliterackie, Wyd. Ossolineum, Wro-
cław.

Trzynadlowski J., (1990), Biblioterapia – złudzenia i nadzieje, „Arteterapia II. Zeszyt Naukowy 
nr 52”, Wyd. Akademia Muzyczna im. Karola Lipińskiego we Wrocławiu, Wrocław.

Wais J., (2006), Ścieżki baśni. Symboliczna wędrówka do wnętrza duszy, ENETEIA, Wyd. Psy-
chologii i Kultury, Warszawa.

Wygotski L., (1980), Psychologia sztuki, Przekład M.  Zagórska, oprac. przekładu T.  Szyma, 
oprac. naukowe tekstu, wstęp oraz komentarze S. Balbus, Wyd. WL, Kraków.





383

Rozdział 8.

Techniki dramatyczne i gry teatralne jako czynniki 
terapeutyczne w biblioterapii 

(Wiktor Czernianin)

Ich wykorzystywanie w biblioterapii, szczególnie wobec osób upośledzonych 
umysłowo i niedostosowanych społecznie, jest obecnie czymś zupełnie oczywistym. 
Łącznikiem między tymi z pozoru różnymi dyscyplinami wiedzy, tj. teatrologią i psy-
chologią, jest - według Evy Roine - p o j ę c i e  k o n f l i k t u  (E. Roine, 1994, s. 12). 
Zarówno nowe, jak i stare źródła historyczno-teatralne zgodne są co do tego, że dramat 
był zawsze jakąś formą grupowych procesów dynamicznych. Poetycka zdolność drama-
tu do zagęszczania, odkrywania i wyjaśniania właśnie konfliktów staje się tu narzędziem 
biblioterapeuty, pozwalającym mu wpływać leczniczo na pacjenta. Na poglądach norwe-
skiej terapeutki oparta jest też część artykułu dotycząca psychodramy.

I.	 Techniki dramatyczne. Psychodrama a teatr

Termin psychodrama składa się z dwu wyrazów greckich: psyche i drama. W do-
słownym tłumaczeniu psychodrama znaczy „działanie duszy”, czyli uruchomienie ludz-
kich treści duchowych w kierunku kogoś lub czegoś. Jego rezultatem jest dające się 
obserwować zachowanie. Schronienie, jakim jest scena, zachęca do działań, których 
przesłanki może ustalić sama działająca jednostka. Dowiaduje się ona, że ma sama za-
ludnić pustą scenę postaciami z własnej fantazji. Wprowadza ją to czasami w duże za-
kłopotanie. Mimo tych niebezpieczeństw scena jest przestrzenią magiczną, która pozwa-
la tworzyć postacie dramatu mające pomóc w rozwiązaniu drzemiących konfliktów. 
Biblioterapeuta uzyskuje w ten sposób wgląd w to, co rozgrywa się w umyśle działającej 
jednostki, biorąc udział w poznawaniu i przeżywaniu jej „świata własnego”. I tu właśnie 
teatr wychodzi naprzeciw postulowanej przez psychologię egzystencjalną potrzebie zro-
zumienia ludzkiego przeżywania „siebie samego w świecie”. Wyraził to Rollo May 
w zdaniu: „Jak właściwie możemy poznawać jednostkę w jej >>własnym świecie<<, 
jeżeli nie jesteśmy w stanie w ten lub inny sposób wniknąć do niego”. (E.Roine, s. 26). 
Główna teza psychodramy głosi, że w każdej jednostce tkwi immanentne dążenie do 
angażowania się we własną sytuację życiową. Te c h n i k a  p s y c h o d r a m y  sprowadza 
się do rozwijania spontaniczności i siły fantazji, które pozwalają na ciągłe poszerzanie 



384

Podstawy współczesnej biblioterapii

granic własnych możliwości życiowych w obrębie środowiska społecznego lub też na 
dostrzeganiu istniejących ograniczeń. Scena jest przestrzenią magiczną, którą można 
wypełnić wyobrażonymi postaciami i umieścić je w sytuacjach, które wymagać będą 
rozwiązań. Idea psychodramy opiera się na tej samej technice gry, którą stosował człowiek 
pierwotny, gdy próbował manipulować istotami boskimi w celu rozwiązania sytuacji 
kryzysowej. Tak zaczęły powstawać mity, poprzednicy dramatu, zawierające już pewne 
elementy podziału ról. Głos powstał we wnętrzu człowieka i znalazł swój wyraz w sło-
wach. Kluczową postacią dramatu jest ten, który wiedzie spór, zaczyna mówić i działać: 
protagonista. I tak zwyczajny mężczyzna i zwyczajna kobieta mogą prezentować proble-
my, które w swej ludzkiej bezsilności i ludzkim tragizmie jawią się na tym samym po-
ziomie, co tematy wielkich dzieł sztuki. Zarówno rytuał, zaklinanie u istot prymitywnych, 
jak i zabawa dziecka mogą stanowić punkt wyjścia dla naturalnej psychodramy, w której 
jednostka nawiązuje kontakt z niebezpieczeństwem, aby je poddać kontroli. Szczególną 
cechą psychodramy jest jej zdolność do rozwiązywania tragicznych problemów realnego 
życia. Jeśli chce się dobrze zrozumieć funkcjonowanie psychodramy, trzeba zapamiętać, 
że zinternalizowane wyobrażenia lub projekcje są mocno zakotwiczone również w psy-
chice współczesnego człowieka. Tylko wtedy będzie można towarzyszyć i uwierzyć 
groteskowym niekiedy wizjom protagonisty, które psychodrama ma udramatyzować, 
czyli ukonkretnić, ujawnić. Pojęcie to łączy psychodramę z teatrem rytualnym, po trosze 
także z teatrem absurdu. Punktem wyjścia w tym ostatnim przypadku jest przecież nie-
zrozumiały potok słów psychotycznego pacjenta lub niekiedy brak słów. Z tego powodu 
wszystko jest w nim względne w czasie i przestrzeni, w swej realności i prawdziwości 
oraz w tym, że świat jest taki, jakim widzi go dana osoba. Oczywiście psychodrama jest 
teatrem absurdu, ale w roli narzędzia terapeutycznego umożliwiającego poprawę wglądu 
pojedynczego człowieka we własne życie. Podobną funkcję terapeutyczną spełnia tech-
nika teatralna opracowana przez Jerzego Grotowskiego, a wykorzystywana w dramate-
rapii. Jak wiadomo, twórca teatru „ubogiego” kładł nacisk na fizyczne przygotowanie 
aktora i szczególny typ treningu ruchowo-głosowego umożliwiającego wyrażenie dzia-
łania psychicznego za pośrednictwem ciała. Mianowicie - jak pisał Grotowski - „uwal-
niając je od wszelkiego oporu wobec bodźców duchowych”. (J.Grotowski, 1999, s. 23). 
W dramaterapii odwrócono tę relację. Pośrednictwo ciała, poprzez jego trening ruchowo-
-głosowy, jest wykorzystywane do uruchomienia procesów duchowych mających na celu 
eliminację, np. urazów psychicznych u ćwiczącego uczestnika terapii. Bardzo dobre 
wyniki terapeutyczne w szpitalach psychiatrycznych dają techniki pantomimiczne. Zna-
ne są przykłady brania udziału pacjentek w takich próbach, np. bajki Królewna Śnieżka. 
(A.Radzik, 2001).



385

Techniki dramatyczne i gry teatralne jako czynniki terapeutyczne w biblioterapii

Zasadnicza r ó ż n i c a  między tradycyjnym t e a t r e m  a  p s y c h o d r a m ą  spro-
wadza się do tego, że tradycyjna sztuka teatralna ma swój zapis, podczas gdy psychodra-
ma ma przebieg spontaniczny i nigdy nie daje się powtórzyć w tej samej formie. Artyści 
sceniczni nie mają kłopotów z wyobrażeniem sobie tego, jak powstają i zaczynają żyć 
na scenie postacie dramatu. Nadawanie formy i treści wyobrażonym postaciom jest ich 
chlebem powszednim. Natomiast w praktycznym postępowaniu z ludźmi poddanymi 
silnym napięciom emocjonalnym istotne jest to, że większość z nich jest w stanie stwarzać 
spontanicznie postaci fantastycznych. Są one z reguły pozostałościami po ludziach i sy-
tuacjach, które nie zostały zrozumiane i dlatego nie mogły być poddane kontroli. W od-
powiednich warunkach scena może stać się bezpiecznym schronieniem, w którym 
można stawić czoło nierozwiązanym konfliktom zarówno aktualnym, jak i przeszłym 
oraz przyszłym. Przypomnijmy, że psychodrama została stworzona w Wiedniu na po-
czątku lat dwudziestych XX wieku przez dr. Jacoba Levy’go Moreno (Austriaka rumuń-
sko-żydowskiego pochodzenia o włoskim nazwisku) i wróciła do Europy przez Amerykę 
na początku lat pięćdziesiątych zeszłego wieku. Od czasów Arystotelesa znane są katark-
tyczne wpływy przedstawienia dramatycznego na widza, ale Moreno pierwszy wykorzy-
stał dobrodziejstwa katharsis w stosunku do s a m e g o  a k t o r a , wymagając od niego 
całkowitej spontaniczności, grania wymyślonej przezeń postaci na swój własny sposób 
po porzuceniu zamiaru wywołania jakiegokolwiek wrażenia na widzach. Eksterioryzacja 
osobistych myśli w trakcie improwizacji scenicznych oraz ich analiza dokonana przez 
psychoterapeutę-animatora przedstawienia, stanowią zasadniczą część tej formy terapii 
stosowanej zarówno do dzieci, jak i dorosłych. Działalności teatralnej z udziałem zawo-
dowych aktorów Moreno nigdy nie nazwał psychodramą, była to tylko „teatroterapia”, 
jak później pisał. Dopiero gdy jednostka zacznie wieść swe własne życie na scenie, będzie 
to prawdziwy dramat. Oto jego własne słowa: „Zagraj siebie samego takim, jakim nigdy 
nie byłeś, tak, byś zaczął być takim, jakim mógłbyś być. Bądź swą własną inspiracją, 
swym własnym autorem, swym własnym aktorem, swym własnym terapeutą i wreszcie 
swym własnym Stwórcą”. (E.Roine, 1994, s. 23).

II.	 Gry teatralne. Inscenizacje i adaptacje

Gdy uświadomimy sobie, że w konstrukcjach postaci dramatycznych mamy do 
czynienia z zamierzonymi przez autora osobowościami, określonymi jakościami emo-
cjonalnymi i dużym podobieństwem życiowym, wówczas zrozumiałe staje się, dlaczego 
mogą one służyć osobom zwłaszcza chorym i niedostosowanym społecznie do konfron-
tacji z ich własną sylwetką (J.Szocki, 1990, s. 115). Złudzenie realności życiowej, bieg 
wydarzeń stanowiący zorganizowany i celowy układ oraz odgrywane role wzorcowych 



386

Podstawy współczesnej biblioterapii

postaci powodują że grany utwór dramatyczny oddziałuje w sposób sugestywny i jedno-
cześnie skłaniający grających do przewartościowywania własnych myśli o sobie i zaj-
mowanych postaw. Czynnikami leczącymi mogą być także inscenizacje wielkiej litera-
tury, np. Szekspira, Arystofanesa, Eurypidesa w  postaci wybranych fragmentów 
poszczególnych sztuk. Po pierwsze - jak twierdzą badacze problemu (E.Tomasik, 1994; 
A.Radzik, 2001) - już samo tworzenie scenariusza, stałość miejsca inscenizacji, praca 
najlepiej zawodowego reżysera (lub aktora) i obecność terapeuty jako drugiego reżysera, 
jest „budowaniem bycia w świecie”, np. dla schizofreników. Po drugie, czynnikiem le-
czącym jest umowność dramatu, wspólna gra pozwalająca się „schować” pacjentom w tej 
umowności i w słowach roli. Terapia odbywa się poprzez grę aktorską. Ważne też jest 
wychodzenie z roli (żart, rozmowa), stąd granice umowności muszą być jasne (np. ko-
stium). Po trzecie, kreowanie roli wymusza aktywność pacjenta, zaś po czwarte, kreowa-
nie sceny - aktywność wielu osób. Po piąte wreszcie, sztuka jest zabawą, czynnikiem 
leczącym jest to, że przynosi po prostu radość. Intencją terapeutyczną w powyższych 
działaniach teatralnych jest robienie pacjentom przyjemności. Przezwyciężanie ich an-
hedonii, czyli utraty radości życia. Praca teatralna jest więc zespołowa, a zatem przezwy-
cięża poczucie alienacji. Daje dowartościowującą odwagę występowania przed widownią. 
Każdy chory chce przecież „opuścić” swoją rolę chorego. Chce być na zewnątrz siebie 
i spostrzegać obiektywnie. W gruncie rzeczy właśnie to ma głębokie znaczenie terapeu-
tyczne. Gry teatralne pozwalają zatem biblioterapeucie lepiej poznać członków społecz-
ności terapeutycznej, a im dają możliwość zintegrowania się i spontanicznego wyrażenia 
własnych emocji. Uczą ich samodzielności, rozwijają fantazję i wyobraźnię, pozwalają 
na głębokie wchodzenie w siebie. Ułatwiają zrozumienie własnych relacji z innymi ludź-
mi i zrozumienie reakcji na różne sytuacje życiowe. Wreszcie służą im po prostu do 
rozpoznania tego, co dobre, ładne, potrzebne, poprawne i rozróżniania od tego, co na-
ganne, złe, brzydkie i niedobre.

Z powyższych powodów gra teatralna może być częścią terapii, np. narkomanów. 
Zwykle udział w pracy teatralnej jest dla nich - w specjalnych ośrodkach - obligatoryjny. 
Nie ma podwójnej obsady. Od pierwszego czytania sztuki (zwykle na temat uzależnień) 
do zakończenia prób inscenizacyjnych mija 10-12 tygodni. Dla każdego pacjenta powin-
na być zapewniona rola lub funkcja. Próby należy przeprowadzać w czasie wolnym 
w godz. 16oo - 19oo. (G. Seidenberg, C.Happe, 2001, s. 97-106). Metodyka aktorska po-
winna być oparta na technice Konstantego Stanisławskiego, której podstawą jest realizm 
psychologiczny oparty na p r z e ż y w a n i u  - aktor na scenie musi opanować cały proces 
psychiczny, z którego wynikają działania fizyczne bohatera scenicznego. Wymagana jest 
zatem koncentracja na roli, rekwizyty wprowadza się na koniec prób. Wartość zajęć te-
atralnych polega na tym, że wszyscy mogą brać w nich udział; ważne są powiązania 



387

Techniki dramatyczne i gry teatralne jako czynniki terapeutyczne w biblioterapii

między członkami grupy kształtujące się podczas tych zajęć; następuje kontrola impulsów 
u pacjentów, zaburzenia stają się jasne i ulegają strukturalizacji. Cel terapeutyczny zasa-
dza się na efekcie współpracy, pacjenci pojmują, że warto podjąć wysiłek i mieć z tego 
radość. To pozytywne przeżycie ważne jest dla narkomanów, którzy w życiu doznawali 
porażek. Niestety, gra w teatrze nie wyklucza recydywy, może jednak zapobiec uzależ-
nieniu, albowiem po wystawieniu sztuk następuje zwykle dyskusja z widzami o uzależ-
nieniach. Tymi widzami są zwykle uczniowie lub rówieśnicy aktorów.

Szczególną formą oddziaływania terapeutycznego gier teatralnych są inscenizacje 
sztuk dramatycznych, np. w więzieniach. Dobrym przykładem ilustrującym to zjawisko 
jest działalność kłodzkiego teatru więziennego „Po drodze”, kierowanego przez zawo-
dowego reżysera - Krzysztofa Papisa. (A.Kondratowicz, 1999, s. 6-7). Bez wątpienia 
warsztaty teatralne są dla skazanych terapią. „Teatr może być - jak pisze Krzysztof Papis 
- narzędziem przeciwko napiętnowaniu, alienacji i izolacji. Angażując więźniów do ak-
tywnej pracy teatralnej, można tworzyć sytuacje katalizujące przemiany wewnętrzne tych 
ludzi, ukierunkowując ich energie na tworzenie, zamiast niszczenie.” (A.Kondratowicz, 
1999, s.7). Potwierdzają to słowa więźniów-aktorów, którzy po premierze jednej ze sztuk 
spisali swoje wrażenia. Oto ich fragmenty. „Przedstawienie sztuki o przemocy w rodzinie 
- pisze jeden ze skazanych - sprawiło, że rozkleiłem się jak dziecko, powstrzymując się 
przed wybuchem płaczu”. Inny zaś wspominał: „Przez występ w dramie uświadomiłem 
sobie, jak funkcjonuje przemoc w rodzinie. [...]. W trakcie tej pracy byłem często myśla-
mi przy swojej rodzinie, rozważając powód jej rozpadu, chociaż teraz wiem, że można 
byłoby temu zapobiec”. (A.Kondratowicz, 1999, s. 7). I jeszcze jedna ważna wypowiedź: 
„Cokolwiek było robione na scenie, nie było wymuszone, nikt nie wkładał mi fałszu do 
ust. [...]. To była normalna gra dla publiczności. Gdy byliśmy na scenie, ja nie byłem 
więźniem, ale dowartościowanym, normalnym facetem stamtąd, czyli z wolności”. Re-
żyser K. Papis uczestników warsztatów teatralnych nie traktuje jak przestępców. Głębo-
ko wierzy, że człowiek nie rodzi się zły. Jest z natury dobry. Kształtuje go doświadczenie 
życiowe. Przez cały czas podkreśla, że niektórzy z tych, co przychodzą na warsztaty, 
mieli trudne dzieciństwo. Jak można po czymś takim mieć w sobie spokój i harmonię? 
- pyta. - Dużo rozmawiamy o miłości w rodzinie. Miłości, której wielu z nich często 
brakowało - podkreśla. Po roku trwania warsztatów widzi się, że uczestnicy zajęć się 
zmienili. „Byłem obojętny na ludzkie nieszczęście - mówił jeden z więźniów. - Dzięki 
sztuce o przemocy zrozumiałem, że nie chcę, aby taka była moja rodzina. Kiedy wyjdę, 
chcę żyć normalnie”. (A.Kondratowicz, 1999, s. 7). Główny cel reżysera - zwiększenie 
pozytywnych motywacji został osiągnięty. Dla więźniów było to przygotowanie do wyj-
ścia na wolność. Tak więc „sztuka może wywrzeć trwały wpływ nie tylko na duchowe, 



388

Podstawy współczesnej biblioterapii

intelektualne, moralne, etyczne i estetyczne życie jednostki, ale w konsekwencji na życie 
całego społeczeństwa”. - konkluduje wspomniany reżyser.

Terapeutyczne możliwości - poprzez kontakt z widzem i wczucie się w rolę - tkwią 
także w występach kabaretowych. Przykładem ich wykorzystania jest działalność w ostat-
nich latach XX wieku „Absurdalnego Kabaretu”, mającego za sobą ponad 120 występów, 
oklaskiwanego i zdobywającego prestiżowe nagrody na wielu festiwalach. (P.Tomczyk, 
1999, s. 20). Tworzyło go czworo niepełnosprawnych i upośledzonych umysłowo ludzi, 
a ich opiekunem był ksiądz Marek Wójcicki, który wspomina: „Jako kapelan niepełno-
sprawnych odprawiałem dla nich msze i prowadziłem katechezę. I w ramach tej kateche-
zy właśnie co jakiś czas ktoś z nich się zgłaszał: Chcę powiedzieć wierszyk o Koperniku... 
o wiośnie... o czymkolwiek. I mówił, jakiś nauczony w dzieciństwie. Pomyślałem, że 
trzeba tę potrzebę wyrażenia się jakoś wykorzystać. Z tej potrzeby powstał ni mniej, ni 
więcej tylko właśnie >>Absurdalny Kabaret<<. Kabaret nie dlatego, że mi się tak ubz-
durało. Oni sami o tym zadecydowali swoim zachowaniem. W tekstach odzwierciedla-
jących moje widzenie świata przemycam jednak jakieś ich powiedzonka”. (P.Tomczyk, 
1999, s. 21). Ksiądz Marek jest autorem tekstów. „Było fajnie - wspomina Przegląd 
Kabaretów PAKA jeden z członków „Absurdalnego Kabaretu”. Byliśmy w Krakowie, 
występowaliśmy i dostaliśmy dyplomy. Ludzie się śmiali. - A może śmiali się z was? - 
zapytał reporter. - Nie, dlaczego z nas? Przecież śmieszne było to, co mówiliśmy. Sprawiał 
wrażenie naprawdę szczęśliwego z powodu otrzymania dyplomu w Krakowie”. Oklaski, 
które dało się słyszeć, nie były też bynajmniej „charytatywne”. „Przekonała mnie właśnie 
reakcja wyrobionej krakowskiej publiczności - powiedział Henryk Sawka, rysownik 
i juror, przyznając, że w pierwszym odruchu był przeciwny nagrodzie dla „Absurdalnego 
Kabaretu” (pierwszej), właśnie ze względu na jego specyfikę. [...]. Dziś H. Sawka nie ma 
już żadnych wątpliwości”. (P.Tomczyk, 1999, s. 23). Oto znakomity przykład nawiązy-
wania kontaktów z tzw. normalną widownią przez aktorów z niepełnosprawnościami. 
Owacje dla tego kabaretu za przedstawienie to przecież również podziękowanie za talent 
upośledzonych aktorów-amatorów, wyczucie i doskonały kontakt z publicznością. A tak-
że kryjące się za tym przesłanie, że wartym ocalenia w teatrze jest człowiek słaby, nie-
przystosowany, zaburzony.

Podobne przesłanie przyświeca teatrowi terapeutycznemu prowadzonemu przez 
znaną aktorkę krakowską Annę Dymną. Grają w nim aktorzy z porażeniem mózgowym, 
zespołem Downa, niekiedy na inwalidzkich wózkach - ze schroniska Brata Alberta w Ra-
dwanowicach. Pokonują słabość ciała i umysłu, żeby poradzić sobie z zapamiętaniem roli 
i cieszyć się oklaskami zachwyconej widowni. (M.Szamocka, 2002, s. 134). Teatr „Ra-
dwanek” istnieje od 1990 roku. Grupa liczy około 25 osób upośledzonych umysłowo 
i fizycznie w wieku od 19 do 56 lat. „Postanowiłam im pomóc - mówi Dymna. - W zeszłym 



389

Techniki dramatyczne i gry teatralne jako czynniki terapeutyczne w biblioterapii

roku po raz pierwszy napisałam dla >>Radwanka<< scenariusz >>Stworzenie świata<<. 
Wybrałam temat biblijny. Pan Bóg stworzył najróżniejsze istoty, rośliny, zjawiska. Wszy-
scy mogą zagrać.[...]. W tym sezonie wystawiamy >>Wygnanie Adama i Ewy z Raju<<. 
Za rok - >>Arkę Noego<<. Mam nadzieję, że przed nami długie lata pracy”. (M.Szamoc-
ka, 2002, s. 135). Praca nad spektaklem „Wygnanie Adama i Ewy z Raju” trwała trzy 
miesiące. Najpierw powstał scenariusz. Aktorka adaptowała odpowiedni fragment Pisma 
św. Rozpisała go na poszczególne sceny. Do tej pory upośledzeni artyści próbowali uczyć 
się ról na pamięć. Większości jednak sprawiało to duże trudności. A. Dymna wymyśliła 
nową formułę. Postanowiła poprosić kolegów aktorów o użyczenie postaciom głosu. Teraz 
artyści „Radwanka” ruchem i mimiką twarzy wcielali się w odtwarzane postaci. Upośle-
dzeni aktorzy uwielbiają się przebierać. Kostiumy muszą być jednak wygodne, kolorowe 
i piękne. Już po raz kolejny spełniły się ich marzenia o wystąpieniu na prawdziwej scenie, 
tj. podczas drugiej edycji Ogólnopolskiego Festiwalu Twórczości Teatralno-Muzycznej 
Osób Niepełnosprawnych „Albertiana” w Teatrze im. J. Słowackiego w Krakowie. Ini-
cjatorką imprezy jest Anna Dymna, a jej ukochany „Radwanek” współorganizatorem. 
„Gdyby studenci Akademii Teatralnej mieli choć w połowie żarliwość niepełnosprawnych 
aktorów, byliby wielkim artystami”. - relacjonuje z zachwytem ich występ. Jej artyści 
ustawiają się do ukłonów. Oczy im błyszczą, pot cieknie po twarzach. Kłaniają się jak 
prawdziwe gwiazdy. Otrzymują ogromne bukiety kwiatów. (M.Szamocka, 2002, s. 136). 
„Serdeczne uściski są tak mocne, że aż czasem bolą. Oni nie potrafią udawać. Trzymać 
emocji na wodzy - przyznaje aktorka. - Krzyczą, gdy są zdenerwowani i głodni, wybu-
chają śmiechem i skaczą z radości.”. A. Dymna opowiada, że to mama nauczyła ją takiej 
otwartej postawy wobec świata. - „W każdym widziała dobro, niezależnie od zła, które 
czynił. Nigdy niczemu się nie dziwiła i nikogo nie potępiała” - mówi. Aktorka jako szes-
nastoletnia dziewczyna chciała skończyć psychologię, pracować w domu dziecka lub 
szkole specjalnej. Wybrała inny zawód. Ale nadal uczy się, jak zrozumieć człowieka. „Dla 
mnie Radwanowice to nowy rozdział w życiu. Tu sprawdza się przysłowie, że najlepszym 
schronieniem dla człowieka jest drugi człowiek”- wyznaje Anna Dymna. (M.Szamocka, 
2002, s.136).

Według Stefana Szumana gra na scenie amatorskiej wyprowadza pacjenta czy 
niedostosowanego - zamkniętego nieraz w bardzo ciasnym kręgu swoich zajęć i myśli - 
w szeroki, piękny i życiodajny „świat sztuki”. Gdy ktoś dobrze gra swoją rolę na scenie, 
staje się innym człowiekiem. Jeśli się jej dobrze uczy, poznaje piękno i wartość sztuki, 
zaczyna ją rozumieć i kochać. W zakresie gry scenicznej staje się członkiem takiego 
zespołu, który cieszy się swoimi osiągnięciami. Opanowując swoją rolę w sposób wła-
ściwy, uczestnicy zespołu uczą się spełniać oddzielne zadania i funkcje, od których za-
leży udana lub nieudana całość (S. Szuman,1990, s. 509). Aktorstwo polega tu w zasadzie 



390

Podstawy współczesnej biblioterapii

na umiejętności występowania w roli fikcyjnej, w roli i charakterze innego człowieka niż 
ten, którym się właściwie jest: z wyglądu twarzy, ubrania i ruchów, jak też z psychiczne-
go typu, osobowości, własnych celów życiowych, wykształcenia, stanowiska i sytuacji 
społecznej. Aktor gra zarówno losy, jak i charaktery innych ludzi. Zarazem kunszt „ży-
wego słowa” wymaga wytężonej, pogłębionej pracy nad sobą, a zrozumienie tekstu, jego 
pogłębienie, wyczucie jego treściowego i brzmieniowego piękna ma znaczenie podsta-
wowe. Osoba, próbująca dobrze opanować rolę, musi zmobilizować całe swoje jestestwo, 
wszystkie swoje intelektualne siły, całą uwagę, porywy swego serca i uczucia, zasoby 
wyobraźni i moc przekazywania. Musi się ona także opanować tak dalece, by mówić 
swobodnie i żywo, a jednak w sposób zdyscyplinowany i wciąż przytomny. (S.Szuman, 
1990, s. 509). Członkowie zespołów teatralnych tym się różnią od biernych widzów, że 
są aktywni, grając swoją rolę na scenie. Dochodzą oni inaczej i lepiej do zrozumienia 
sztuki, do nabrania szacunku dla niej oraz do cieszenia się jej bogactwami i darami niż 
tacy odbiorcy, którzy widzą i słyszą tylko gotowe utwory - nie doznawszy trudu, radości 
i olśnień właściwego, dobrego ich wykonywania, realizowania i konkretyzowania. Po-
nadto dla osoby upośledzonej czy niedostosowanej, w związku z brakiem zdrowia czy 
postrzegania przez nią rzeczywistości, szczególnego znaczenia nabiera ocena siebie 
i swojej wartości. Poczucie własnej wartości łączy się ściśle z pojęciem o sobie, tj. z okre-
ślonymi nastawieniami skupionymi wokół pojęcia „własnego ja”. Pojęcie o sobie okre-
ślają w dużym stopniu uczucia, przekonania, postawy i zachowania jednostki. Pojęcie 
o sobie kształtuje się także w wyniku społecznej interakcji. Właśnie pod wpływem oto-
czenia społecznego poczucie własnej wartości może ulegać wzmocnieniu, jeśli np. jed-
nostka spotyka się z przychylnością z jego strony. A tak jest w przypadku uznania okla-
skami występu aktorskiego czy przyznania nagrody. Pod ich wpływem stopniowo 
następują zmiany w pojęciu o sobie u pacjenta czy wychowanka, penitencjariusza. 
Chodzi tutaj przede wszystkim o obiektywne uznanie własnych zdolności i ograniczeń, 
co jest istotne dla zdrowej osobowości. Przekształcenie pojęcia o sobie pacjenta nie na-
leży do łatwych zdań, jest jednak jednym z najważniejszych w biblioterapii.

Bibliografia:

(E.Roine,1994). Eva Roine, Psychodrama. O  tym jak grać główne role w swoim życiu, Przeł. 
z norweskiego S. Łęcki, Opole 1994.

(J.Grotowski,1999). Jerzy Grotowski, Teksty z lat 1965-1969. Wybór, Wrocław 1999.

A.Radzik,2001). Pogranicza - literatura, teatr i psychiatra. Polsko-niemiecki bilans badań na-
ukowych i doświadczenia praktycznego, Pod red. Anny Radzik. Kraków 2001.



391

Techniki dramatyczne i gry teatralne jako czynniki terapeutyczne w biblioterapii

(J.Szocki),1990). Józef Szocki, Istota terapeutycznego oddziaływania książki, „Arteterapia (II)”. 
Zeszyt Naukowy nr  52 Akademii Muzycznej im. Karola Lipińskiego we Wrocławiu. 
Wrocław 1990.

(G.Seidenberg, C.Happe,2001). Günther Seidenberg, Caroline Happe, Theaterstücke Drogenab-
hängiger - therapeutische und präventive Aspekte, w: Pogranicza - literatura, teatr 
i psychiatra. Polsko-niemiecki bilans badań naukowych i doświadczenia praktycznego, 
pod red. Anny Radzik. Kraków 2001, s.97-106.

(A.Kondratowicz,1999). Ada Kondratowicz, Skazani na teatr. Reportaż, „Gazeta Dolnośląska”. 
Dodatek do „Gazety Wyborczej” z dnia 15 października 1999 r.

(P.Tomczyk,1999). Paweł Tomczyk, Prawo do rozśmieszania innych, „Rzeczpospolita. Maga-
zyn” nr 23 z 11 czerwca 1999 r.

(E.Tomasik,1994). Ewa Tomasik, Czytelnictwo i biblioterapia w pedagogice specjalnej, Warsza-
wa 1994.

(M.Szamocka,2002). Małgorzata Szamocka, Niecodzienna lekcja teatru z Anną Dymną, „Clau-
dia” nr 5 z maja 2002 r.

(S.Szuman,1990). Stefan Szuman, O sztuce i wychowaniu estetycznym, Warszawa 1990.





393

Rozdział 9.

Film jako narzędzie terapeutyczne 
(Wiktor Czernianin)

Film jest tą dziedziną sztuki, do której biblioterapia często się odwołuje. Można 
nawet powiedzieć, że przejmuje on lecznicze zadania książki, stając się jej drugim este-
tycznym nurtem, tj. jako widzialna i słyszalna literatura. Tak się bowiem składa, że oba 
te rodzaje sztuki na terenie biblioterapii, nie zatracając swojej charakterystycznej i różnej 
dla siebie swoistości, odgrywają w niej tę samą rolę: terapeutyczną. Tylko przyjąwszy 
takie stanowisko, twierdzenie, że film jest także narzędziem terapeutycznym, okazuje się 
merytorycznie i metodologicznie uzasadnione i może prowadzić do uchwycenia podstaw 
właściwości tak specyficznego jego oddziaływania. A jednak funkcja terapeutyczna filmu 
(zresztą jak i  literatury pięknej), jest tylko pewną jego możliwością, a nie zasadniczą 
i pierwotną właściwością. Ujęcie filmu jako narzędzia terapeutycznego wymaga więc 
określenia, w jakiej mierze struktura obrazu filmowego – w warstwie oddziaływania 
estetycznego – jest podobna do obrazu literackiego.

W biblioterapii film jest narzędziem terapeutycznym wtedy, kiedy ujawnia psy-
chologiczną prawdę ludzkiego przeżycia, także poprzez estetyczną deformację przedsta-
wianej rzeczywistości. Taki film w tej właśnie rzeczywistości powinien dla siebie znaleźć 
mocną podstawę. Nie musi to być obiektywna rzeczywistość zewnętrzna, ale przede 
wszystkim wewnętrzna, zgłębiająca zakamarki ludzkiej psychiki, wyobraźni i emocji. 
Tylko film potrafi przedstawić jedno i drugie w sposób tak niesłychanie sugestywny, 
subtelny i realny. Nawet wówczas, gdy odbiorca uświadamia sobie, ze ukazane w filmie 
zdarzenia i postacie nie są rzeczywiste, to wierzy (zgodnie z zasadą: „widzę, więc wierzę”) 
– w prawdę utworu filmowego. Właśnie dlatego film może tak skutecznie „kłamać”. 
Właśnie dlatego ta f o t o g r a f i c z n a  sztuka jest tak m i t o t w ó r c z a . (Depta, 1979, 
s. 17). W tym też tkwi jej moc terapeutyczna, ponieważ przejmuje dawne, tj. mitotwórcze 
zadania literatury pięknej. W filmach jest bowiem coś magicznego. Jak pisze Joseph 
Campbell – człowiek, na którego patrzysz, znajduje się jednocześnie gdzieś indziej. 
(Campbell, 1994, s. 38). To procesy psychiczne warunkują wytworzenie się wizji ma-
gicznej. Aktorzy filmowi, odgrywając role postaci mitycznych, stają się wychowawcami, 
wprowadzają, niejako wtajemniczają odbiorcę w życie, zgodnie z funkcjami mitu. Magia 
ekranu sprawia, że wchodzą w sferę istnienia zmitologizowanego, stanowiąc wzorce 
życiowe dla innych. To oni w sekwencjach zdarzeń uczestniczą w filmowych zdarzeniach 



394

Podstawy współczesnej biblioterapii

mitycznych, podpowiadając często odbiorcom-użytkownikom biblio-filmoterapii, jak 
mają reagować na kryzysy, rozczarowania, zachwyty, klęski i sukcesy. Mity mówią po 
prostu, gdzie w danej chwili życiowej jest poszczególny widz, przenosząc go przede 
wszystkim na duchowy poziom świadomości. W takim przypadku film jest nie tylko 
sztuką zdarzeń, które stara się możliwie obiektywnie utrwalić, ale – według słów Hen-
ryka Depty – także sztuką zderzeń różnych, często pozornie odległych zjawisk; zderzeń 
prowadzących do odkrycia głębszej prawdy o świecie i człowieku. Jest więc prawdą 
zarówno to, że kamera filmowa patrzy na świat okiem człowieka, jak i to, że człowiek 
patrzy na świat okiem kamery filmowej. W tej specyficznej dialektyce sztuki filmowej 
zawarte są jej największe i tylko przez nią osiągalne możliwości poznawcze. (Depta, 
1979, s. 17). Dzięki temu może zachodzić czynność terapeutyczna.

Inspirowana filmem u użytkownika filmoterapii manifestacja procesów dynamicz-
nych wyraża się w taki sam sposób, jak przy czytaniu literatury pięknej. Jednak zapada 
o wiele głębiej w jego świadomość, gdyż bezpośrednio sprawia to magiczna wizja ekranu, 
a nie pośrednio wyobrażenie płynące z lektury. Urealniająca potęga ruchu, będąca duszą 
kina, ożywia percepcję widza w sposób nieosiągalny dla literatury. Fazy procesu biblio-
-filmoterapeutycznego, wyszczególnione m.in. przez Caroline Shrodes (Szkoła Specjalna 
1988, nr 1), mogą się zatem wręcz zintensyfikować. Najważniejszą będzie „faza identyfi-
kacji” i ekspresji afektu wobec bohatera filmowego, zwłaszcza chęć i przyjemność bycia 
podobnym do niego. Wzór osobowy dostarczony przez postać z ekranu może o wiele 
szybciej przekształcić świadomość użytkownika filmoterapii, gdyż patrzy on na człowie-
ka związanego z jego aktualną rzeczywistością. Właśnie to jest równocześnie tak bardzo 
magiczne i ludzkie. Prawda duchowa bowiem o danym widzu znajduje się jednocześnie 
gdzie indziej, tj. na ekranie i w nim samym. Ponieważ film potrafi to uzmysłowić, dlatego 
działa tak mocno. W wyniku tego samopoznanie, zrozumienie siebie widza-użytkownika 
filmoterapii, w następnej „fazie wglądu” następuje niemalże błyskawicznie, jako dokład-
na kopia współdoświadczeń z bohaterem filmowym związanych z tak unaocznioną podró-
żą do wewnątrz siebie, uzmysławianą z przemianą duchową. Takie studium wglądu 
zmienia świadomość chorego, albowiem siłą rzeczy spostrzega on, że jego dotychczasowy 
poziom świadomości jest po prostu niższym poziomem tamtej, wyższej świadomości, jaką 
zaprezentował bohater filmowy. Tajemnicę oddziaływania tegoż bohatera wyraża się więc 
w wyzwoleniu pozytywnej energii u chorego widza w kierunku niezbędnych przemian 
jego osobowości. Właśnie teraz następuje końcowa „faza katharsis”, oczyszczająca z ne-
gatywnych myśli i emocji. Odnosi się ona przede wszystkim do jedności świadomości 
i energii widza-użytkownika filmoterapii, wnosząc coś specyficznego do jego duchowego 
wnętrza wraz z nowym optymistycznym przekonaniem nastawiającym na świadome 
osiągnięcie określonych celów terapeutycznych. W końcu w filmoterapii całym sensem 



395

Film jako narzędzie terapeutyczne

oglądania filmów i rozmyślania nad nimi jest utrzymanie u jej użytkowników świadomo-
ści na tym optymalnym dla realizacji celów terapeutycznym poziomie. Film wraz ze swą 
fikcją jest tedy narzędziem terapeutycznym, paradoksalnie leczącym prawdą, choć często 
w kłamliwy sposób. Narzędziem – jak pisała Alicja Helman – z natury swej wyposażonym 
po temu, by mówić prawdy z taką szatańską przewrotnością przystosowane do kłamstwa. 
(Helman, 1972, s. 19).

Owa przewrotność filmu skłania do odpowiedniego zadania wyjaśniającego użyt-
kownikom filmopterapii, że nie każdy filmowy obraz rzeczywistości zasługuje na ich 
całkowite zaufanie. Ukierunkowanie jest nieodzowne, gdyż umiejętność odbioru nie jest 
wcale naturalna. Aktywny odbiór – podkreśla Henryk Depta – oraz pełne zrozumienie 
filmu to dotarcie do wewnętrznego, często ukrytego znaczenia obrazu filmowego. (Dep-
ta, 1979, s. 20). Tej właśnie sprawie służyć powinno przygotowawcze działanie każdego 
biblioterapeuty, nastawiające swoich widzów na uczuciowe przeżywanie filmu, na „te-
rapię przez przeżywanie”. Uczuciowe reakcje odbiorców, emocjonalne napięcia, wzru-
szenie charakterystyczne dla takiego pozytywnego odbioru – mogą wzbogacać widzów 
w wyniku uchwycenia przez nich całej skali treści zawartych w danym filmie, nie tylko 
emocjonalnych, ale także poznawczych, moralnych, społecznych i estetycznych. (Depta, 
1979, s. 20-21) W ujęciu Waltera Trögera przeżycie utworu ekranowego, do którego 
uruchomienia powinno zmierzać wychowanie filmowe, posiada następujący kierunek: 
„Przeżycie filmu jest początkowo tylko lub głównie sprawą emocji; dopiero później 
dochodzi do ich umysłowej nadbudowy polegającej na włączeniu myślenia refleksyjne-
go. Pełne, obejmujące c a ł e g o  człowieka spotkanie z filmem jest syntezą uczuciowego 
przeżywania plus jego myślowego opracowania, współodczuwania (Mitfühlen) plus re-
fleksji (Nachdenken)” (Tröger, 1963, s. 169). Dopiero taki uczuciowy i umysłowy odbiór 
filmu jest odbiorem rzeczywiście aktywnym. Wzruszenie jest bowiem cechą specyficzną 
każdego w pełni rozwiniętego przeżycia estetycznego. (Depta, 1979, s. 22). Wspomnia-
ne działanie przygotowawcze biblioterapeuty można więc krótko określić jako „otwarcie” 
filmu dla odbiorców-użytkowników filmoterapii i zwrotnie „otwarcie” ich właśnie dla 
filmu. Uwzględnienie tych dwóch zakresów rzeczywistości percepcyjnych prowadzi 
w konsekwencji do pełnej i żywej terapii przez film. Będzie się ona opierać przede 
wszystkim na głębokim uwewnętrznieniu wartościowych treści filmu przez widzów-
-użytkowników filmoterapii i świeżości wzruszeń estetycznych wzbogaconych o wiarę 
w przemianę ich życia, tj. w jego uszlachetnienie na wzór bohatera filmowego.

Ważnym zatem elementem warsztatu biblioterapeuty jest wiedza o sztuce filmowej, 
potrzebna właśnie dla uchwycenia i zrozumienia treści i formy utworu filmowego, aby 
rozróżnić film o oddziaływaniu negatywnym i pozytywnym na poszczególnych użyt-
kowników filmoterapii. Rola takiej wiedzy jest dla terapeuty szczególnie doniosła. Stąd 



396

Podstawy współczesnej biblioterapii

filmologia powinna być koniecznie obecna na wszystkich studiach kształcących przyszłych 
biblioterapeutów. Problem polega nie na tym, czy wprowadzać problematykę filmową 
do programów takich studiów, ale na tym, jakie treści program ten powinien zawierać. 
Zważywszy, że biblioterapię wykłada się głównie na studiach bibliotekoznawczych 
i pedagogicznych, rzadziej psychologicznych, trzeba mieć na uwadze niezbędne kształ-
towanie doświadczenia filmowego.

Na pytanie dlaczego właśnie film jest sztuką tak ważną w biblioterapii, odpowiedź 
jest prosta: dlatego że użytkownicy biblioterapii – a więc głównie osoby chore i niepeł-
nosprawne – bardzo często i chętnie oglądają filmy. Film staje się dla nich okazją do 
zastępczego współuczestnictwa w życiu, w którym praktycznie nie mogą uczestniczyć. 
Właśnie dzięki silnemu pragnieniu, by to zmienić, znajdują tutaj możliwości zaspokoje-
nia - przez poznanie wzorów zachowań – swoich zainteresowań i potrzeb (np. oglądając 
filmy biograficzne o osobach przełamujących niepełnosprawność). W tym ujęciu film 
postrzegany jest jako określone medium służące rejestracji rzeczywistości realnej, ko-
munikacji międzyludzkiej, czyli wyróżnia te elementy i właściwości, które zbliżają go 
do wiedzy o życiu w tzw. normalnym społeczeństwie. Taka wiedza jest oczywiście cza-
sami wyłącznie formalna i bywa, że przyjęta zostaje tylko zewnętrznie. Terapeucie po-
winno zależeć na tym, aby została przez widzów-użytkowników filmoterapii właśnie 
uwewnętrzniona, aby wypływała z ich przeżycia i to przeżycie wzbogacała. W ten sposób 
film może zostać przez nich „przywłaszczony”, stając się wspólnym dziełem, wspólną 
własnością autora i widzów.

Oczywiście odbiorcy filmoterapii powinni mieć i posiadają prawo do własnego 
spojrzenia i własnego stosunku do zawartych w utworze treści oraz formy ich ujęcia. 
W dyskusji po projekcji danego filmu w ich ocenie ujawniają się szczególne upodobania. 
Uznanie i uszanowanie przez terapeutę odmiennej oceny filmu jest jego podstawowym 
obowiązkiem. Chodzi jednak o to, aby w procesie terapeutycznym wyznaczać takie 
poglądy jego uczestników wobec filmu, które pomagałyby w przyjęciu wartościowych 
postaw zarówno społecznych, jak i w stosunku do samych siebie, aby odpowiednia wła-
sna ocena filmu przez terapeutę służyła konstruktywnemu nań spojrzeniu i takiej też 
ocenie własnej rzeczywistości przez użytkowników filmoterapii. Przy wyborze filmu 
dla poszczególnych grup użytkowników należy kierować się głównie typem ich upośle-
dzenia i w związku z tym przewidywać oddziaływanie terapeutyczne danego obrazu. 
Najprostszy podział filmów przeznaczonych dla realizacji tego celu to rozrywkowe 
i poznawcze, gdy mówimy o filmie jako typowym produkcie kina uniwersalnego z fik-
cyjną fabułą. Fikcja – pisał Edgar Morin – jak sama nazwa wskazuje, nie jest realnością 
lub raczej jej fikcyjna realność jest nierealnym wytworem wyobraźni. Ta warstwa wy-
obrażeniowa może być cieniutka, przezroczysta, może być zaledwie pretekstem do 



397

Film jako narzędzie terapeutyczne

obiektywnego obrazu. (Morin, 1975, s. 214-215). Może być także niebezpiecznie ureal-
niona. Pamiętajmy, że użytkownicy filmoterapii z upośledzeniem umysłowym często nie 
odróżniają fikcji od realności, co może różnie kształtować ich zachowanie po obejrzeniu 
nawet najniewinniejszej komedii. Wskazuje na to przypadek, jaki wydarzył się w jednej 
z placówek opieki nad dziećmi z zespołem Downa. Po obejrzeniu filmu Uciekające 
kurczaki (reż. Peter Lord, Nick Part; Wielka Brytania 2000), opowiadającego o kurcza-
kach, które nie chciały zostać jedzeniem ludzi, dzieci te przez wiele tygodni odmawiały 
spożywania drobiu. Zatem dla tej szczególnej grupy odbiorców należało wybierać film 
o wiele staranniej.

W filmoterapii film jest narzędziem terapeutycznym zarówno w funkcji rozryw-
kowej (w tym przypadku odbiorca pozostaje bierny), jak i w funkcji poznawczej (kształ-
tuje wówczas odbiorcę aktywnego, rozumiejącego film i zastanawiającego się nad za-
wartymi w nim treściami). Umiejętność takiego odbioru i wyboru filmów jest celem 
głównym w filmoterapii. Tak, jak to definiują twórcy pojęcia „filmoterapia”, zamieszczo-
nego w książce L. Berga-Crossa, P. Jeningsa i R. Barucha, Cinematherapy: Theory and 
application. Psychotherapy in Private Practice (Berg-Gross i inni, 1990, s. 8): należy ją 
rozumieć właśnie jako technikę terapeutyczną wymagającą właściwego wyboru filmów, 
mających bezpośredni wpływ (efekt) terapeutyczny, wykorzystywany jako bodziec do 
dyskusji lub badań na sesjach terapeutycznych. (Journal of Clinical Psychology, 2003, 
s. 208). W ślad za tym, Danny Wedding i Ryan M. Niemiec, autorzy artykułu o klinicznych 
zastosowaniach filmów w psychoterapii, omawiają niektóre ich metody, a także kilka 
książek mówiących o bezpośrednim stosowaniu filmów w terapii. Zreferowali też nie-
które pojawiające się w nich poglądy. Na przykład J.W. Hesley i J.G. Hesley utrzymy-
wali w swojej pracy, iż należy wspomagać planowanie leczenia poprzez (a) oferowanie 
nadziei i zachęty, (b) przeformułowanie problemów, (c) dostarczenie modeli i pełnienie 
danych ról społecznych, (d) rozpoznanie i wzmocnienie własnych silnych stron, (e) uak-
tywnianie emocji, (f) polepszanie komunikowania się oraz (g) pomaganie pacjentowi 
w ustalaniu hierarchii wyznawanych wartości. (Journal of Clinical Psychology, 2003, 
s. 210). Z kolei L. Berg-Cross i inni twierdzili, że filmoterapia pomaga stworzyć „przy-
mierze terapeutyczne” poprzez wytworzenie wspólnego pomostu porozumienia pomiędzy 
lękiem (strachem) pacjenta a empatią terapeuty. Skonstatowali, że filmy umożliwiły 
pacjentom głębszy wgląd w ich życiowe dylematy, głębsze zrozumienie swojej osobo-
wości oraz stworzenie znaczących (sensownych) terapeutycznych metafor ujmujących 
sedno prezentowanego problemu. Według nich metaforą może być określony przedmiot, 
pojawiający się w krytycznym momencie filmu, taki jak symboliczna teczka w Pulp 
Fiction (reż. Quentin Tarantino, 1994, USA). Taką metaforą może być również abstrak-
cyjne, motywujące wyrażenie „carpe diem” ze Stowarzyszenia umarłych poetów (reż. 



398

Podstawy współczesnej biblioterapii

Peter Weir, 1989, USA) lub wielowarstwowe indywidualistyczne pojęcie „mocy” w try-
logii Gwiezdne wojny (reż. George Lucas, 1977, USA). Metafory często powtarzane, 
używane kreatywnie i zastosowane do życia pacjenta mogą zmieniać jego zachowanie, 
rozwijać umiejętność wglądu w siebie oraz pogłębiać zrozumienie innych. Skoro mowa 
o terapeutycznej mocy metafory, także polski psychoterapeuta Benedykt Krzysztof Pecz-
ko pisze, że film „często staje się dla widza metaforą jego sytuacji życiowej lub problemu, 
z którym się boryka. Przy czym widz nie musi sobie zdawać sprawy, że podświadomie 
identyfikuje się z którymś z bohaterów, z jego losem, że znajduje w filmie podpowiedzi 
i wskazówki. Taka metafora na niektórych działa skuteczniej niż rady przyjaciół czy 
nawet profesjonalistów od pomagania. Dzieje się tak, ponieważ oglądając film, jesteśmy 
nastawieni na rozrywkę, uczymy się mimochodem. Poza tym film nie mówi bezpośrednio 
o nas, lecz o innych ludziach i  ich perypetiach. My jesteśmy <<tylko>> widzami. To 
bezpieczna i komfortowa sytuacja. Oglądamy nasz problem z dystansu, od zewnątrz, 
zachowując przy tym więcej zdrowego krytycyzmu.” (Peczko, 2001, s. 38-40). Amery-
kańscy autorzy z kolei wyrazili wiarę, że filmy mogą działać jak katalizator oraz odskocz-
nia (trampolina) w terapii, umożliwiając skłonienie pacjentów do otwartej rozmowy na 
tematy, których podejmowanie w innych sytuacjach byłoby czymś wstydliwym. Na 
przykład obejrzenie filmu Chłopcy nie płaczą (reż. Olaf Lubaszenko, 1999, Polska) mo-
głoby być wstępem do dyskusji o sprawach dotyczących tożsamości płciowej, natomiast 
utwór Kramer kontra Kramer (reż. Robert Benton, 1979, USA) do empatycznego zrozu-
mienia punktu widzenia innych ludzi. Jeszcze inne filmy przedstawiają efektywne 
wzajemne oddziaływanie na linii lekarz - pacjent i mogą być stosowane jako przykłady 
udanej terapii, np. Zwykli ludzie (reż. Robert Redford, 1983, USA). Mogą być też pomoc-
ne w ilustrowaniu i wyjaśnianiu mechanizmów obronnych: Seks, kłamstwa i taśma video 
(reż. Steven Soderbergh, 1989, USA), w terapii osób, które przeżyły klęskę: Czarnoksięż-
nik z krainy Oz (reż. King Vidor, 1939, USA), omawianiu z nastolatkami zagadnienia 
agresji: Terminator (reż. James Cameron, 1984, USA), zaznajamianiu trudnej młodzieży 
z poezją: Stowarzyszenie umarłych poetów. (Journal of Clinical Psychology, 2003, s. 211). 
Wszelako autorzy artykułu prezentują pogląd, że nie istnieje określona ilościowo lub 
zorganizowana metodologia stosowania filmów w psychoterapii. Uważają, że istotne jest 
to, aby pozwolić pacjentowi na odegranie ważnej roli w wyborze filmów. Ponadto z ich 
doświadczeń wynika, że filmoterapia jest najbardziej pomocna u pacjentów z co najmniej 
przeciętną inteligencją. Takie podejście wymaga pewnego poziomu filmowego wyrobie-
nia ze strony terapeuty, natomiast powodzenie filmoterapii wskazuje, że powinna być 
ona tylko jednym z komponentów wieloaspektowej interwencji psychoterapeutycznej. 
L. Berg-Cross i pozostali autorzy tekstu, na który już się powoływałem (Berg-Gros i inni, 
1990, s. 135-136), zaproponowali cztery dodatkowe zalecenia: (a) pacjent musi aktywnie 



399

Film jako narzędzie terapeutyczne

i świadomie pracować nad konkretnym problemem, (b) terapeuta musi chcieć pogłębiać 
poziom lub rozszerzyć problem, nad którym pacjent pracuje, (c) terapeuta musi posiadać 
umiejętność właściwego przygotowania pacjenta do odbioru filmu oraz (d) terapeuta musi 
omówić film z pacjentem wkrótce po obejrzeniu. Nawet jeśli filmy nie zajmują dużej 
części sesji, terapeuta powinien wziąć pod uwagę liczne korzyści z faktu, że osoby pod-
dawane terapii oglądają filmy w ramach zadania, uzupełniając w ten sposób tradycyjne 
zastosowanie biblioterapii. (Journal of Clinical Psychology, 2003, s. 214).

Stowarzyszenie pod nazwą “The Association of Directors of Medical Student 
Education in Psychiatry” opublikowało listę filmów sklasyfikowanych przez Diagno-
styczny i Statystyczny Podręcznik Zaburzeń Umysłowych („The Diagnostic and Stati-
stical Manual of Mental Discordes”), wydanie czwarte (DSM-IV; Amerykańskie Stowa-
rzyszenie Psychiatryczne, 1994), z których wiele można zalecić pacjentom (http://www.
Dartmouth.Edu/~admsep/resources/cinema.html). Podobną, ale obszerniejszą listę, za-
wiera dodatek do publikacji „Movies and Mental Illness” („Filmy i choroby umysłowe”). 
(Journal of Clinical Psychology, 2003, s. 207). Szeroka dostępność różnego rodzaju filmów 
w USA sprawia, że obejrzenie ich jest łatwe dla pacjentów. Także dla psychologów i in-
nych pracowników poradni zdrowia psychicznego, którzy oglądają, a potem omawiają 
filmy mające związek z psychoterapią i psychopatologią. Mogą one też służyć do celów 
pedagogicznych oraz być pożytecznym sposobem wprowadzenia pacjentów i członków 
ich rodzin w zagadnienia chorób umysłowych. Z ciekawszych „poradników filmotera-
peutycznych”, polecanych przez autorów amerykańskich, przynajmniej kilka zasługuje 
na przetłumaczenie na język polski, np.: G. Solomon, Terapia filmowa: w jaki sposób 
filmy zainspirują ciebie do przezwyciężania problemów życiowych (tytuł oryginału: Re-
altherapy: How Movies Inspire You to Overcome Life,s Problems, New York: Lebhar-
-Friedman Books 2000); G. Solomon, Film na receptę: obejrzyj ten film i zadzwoń do 
mnie rano – 200 filmów, które pomogą uleczyć problemy twego życia (tytuł oryginału: 
The Motion Picture Prescription: Watch this Movie & Call Me in the Morning – 200 
Movies to Help You Heal Life,s Problems. Santa Rosa, CA: Aslan 1995); I. Schneider, 
Psychiatria w filmach: Pierwszych pięćdziesiąt lat, w: Psychoanalityczne studium lite-
ratury (tytuł oryginału: The Psychiatrist in the Movies: The First Fifty Years. In: I. Rep-
pen & M. Charney (Eds.), The Psychoanalytic Study of Literature, Hillsdale, NJ: Analyt-
ic Press 1985).

W opinii cytowanego wcześniej Benedykta Peczki, na polskim rynku nie ma - 
w przeciwieństwie do USA – odpowiednich poradników, np. do filmoautoterapii. Jego 
zdaniem o wskazanie odpowiedniego filmu należy zwrócić się do psychoterapeuty, na-
tomiast w samodzielnych poszukiwaniach trzeba kierować się po prostu intuicją. Jeżeli 
oglądając film – tłumaczy autor – poczuję, że jakaś scena mnie szczególnie porusza, to 

http://www.Dartmouth.Edu/~admsep/resources/cinema.html
http://www.Dartmouth.Edu/~admsep/resources/cinema.html


400

Podstawy współczesnej biblioterapii

znak, że powinienem się zatrzymać, wejrzeć w siebie. Jeżeli film ma być metodą autop-
sychoterapii, trzeba się na nim skoncentrować i zarezerwować sporo czasu. Peczko podał 
szczegóły tej metody, tj. zaraz po obejrzeniu filmu warto dać sobie chwilę na refleksję 
poprzez zadawanie pytań: Co czułem, oglądając film i zaraz po jego zakończeniu? Co 
wywarło na mnie największe wrażenie i dlaczego? Co przypomina moją sytuację? Jakie 
wnioski mogę wyciągnąć dla siebie? Z którym bohaterem utożsamiam się najbardziej? 
Jak postąpiłbym na jego miejscu? Jak postąpiłbym na miejscu innych bohaterów? Gdybym 
był reżyserem, to jak zmieniłbym fabułę, akcję, zakończenie? Warto przy tym spisać 
odpowiedzi, bo pisanie zmusza do większej precyzji autoanalizy.(Peczko, 2001, s. 38-40).

Niewątpliwie mają rację amerykańscy autorzy, twierdząc, że filmy kształtują 
również publiczną percepcję stanów różnych chorób i niepełnosprawności, także ludzi 
z chorobą umysłową oraz przedstawicieli zawodów, którzy leczą te zaburzenia. Dość 
powiedzieć, że pewne filmy wpływają pozytywnie na społeczne postawy wobec np. 
alkoholizmu, narkomanii, niepełnosprawności, właśnie poprzez sposób ukazania tych 
problemów. Wiele uprzedzeń oraz błędnych przekonań dotykających boleśnie pacjentów 
przychodzących do psychoterapeuty, wynika z wizerunku chorób i uzależnień przedsta-
wianych w telewizji lub kinie. Zatem edukacyjny wpływ filmów może być pozytywny 
lub negatywny. I tak ukazanie przez Dustina Hoffmana mężczyzny z autyzmem w filmie 
Rain Man (reż. Barry Levinson, 1988, USA) wywarło pozytywny wpływ na odbiorców 
(nie tylko amerykańskich), uświadamiając im charakter tej choroby. W przeciwieństwie 
do niego, nowsza wersja filmu Psycho (1998, USA) Gusa van Santa, mogła mieć nega-
tywny wpływ na widzów, polegający na utrwalaniu w nich przekonania, że choroba 
umysłowa jest najczęściej blisko związana ze stosowaniem przemocy, ze zwiększoną 
u chorych psychicznie agresywnością. Między innymi sposoby, w jakich choroba umy-
słowa, nałogi oraz różne formy niepełnosprawności wywołane bywają chorobą rozwo-
jową, są ukazane w filmach wyszczególnionych np. w przywołanej wcześniej książce 
Movies & Mental Illness: Using Films to Understand Psychopathology. W Polsce ze-
stawienia tego rodzaju filmów są zwykle okazjonalne, m.in.. w cytowanym tu już arty-
kule B. Peczki i w książce E. J. Koniecznej dotyczącej arteterapii. (Konieczna, 2003, 
s. 137-146).

Kończąc należy się zgodzić z autorami amerykańskimi, że wykorzystanie filmów 
jako pomocnego uzupełnienia w psychoterapii znajduje swoje odniesienie w wielu jej 
formach: indywidualnej, grupowej, par, rodzinnej, dziecięcej, wieku dojrzewania, a tak-
że w licznych orientacjach teoretycznych: psychoanalitycznej, psychodynamicznej, ko-
gnitywno-behawioralnej, humanistycznej i systemów rodzinnych.



401

Film jako narzędzie terapeutyczne

Bibliografia:

Arteterapia (1990) – Arteterapia, zespół redakcyjny: Leon Hanek, Maria Passella, Akademia 
Muzyczna im. Karola Lipińskiego we Wrocławiu. Katedra Arteterapii. Wrocław 1990.

A.Janicki (1990) – Andrzej Janicki, Znaczenie sztuki dla zdrowia psychicznego, w: „Arteterapia 
II”. Zeszyty Naukowe Akademii Muzycznej im. Karola Lipińskiego we Wrocławiu nr 52. 
Wrocław 1990.

W.Szulc (1994) – Wita Szulc, Kulturoterapia. Wykorzystanie sztuki i  działalności kulturalno-
-oświatowej w lecznictwie, Akademia Medyczna im. Karola Marcinkowskiego w Pozna-
niu, Poznań 1994.

Szkoła Specjalna (1988, nr 1) – Ewa Tomasik (rec.), Rhea Joyce Rubin, Using bibliotherapy. 
A guide to theory and practice (Zastosowanie biblioterapii. Przewodnik po teorii i prakty-
ce), Oryx Press, Mansell, London 1978, s.245.

Depta (1979) – Henryk Depta, Kultura filmowa – wychowanie filmowe, Warszawa 1979.

Campbell (1994) – Potêga mitu. Rozmowy Billa Moyersa z Josephem Campbellem, opracowała 
Betty Sue Flowers, przełożył Ireneusz Kania. Kraków 1994.

Helman (1972) – Alicja Helman, Niebezpieczna gwałtowność czy niebezpieczne kłamstwo, 
„Film” 1972, nr 34, s.7. Cytuję za Henrykiem Deptą..., op.cit., s.19.

Tröger (1963) – Walter Tröger, Der Film und die Antwort der Erziehung. Eine Untersuchung zu 
soziologischen, psychologischen und pädagogischen Fragen des Films bei werktätigen 
Jugendlichen und Oberschülern. München/Basel 1963. Cytuję za Henrykiem Deptą..., 
op.cit., s.22.

Morin (1975) – Edgar Morin, Kino i  wyobraźnia, przedmową opatrzył Marcin Czerwiński, 
przełożył Konrad Eberhardt. Warszawa 1975.

Journal of Clinical Psychology (2003) – Danny Wedding and Ryan M.Niemiec, The Clinical Use 
of Films in Psychotherapy, “Journal of Clinical Psychology” 2003, s.207-215.

Berg-Gross i inni (1990) – Berg-Gross, L., Jennings, P., & Baruch, R. Cinematherapy: Theory 
and application. Psychotherapy in Private Practice. Cytujê za: “Journal of Clinical Psy-
chology”… op.cit..

Peczko (2001) – Benedykt K.  Peczko, Filmoterapia. „Gazeta Wyborcza”. Dodatek „Wysokie 
Obcasy” 2001, nr 18, s.38-40.

Konieczna (2003) – Ewelina J.Konieczna, Arteterapia w teorii i praktyce, Kraków 2003, rozdz. 
Filmoterapia, s.137-146.

Tomasz Kruszewski, Kinoterapia – wprowadzenie do nowej techniki biblioterapeutycznej, w:  Bi-
blioterapia - z zagadnień pomocy niepełnosprawnym użytkownikom książki, T. 2 pod re-
dakcja M. Fedorowicz i T. Kruszewskiego, Toruń 2007, s. 39-49.



402

Podstawy współczesnej biblioterapii

Gloria Lodato Wilson, Światło. Kamera. Akcja – zastosowanie wideoterapii we wspomaganiu 
rozwoju, w: Biblioterapia - z zagadnień pomocy niepełnosprawnym użytkownikom książki, 
T. 2 pod redakcja M. Fedorowicz i T. Kruszewskiego, Toruń 2007, s. 51- 53.

Jarosław Klebaniuk, Telewidz wobec szans i zagrożeń. Perspektywa psychologiczna, „Dyskursy 
Młodych Andragogów” nr 6, Zielona Góra 2005, s. 91-110.

Jarosław Klebaniuk, Psychologiczne funkcje odbioru telewizji, w: Psychologiczne aspekty odbio-
ru telewizji, pod red. P. Francuza, T. 2, Lublin 2004, s. 133-164.



403

Rozdział 10.

Narracyjne gry fabularne – aspekt terapeutyczny 
(Kiriakos Chatzipentidis)

I.	 Definicja

Gry fabularne (RPG, czyli Role Playing Games), powstały na początku lat siedem-
dziesiątych w USA. Nazwę dosłownie tłumaczy się na gry z odgrywaniem ról, jednak 
w polskiej terminologii przyjęło się używać nazwy gry fabularne1.

Przymiotnik „narracyjna” Jerzy Szeja wprowadził dla odróżnienia od gier kompu-
terowych, z których większość posiada rozbudowaną fabułę. Określenie „narracyjna” 
oddaje charakter typowej sesji, w czasie której opowieść dominuje nad odgrywaniem 
działań2.

W tego rodzaju grach uczestnicy przyjmują pewną rolę i respektują zasady danego 
uniwersum czyli świata przedstawionego. Główną różnicą w odróżnieniu od zabaw 
z dziecinnych lat jest poważniejsze ustrukturyzowanie RPG oraz osoba Mistrz Gry (MG) 
sprawującego pieczę nad jej przebiegiem. Bardzo istotny jest dialog na linii MG – Gracze. 
Uczestnicy opisują czyny odgrywanych postaci. Mistrz Gry udziela im informacji odno-
śnie skutków przedsięwziętych akcji. Ten, który prowadzi spotkanie zazwyczaj posługu-
je się uprzednio spreparowanym scenariuszem, szczegółowym planem złożonym z kon-
stytutywnych filarów opowiadanej historii, wątków, postaci – tego co składa się na tzw. 
Sesję. W przeciwieństwie do ról teatralnych, gracze nie stoją wobec twardego dictum 
postępowania według powyższego planu. To co najważniejsze to wolna wola i autonomia 
wyboru. Postacie odgrywane przez uczestników czynią to czego pragną. Jedyne obostrze-
nia stanowią: konwencja świata jak i prawa fizyki, choć i  te nie zawsze. Exemplum: 
Książę może uratować księżniczkę z zaklętej wieży, ale ma prawo również się rozmyślić 
wizjami strzegącego jej smoka albo przyszłości w małżeńskim stadle...

W świecie RPG to na Rozmowę położony jest największy nacisk. MG nie jest 
tylko dodatkiem do scenariusza, w którym miał swój udział. To czujny obserwator, opie-
kun sesji, sędzia wcielający się w Bohaterów Niezależnych (BN) – osoby bądź istoty 
pojawiające się podczas akcji, ale nie odgrywane przez pozostałych uczestników roz-
grywki – Bohaterów Graczy (BG). Mogą to być wszelkiej maści fantastyczne kreatury 

	 1	Segit M., Co to jest RPG? - http://gryfabularne.blogspot.com/p/co-to-jest-rpg.html
	 2	Szeja J., Gry fabularne – nowe zjawisko kultury współczesnej. Kraków 2004, s. 11-12.

http://gryfabularne.blogspot.com/p/co-to-jest-rpg.html


404

Podstawy współczesnej biblioterapii

spotykane podczas peregrynacji, które zwykło się traktować „mieczem i magią”, bądź 
byty inteligentne skore do rozmowy. MG stoi na straży rozgrywania sesji zgodnie z za-
sadami i rzeczywistością świata gry. Co ciekawe w RPG ciężko szukać podziału na tra-
dycyjne role przegranego i zwycięzcy. Gracze rzadko rywalizują ze sobą w pojęciu 
agonu. Nie grają oni też przeciw MG, który głównie prowadzi narrację i opisuje to co 
odczuwają w danej chwili zmysły bohaterów rozgrywki.

Początkującym na pewno dogodniej jest zostać uczestnikiem gry a nie MG.
Każda postać posiada skrupulatnie opisane cechy (siła, kondycja, inteligencja, 

wiedza), umiejętności, atrybuty, które wiążą gracza w danym świecie gry. Karta postaci 
to swoisty biogram bohatera, na który nanoszone są wszelkie zmiany – skutki gry. Postać 
ewoluuje, permanentnie rozwija się.

Rozstrzygnięcie powodzenia rezultatu akcji podejmowanych przez bohaterów 
w odniesieniu do zaistniałych wydarzeń (bitwy, kradzieże etc.) jest możliwe dzięki me-
chanice gry opartej na konkretnych liczbach.

Rzut kością pomaga poznać rezultat podjętej akcji bądź czy dane zdarzenie ma 
szanse wystąpienia. W RPG stosuje się kostki tradycyjne sześciościenne, jak i o większej 
ilości ścianek. MG podaje stopień trudności wykonana danej czynności. Posługuje się 
modyfikatorami obniżającymi bądź podwyższającymi szanse powodzenia i rzuca kością. 
Liczba oczek wskazuje w jakim zakresie i czy w ogóle akcja zakończyła się sukcesem. 
Należy przypomnieć, że wszelkie opisane powyżej zasady mogą znacznie się różnić 
w zależności od rodzaju gry.

Rozgrywka polega na rezonowaniu MG w odpowiedzi na działania postaci. Moż-
na grać posiadając jedynie jednego MG i BG, jednak najlepiej sprawdza się zespół czte-
rech graczy i MG. Jest to rozwiązanie optymalne, nie wprowadza chaosu przy większej 
liczbie uczestników. Sama sesja trwa około czterech do sześciu godzin, ale możliwe są 
przerwy i dokończenie rozgrywki w innym terminie.

System RPG to Świat (tzw. Setting) łącznie z Mechaniką gry. Wyróżnia się syste-
my science fiction, fantasy, horror jaki kombinacje powyższych czy też uniwersa całko-
wicie wymykające się schematom.

Rodzajów omawianych gier jest multum. Niektóre gry na przykład dzielą obowiąz-
ki prowadzącego między graczy, czasem nawet rezygnując z MG. Inne nie używają 
w ogóle kostek, zastępując je kartami bądź rezygnując z elementów losowych w ogóle. 
Najważniejsze jest jednak to, by wszyscy gracze miło wspominali sesję3.

	 3	Segit M., Co to jest RPG? - http://gryfabularne.blogspot.com/p/co-to-jest-rpg.html

http://gryfabularne.blogspot.com/p/co-to-jest-rpg.html


405

Narracyjne gry fabularne – aspekt terapeutyczny

II.	 Aspekty terapeutyczne

Jerzy Zygmunt Szeja porównuje gry fabularne do terapeutycznej techniki wpro-
wadzonej przez Jacoba Levy-ego Moreno – psychodramy.

Interaktywna opowieść nie jest tożsama z psychodramą. Wskazuje na to osoba 
Mistrza Gry, który co prawda posiada wszystkie możliwości psychoterapeuty ale przede 
wszystkim opowiada. Kreuje świat przedstawiony, wciela się w Bohaterów Niezależnych. 
W psychodramach na ogół nie uświadcza się scenariusza, tym bardziej tak szczegółowe-
go. Terapeuta nie przyjmuje co rusz kolejnej roli z multum postaci występujących w da-
nym świecie, uwagę skupia na jednym uczestniku sesji wymagającym terapii. Pozostałe 
osoby w psychodramie mogą starać się pomóc, ale nie wychodzą na pierwszy plan. W RPG 
zachodzi całkowita równość, a MG opiekuje się rozgrywką. W RPG najważniejsze jest 
to jak uczestnicy sesji podchodzą do odgrywanej przez siebie roli4.

W terapeutycznej psychodramie nie zawsze gra się rolę kogoś innego, a i w takim 
przypadku jest ona zbudowana ze względu na określone cechy uczestnika: te, które po-
siada lub – zdaniem terapeuty – powinien posiadać.

Psychodrama prowadzona przez graczy wymaga odegrania roli kogoś innego niż 
się jest w rzeczywistości.

Poddawani terapii dopełniają swoje role, eksplorując własną psychikę – co jest 
rzeczywistym celem psychodramy.

Natomiast gracze postępują wg zasad jakimi kierowałaby się istota posiadająca 
cechy osobowościowe ze swojej kart postaci.

Większe znaczenie ma tu wiedza o INNYCH, choć podobnie jest dopełniana przez 
ich świadomość5.

Zygmunt Jerzy Szeja unaocznia również punkty styczne gier fabularnych z meto-
dą dramy.

Drama winna kreować sytuacje, wskazywać problemy jak i szukać sposobów ich 
rozwiązania poprzez aktywne wchodzenie w rolę. Warunek sine qua non to autentyczne 
„bycie w sytuacji” i zaangażowanie. Uczestnik dramy nie gra kogoś, lecz jest sobą w no-
wych, nie zawsze doświadczanych na co dzień sytuacjach6.

Praktyka pedagogiczna pokazuje jednak, że biorący udział w dramie mogą przyj-
mować rolę np. bohatera historycznego lub literackiego. Częściami składowymi dramy 
mogą być zbiorowe, ruchome obrazy, gesty, improwizacje.

Bardzo rzadka jest statyczna tak jak typowa sesja interaktywnych opowieści.

	 4	Szeja J., Gry fabularne – nowe zjawisko kultury współczesnej. Kraków 2004, s. 17.
	 5	Ibidem, s. 19.
	 6	K. Pankowska, Edukacja przez dramę, Warszawa 1997, ss. 30-31.



406

Podstawy współczesnej biblioterapii

Narracyjną grę fabularną od dramy odróżnia rola mistrza gry, który na bieżąco 
opisuje wyimaginowaną przestrzeń i spotykane przez graczy postacie.

W RPG bardzo dużą rolę odgrywa rzetelne i szczegółowe podanie głównych cech 
konstytuujących odtwarzaną postać jak i cały System gry (świat plus mechanika).

Drama ma UCZYĆ ŻYCIA – także przez symulowane sytuacje, które nie muszą 
być ani motywowane, ani wzajemnie powiązane, ani wynikać z wcześniejszych działań 
postaci. Bohaterowie zazwyczaj nie mają wyraźnej przeszłości i dalekosiężnych planów. 
Gra fabularna jest SYMULACJĄ ŻYCIA, więc postacie te są stawiane wobec różnych 
wydarzeń, których układ ma charakter przyczynowo-skutkowy7.

III.	Cele osiągane dzięki RPG

Niezwykle ważnym efektem gier RPG jest kształcenie dla kultury. Pedagog 
wchodząc w interakcję wychowawczą ma dzięki nim możliwość pełniejszego i bardziej 
zrozumiałego dotarcia do wychowanka. Pomaga mu w tym wejście w oczywistą dla 
niego rolę Mistrza Gry i wykorzystanie jej do ustalenia prawidłowych standardów roz-
grywki bez jego udziału, co jest przecież najczęściej spotykane8.

W optyce pedagogicznej naczelne miejsce zajmuje uosobienie Mistrza Gry z Losem. 
Dzięki tej funkcji potrafi on szybko adaptować okoliczności i wydarzenia do działań 
graczy i przez to skutecznego wpływania na ich wybory i postawy.

Gros systemów daje okazję do oceniania graczy po skończonej sesji (podnosi 
poziom cech lub przyznaje punkty doświadczenia czy inne premie).

Podstawowym powodem, dla którego ktoś zostaje graczem, jest możliwość bycia 
kimś innym i w tej postaci przeżycia niezwykłych przygód.

Uczestnictwo w narracyjnych grach fabularnych wg Jerzego Szei może prowadzić 
do realizacji wielu celów pedagogicznych. Najważniejsze z nich to:

•• Ćwiczenie wyobraźni (cenna jest zwłaszcza zdolność do wizualizacji opisów 
słownych – niezbędna w czytaniu);

•• Kształtowanie umiejętności odczuwania i zrozumienia sytuacji i psychiki innych 
ludzi, nawet należących do egzotycznych kultur, religii, ras;

•• Wyczulenie na różnego rodzaju znaki kulturowe – takie jak stroje, zachowanie, 
przedmioty codziennego użytku, broń, artefakty, etc. (bez tej własności zaistnienie 
odgrywanej postaci w świecie danego systemu jest na dłuższą metę niemożliwe)9;

	 7	Ibidem, s. 20.
	 8	Szeja J., Gry fabularne – nowe zjawisko kultury współczesnej. Kraków 2004, s. 176.
	 9	Ibidem, s. 177.



407

Narracyjne gry fabularne – aspekt terapeutyczny

•• Wchodzenie w interakcje słowne i emocjonalne (kształtowanie umiejętności ko-
munikacyjnych);

•• Kształcenie umiejętności grupowych działań teleologicznych (praca w zespole, 
współdziałanie z rywalizacją i bez niej);

•• Absorbowanie wyobraźni uczniów i organizacja ich czasu (najczęściej czasu wol-
nego – na zajęciach w systemie klasowo-lekcyjnym ta metoda może być stosowa-
na tylko w ograniczonym zakresie);

•• Budowanie pozytywnych relacji między wychowawcami a wychowankami;
•• Stwarzanie alternatywy potencjalnym członkom grup nieformalnych, socjalizacja 

– a nawet resocjalizacja;
•• Wychowanie dla kultury słowa;

oraz:
•• kształtowanie postaw etycznych oraz skutecznych i wartościowych społecznie 

postaw życiowych10.
Nie jest za często spotykane by literatura pozwalała na pełne utożsamienie z bo-

haterem, by jego życie i koleje losu były wprost namacalne, a co za tym idzie ciekawe 
i przejmujące. W RPG jest to zasługą braku dystansu implikującego jedność z bohaterem. 
Emocje rozbudzane przez uczestników sesji to gwarancja prawdziwego wczucia się 
w bohatera stającego naprzeciw przeróżnych wyzwań. Jest to okazją do wyciągania 
wniosków z niepowodzeń. Taka interaktywna nauka jest potężnym instrumentem wycho-
wawczym.

Pedagog –Mistrz Gry staje przed możliwością dla nowych działań wychowawczych. 
I to od niego zależy wykorzystanie tej szansy. Jak zawsze musi odrzucić pokusę prostego 
prawienia morałów i zaangażować się na równi z wychowankami w ten proces.

Bohaterowie muszą mieć realną możliwość wkroczenia na drogę bezprawia, a na-
wet zła – w tym leży siła oraz jedna z podstawowych zalet narracyjnych gier fabularnych. 
Zła w realnym życiu, uczniowie nie unikną.

Postać narracyjnej gry fabularnej, która wkroczyła na ścieżkę zła, musi – jak w ży-
ciu – czerpać ze swojego wyboru istotne korzyści. Wejście na drogę bezprawia może być 
stosunkowo łatwe i przyjemne, natomiast odwrót na stronę dobra raczej trudny11.

Narracyjne gry fabularne to niezwykle ciekawy i głęboki temat. Jak każde zjawisko 
wiążę się z szansami jak i zagrożeniami. Najważniejszym jest jednak to by pamiętać, że 
to przede wszystkim zabawa, dobra zabawa.

	 10	Szeja J., Gry fabularne – nowe zjawisko kultury współczesnej. Kraków 2004, s. 178.
	 11	Ibidem, s. 179.



408

Podstawy współczesnej biblioterapii

Bibliografia:

K. Pankowska, Edukacja przez dramę, Warszawa 1997

Segit M., Co to jest RPG? - http://gryfabularne.blogspot.com/p/co-to-jest-rpg.html

Szeja J., Gry fabularne – nowe zjawisko kultury współczesnej. Kraków 2004

Dr Wiktor Czernianin, Instytut Psychologii, Wydział Nauk Historycznych i  Pedagogicznych, 
Uniwersytet Wrocławski

Dr Halina Czernianin Instytut Nauk Geologicznych, Wydział Nauki o Ziemi i Kształtowania Śro-
dowiska, Uniwersytet Wrocławski

Kiriakos Chatzipentidis, Instytut Pedagogiki, Wydział Nauk Historycznych i Pedagogicznych, 
Uniwersytet Wrocławski

http://gryfabularne.blogspot.com/p/co-to-jest-rpg.html




INSTYTUT PSYCHOLOGII
WYDZIAŁ NAUK HISTORYCZNYCH I PEDAGOGICZNYCH

PODSTAWY WSPÓŁCZESNEJ BIBLIOTERAPII
PODRĘCZNIK AKADEMICKI
Wiktor Czernianin, Halina Czernianin, Kiriakos Chatzipentidis

Wrocław 2017

W
ik

to
r C

ze
rn

ia
n

in
, H

a
lin

a
 C

ze
rn

ia
n

in
, K

iria
k
o

s C
h

a
tzip

e
n

tid
is

PODSTAW
Y W

SPÓŁCZESN
EJ BIBLIOTERAPII

ISBN 978-83-65653-18-5

ZOSTAŃ
BIBLIOTERAPEUTĄ!
www.psychologia.uni.wroc.pl


	Podstawy współczesnej biblioterapii
	Spis treści
	Przedmowa
	Część I. Biblioterapia jako nauka
	Wprowadzenie do biblioterapii
	I.	Historyczne pojęcia biblioterapii
	II.	Rodzaje biblioterapii
	III.	Zadania i zastosowania biblioterapii
	IV.	Uwagi końcowe

	Biblioterapia jako autonomiczna nauka
	I.	Paradoks metonimicznej nazwy
	II.	Wyznaczniki literaturoznawcze autonomii biblioterapii
	II.1.	Przedmiot badań biblioterapii
	II.2.	Metoda jako wyznacznik konstytutywny biblioterapii

	III.	Wyznaczniki medyczne autonomii biblioterapii
	III.1.	Przedmiot badań biblioterapii klinicznej
	III.2.	Metody jako wyznaczniki konstytutywne biblioterapii klinicznej

	IV.	Wyznaczniki pedagogiczne autonomii biblioterapii
	IV.1.	Przedmiot badań biblioterapii wychowawczej
	IV.2.	Metody jako wyznaczniki konstytutywne biblioterapii wychowawczej

	V.	Wyznaczniki psychologiczne autonomii biblioterapii
	V.1.	Przedmiot badań biblioterapii w świetle psychologii
	V.1.1.	Zagadnienia przedmiotu badań biblioterapii w świetle psychologii związane z uczestnikiem biblioterapii
	V.1.2.	Zagadnienia przedmiotu badań biblioterapii w świetle psychologii związane z procesem biblioterapeutycznym
	V.1.3.	Zagadnienia przedmiotu badań biblioterapii w świetle psychologii związane z biblioterapeutą

	V.2.	Metody psychoterapeutyczne jako wyznaczniki psychologiczne autonomii biblioterapii

	VI.	Wyznaczniki bibliologiczne autonomii biblioterapii
	VI.1.	Przedmiot badań biblioterapii w świetle bibliologii
	VI.2.	Metody bibliologiczne jako wyznaczniki autonomii biblioterapii

	VII.	Zakończenie

	Metodologia badań biblioterapeutycznych 
	Przeżycie estetyczne jako kluczowe pojęcie biblioterapii – na przykładzie poglądów Romana Ingardena
	Filozofia jako terapia w perspektywie biblioterapii 
	I.	Wprowadzenie, czyli od rad autopsychoterapeutycznych filozofów, przez psychoterapię filozoficzną, do filozofii jako terapii
	I.1.	Stanisław Siek, Rady autopsychoterapeutyczne filozofów
	I.2.	Lech Ostasz, Psychoterapia filozoficzna
	I.3.	Mateusz Stróżyński, Filozofia jako terapia
	I.4.	Krótkie podsumowanie

	II.	Ćwiczenia duchowe a terapia
	II.1.	Pojęcie ćwiczeń duchowych w tradycji filozoficznej
	II.2.	Podsumowanie

	III.	Fenomenologia jako terapia
	IV.	Zakończenie

	O terapeutycznym wymiarze wiary religijnej w biblioterapii
	Biblioterapia w świetle psychologii. Zarys problematyki
	Biblioterapia w pedagogice specjalnej. Krótkie repetytorium
	Rola bibliotek w działalności biblioterapeutycznej 
	Biblioterapeuta – kim jest? 
	Uczestnicy biblioterapii – ogólna charakterystyka 
	I.	Uczestnicy biblioterapii z zaburzeniami emocjonalnymi
	II.	Uczestnicy biblioterapii nieprzystosowani społecznie
	III.	Uczestnicy biblioterapii z poczuciem mniejszej wartości
	IV.	Uczestnicy biblioterapii dotknięci deprywacją czynnościową
	V.	Uczestnicy biblioterapii z upośledzeniem umysłowym w stopniu lekkim
	VI.	Zakończenie

	Warsztat podręczny biblioterapeuty 
	Metody i techniki działania biblioterapeutycznego 
	I.	I etap działania. Diagnoza uczestnika biblioterapii
	II.	II etap działania biblioterapeutycznego
	II.1.	Konstrukcja scenariuszy zajęć oraz programów biblioterapetycznych na podstawie przyjętych modeli postępowania biblioterapeutycznego
	II.2.	Programy biblioterapeutyczne

	III.	III etap postępowania biblioterapeutycznego
	III.1.	Dobór grupy
	III.2.	Podstawowe techniki biblioterapeutyczne
	III.3.	Dobór środków biblioterapeutycznych. Książki i alternatywne materiały czytelnicze

	IV.	Kartoteki zagadnieniowe

	Zastosowanie biblioterapii w leczeniu zaburzeń seksualnych. Doniesienie z wybranych badań 
	I.	Celowość stosowania narzędzi biblioterapeutycznych w seksuologii
	II.	Biblioterapia a poradniki
	III.	Biblioterapia zaburzeń seksualnych
	IV.	Profil osoby najbardziej podatnej na biblioterapię zaburzeń seksualnych
	V.	Zalety biblioterapii w leczeniu zaburzeń seksualnych
	VI.	Zakończenie

	Studia Podyplomowe Biblioterapii w Instytucie Psychologii Uniwersytetu Wrocławskiego 

	Część II. Literatura i terapia
	Psychologia literatury w świetle biblioterapii 
	I.	Psychologiczne studium pisarza
	I.1.	Istota „pisarskiego daru”
	I.2.	Pisarz jako typ psychologiczny i jednostka

	II.	Badanie procesu twórczego
	II.1.	Stosunek podświadomości do świadomości w procesie twórczym
	II.2.	Rola warsztatu pisarskiego w procesie twórczym

	III.	Psychologia w utworach literackich
	III.1.	Psychologizm w literaturze
	III.2.	Psychologizm w badaniach literackich
	III.2.1.	Psychoanalityczna krytyka
	III.2.2.	Tematyczna krytyka
	III.2.3.	Psychokrytyka
	III.2.4.	Archetypowa krytyka


	IV.	Problematyka oddziaływania literatury na czytelników (psychologię publiczności literackiej)
	IV.1.	Psychologia odbioru dzieła literackiego
	IV.2.	Odbiorca dzieła literackiego

	V.	Podsumowanie

	Poezjoterapia jako jedna z metod biblioterapii 
	I.	Wprowadzenie
	I.1.	Jak poezja powstaje
	I.2.	Jak poezja leczy – katharsis

	II.	Katharsis w poezjoterapii nastawionej na efekt terapeutyczny
	II.1.	Katharsis w formach twórczości lirycznej nastawionej na efekt terapeutyczny
	II.2.	Katharsis w poetyckich lekturach nastawionych na efekt terapeutyczny
	II.2.1.	Poezja i jej piękno
	II.2.2.	Siła terapeutyczna tkwiąca w poezji
	II.2.3.	Przeżycie estetyczne
	II.2.4.	Autopsychoterapia


	III.	Katharsis w poezjoterapii nastawionej na „oczyszczenie” moralne
	III.1.	Katharsis w formach twórczości lirycznej nastawionej na „oczyszczenie” moralne
	III.2.	Katharsis w poetyckich lekturach nastawionych na „oczyszczenie” moralne

	IV.	Katharsis w poezjoterapii nastawionej na doświadczenie mistyczne
	IV.1.	Katharsis w formach twórczości lirycznej nastawionej na doświadczenie mistyczne
	IV.2.	Katharsis w lekturach nastawionych na doświadczenie mistyczne

	V.	Katharsis w poezjoterapii nastawionej na przeżycie o charakterze czysto estetycznym
	V.1.	Katharsis w poetyckich lekturach nastawionych na przeżycie o charakterze czysto estetycznym

	VI.	Katharsis w poezjoterapii nastawionej na hedonistyczne zadowolenie
	VI.1.	Katharsis w twórczości poetyckiej nastawionej na hedonistyczne zadowolenie
	VI.2.	Katharsis w poetyckich lekturach nastawionych na hedonistyczne zadowolenie

	VII.	Zakończenie

	Maska Saturna - czyli o smutku w poezjoterapii 
	I.	Maska Saturna
	I.1.	Co to jest smutek?
	I.2.	Melancholia i depresja

	II.	Drogi do smutku
	II.1.	Pesymizm i cierpienie
	II.2.	Choroba i śmierć

	III.	Poetyckie doświadczanie smutku
	III.1.	Barwy smutku w poezji terapeutycznej – kolor maski Saturna
	III.1.1.	Składniki emocji jako wyznaczniki poetyckiej interpretacji smutku
	III.1.1.1.	Ocena sytuacji
	III.1.1.2.	Zmiany w organizmie
	III.1.1.3.	Wyrażanie emocji smutku
	III.1.1.4.	Umotywowane działanie



	IV.	Zakończenie

	O pojmowaniu wychowawczej roli sztuki w biblioterapii – na przykładzie rozważań estetycznych Fryderyka Schillera i Herberta Spencera oraz książki Poezja w wychowaniu Piotra Chmielowskiego 
	I.	Schillerowski postulat wychowawczej roli sztuki poprzez zabawę
	II.	Schillera teoria człowieka estetycznego
	III.	Inspiracje Schillera i Spencera w rozważaniach Chmielowskiego
	IV.	Poglądy Spencera
	V.	Myśli Chmielowskiego o wychowawczej roli sztuki
	VI.	Chmielowskiego koncepcja poezjoterapii
	VII.	Chmielowski jako prekursor biblioterapii

	Literatura piękna jako środek oddziaływania terapeutycznego w biblioterapii – na przykładzie mitów i baśni
	I.	Dzieło literackie w świetle biblioterapii
	II.	Mit w literaturze
	III.	Terapeutyczne oddziaływanie mitu i baśni
	IV.	Kulturowo-psychologiczne podstawy mitu
	V.	Mit w kulturze literackiej współczesnego człowieka
	VI.	Poetyka baśni jako środka oddziaływania terapeutycznego
	VII.	Podsumowanie

	Każdemu odpowiednia literatura – czyli o aspekcie poradoznawczym w biblioterapii 
	I.	Poradoznawstwo w biblioterapii
	II.	Kulturowo-psychologiczne podstawy doboru odpowiedniej literatury
	II.1.	Zapotrzebowanie na mity wśród uczestników biblioterapii
	II.2.	Psychologiczne warunki radzenia sobie w życiu
	II.3.	Psychologiczna problematyka pomagania wzajemnego

	III.	Rola własnej twórczości uczestników biblioterapii
	IV.	Zakończenie

	O funkcji terapeutycznej i wychowawczej dzieła literackiego w badaniach biblioterapeutycznych – na przykładzie psychoanalitycznych interpretacji baśni Bruno Bettelheima oraz interpretacji Pisma Świętego z pozycji psychologii głębi Anzelma Grüna
	I.	Polscy prekursorzy literackich badań biblioterapeutycznych
	II.	Funkcja terapeutyczna i wychowawcza dzieła literackiego
	II.1.	Określenia cech dzieła literackiego przenoszących wartości terapeutyczne i wychowawcze

	III.	Metoda badań funkcji terapeutycznej i funkcji wychowawczej utworu literackiego na przykładzie psychoanalitycznej interpretacji baśni
	III.1.	Sposób działania funkcji terapeutycznej
	III.2.	Sposób działania funkcji wychowawczej

	IV.	Pismo Święte w interpretacji psychologii głębi o. Anzelma Grüna
	IV.1.	Metoda interpretacji
	IV.1.1.	Funkcja terapeutyczna biblijnych opowieści o uzdrowieniach w interpretacji z pozycji psychologii głębi
	IV.1.2.	Funkcja wychowawcza biblijnych przypowieści w interpretacji z pozycji psychologii głębi


	V.	Zakończenie

	Techniki dramatyczne i gry teatralne jako czynniki terapeutyczne w biblioterapii 
	I.	Techniki dramatyczne. Psychodrama a teatr
	II.	Gry teatralne. Inscenizacje i adaptacje

	Film jako narzędzie terapeutyczne 
	Narracyjne gry fabularne – aspekt terapeutyczny 
	I.	Definicja
	II.	Aspekty terapeutyczne
	III.	Cele osiągane dzięki RPG



