
1 
 

Marek Łagosz 
 

 

 

 

 

REALNOŚĆ CZASU 
 
 

 

 

 

 

 

 
 

 

Wydanie drugie uzupełnione i poprawione 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

Gizeli, Oldze i Janowi 

 



2 
 

Wprowadzenie .................................... 4 

ROZDZIAŁ I 
Zagadnienie ontycznego statusu czasu ..................... 12 
1. Pojęcie wszechświata ........................... 12 
2. Uniwersalny czas kosmiczny ....................... 18 
3. Czasowość a hipoteza nieskończoności wszechświata ....37 
4. Substancjalizm a relacjonizm oraz absolutyzm  
a relatywizm ………..                                                            54 
5. Kilka uwag o ontologii relacji ....................... 77 
6. Problem realności przeszłości oraz przyszłości .............. 82 
7. Przedmioty czasowo określone ...................... 101 

ROZDZIAŁ II 
Strzałka czasu a przyczynowość ......................... 111 
1. Odwracalność czasu jako symetria nomologiczna ............ 111 
2. Strzałka czasu a druga zasada termodynamiki .............. 126 
3. Problem odwracalności w mechanice kwantowej ........... 154 
4. Inne fizykalne kryteria strzałki czasu ................... 175 
5. Przyczynowość a ukierunkowanie czasu ................. 186 
6. Problem jednoznaczności relacji przyczynowej .............. 232 
7. Zagadnienie czasu rozgałęziającego się .................. 237 
8. Kauzalizm a ontyczne novum ....................... 248 

ROZDZIAŁ III 
Czas fenomenologiczny i problem obiektywności tensów ..261 
1. Perspektywa fcnomenologiczna ...................... 261 
2. Czasowość a intenejonalność ....................... 247 
3. Pamięć i czas ................................ 285 
4. Pamięć a jedność i ciągłość świadomości ................. 294 
5. Pamięć nieświadoma ............................ 302 
6. Pamięć a strzałka czasu .......................... 308 
7. Podstawowe relacje czasowe a zmienność ................ 319 
8. Nierealność czasu - teza McTaggarta ................... 331 
9. Wszechświat blokowy ........................... 341 
10. Świadomość a teraźniejszość ....................... 360 
11. Próba obiektywnego ujęcia teraźniejszości (tensów) ....371 
Zakończenie ..................................... 396 
Bibliografia ...................................... 400 
Summary ....................................... 411 
Streszczenie ………………….                                              415 
Informacja o autorze …………                                              417 

 



3 
 

Ignis mutat res 

(Ogień zmienia rzeczy) 

 

 

Wprowadzenie 

W książce tej podejmuję zagadnienie czasowości świata realnego. W odniesieniu do czasu 

stawia się w ontologii takie kwestie, jak: czy czas jest realny, czy „transcendentalny"; a jeśli 

jest realny - czy jest uniwersalny (czas kosmiczny), czy tylko lokalny? Dalej: czy czas jest 

swego rodzaju substancją (lub atrybutem substancji), czy raczej ma naturę relacyjną?, czy 

istnieje absolutna (niezależna od układu odniesienia) miara czasu?, czy czas ma 

jednoznacznie określony kierunek upływu (strzałkę)?, czy i w jakim sensie możemy mówić o 

początku lub końcu czasu bądź świata w czasie (problem nieskończoności)? Każde z tych 

podstawowych dla filozofii czasu pytań znajduje w książce rozwinięcie w postaci próby 

uzasadnienia jednej z możliwych na nie odpowiedzi. 

Głównym założeniem, wokół którego koncentrują się prowadzone rozważania, jest 

przekonanie o fundamentalności kategorii czasu w ontologii, a tym samym - o jej 

obiektywnym i uniwersalnym charakterze. Ponieważ ograniczam się do bytu realnego 

(ontologia materialistyczna), kwestia tzw. bytów aczasowych pozostaje poza polem moich 

głównych zainteresowań. 

Ustosunkowuję się krytycznie do nierealistycznego (subiektywistycznego, 

antropomorficznego) rozumienia czasu, czyli m.in. do stanowiska reprezentowanego - mutatis 

mutandis - przez Immanuela Kanta (i wielu „kantystów"), Johna McTaggarta czy 

współczesnych zwolenników tzw. wszechświata blokowego. Podejmuję też próbę 

zarysowania realistycznej interpretacji czasowości, opartej na założeniach ogólnie rozumianej 

ontologii materialistycznej oraz respektującej postulat metodologiczny Ockhamowskiej 

brzytwy. 

Epistemologiczną pryncypialność czasu wyraził - opacznie, bo z pozycji 

subiektywnoidealistycznej - Immanuel Kant, uznając czas za swoistą charakterystykę 



4 
 

poznającego podmiotu - za aprioryczną formę zmysłowości. Ja zaś zakładam, że czasowość 

jest fundamentalną cechą świata realnego - przynajmniej w skali dostępnego nam 

doświadczenia. Wstępnie przyjmuję perspektywę obiektywistyczną: czasowe ujęcie świata 

nie powinno być z góry uznawane za jakiś rodzaj antropomorfizacji bytu (tj. nie powinno być 

interpretowane ani w kategoriach psychologicznych czy antropologicznych, ani w duchu 

jakichkolwiek postaci transcen-dentalizmu) - chyba że przeprowadzone badania wykażą, że 

nie ma dobrych podstaw do przypisania bytowi obiektywnemu cechy czasowości (na 

przykład w sensie tensów, tj. rozróżnienia na przeszłość, teraźniejszość i przyszłość). To 

ostatnie jednak wydaje mi się mało prawdopodobne, a jednym z celów książki jest właśnie 

próba ugruntowania obiektywistycznego rozumienia kategorii czasu (przede wszystkim w 

aspekcie tensów). Stąd też rozważania prowadzone poniżej mieszczą się w sferze szeroko 

rozumianej (tj. będącej teorią zarówno bytu fizycznego, jak i świadomości) ontologii świata 

realnego. Oczywiście powstaje problem, czy byt realny jest w każdym ze swych przejawów i 

aspektów czasowy bądź z czasem jakoś związany. Niewątpliwie - jak zwraca uwagę 

Ingarden1 - zawsze można kwestionować codzienne „przedfilozoficzne" doświadczenie, które 

upewnia nas o czasowości wszystkiego, co się w nim prezentuje, uznając, iż jest to tylko 

„transcendentalne złudzenie". Innym celem podjętych niżej rozważań jest właśnie próba 

uchylenia tego „nastawienia kantowskiego"2. 

Notabene niektórzy uczeni, jak na przykład Kurt Gödel, sugerują obiektywistyczną 

interpretację Kantowskiej koncepcji czasu jako apriorycznej formy zmysłowości. Zdaniem 

słynnego logika doktryna Kanta nie oznacza, że wyobrażamy sobie jedynie, iż rzeczy mają 

własności i wchodzą w relacje czasowe (lub przestrzenne). Według Gödla każdej własności 

czy relacji czasowej musi odpowiadać jakaś obiektywna (niezależna od naszych 

przedstawień, od jakichkolwiek faktów o charakterze poznawczym) relacja rzeczy do nas. Jest 

                                                           
1 R. Ingarden, Spór o istnienie świata, tłum. D, Gierulanka, t. I., Warszawa1987, s. 187. 

2 Wstępnie mówiąc: można przytaczać liczne argumenty na rzecz obiektywności charakterystyki czasowej 
świata. O tym, że to nie my narzucamy czasowość światu, świadczyć może - na co zwraca uwagę Ingarden 
(tamże, s. 200) - na przykład to, iż przypomnienie tego, co przeszłe, nie może z istoty rzeczy przywrócić temu 
ostatniemu pełnej aktualności. Za Ludwigiem von Bertalanffym można przytoczyć także argument biologiczny: 
gdyby kategorie takie, jak czas i przestrzeń, nie były w jakimś zakresie zgodne z rzeczywistością, to 
„niemożliwa byłaby właściwa reakcja i organizm taki prędko zostałby wyeliminowany na zasadzie doboru (L. 
von Bertalanffy, Ogólna teoria systemów, tłum. E. Woydyłło-Woźniak, Warszawa 1984, s. 282).  
       Niewątpliwie słabym metodologicznie punktem tezy o „transcendentalnych okularach", zniekształcających 
obraz rzeczy samych w sobie, jest jej metafizyczność w sensie Karla R. Poppera, tj. zasadnicza niepodatność na 
falsyfikację. 
 



5 
 

tak, gdyż czasowe własności przedmiotów określamy na podstawie wrażeń, które są 

przyczynowane oddziaływaniem rzeczy na nas3. Tak więc również na gruncie Kantowskiego 

transcendentalizmu rysuje się możliwość realistycznej interpretacji czasowości4. 

W odniesieniu do zdroworozsądkowej intuicji czasu oraz wypracowanego przez naukę 

pojęcia czasowości można postawić pytanie o ich pochodzenie, o podstawy (fundamentalne 

doświadczenia), na których doszło do ich konstytucji. W książce chciałbym rozpatrzyć 

zarówno fizykalne, jak i „świadomościowe" źródła konstytucji pojęcia czasu, rozważyć wza-

jemne związki „momentów czasowych" oraz spróbować określić wagę poszczególnych 

czynników („subiektywnych" - fenomenologicznych i „obiektywnych" - fizykalnych) w 

formowaniu się zdroworozsądkowego i naukowego rozumienia czasu5. 

                                                           
3 K. Gödel, Some Observations about the Relationship between Theory o fRelatiyity and Kantian Philosophy 
(*1946/9-B2), [w:] K. Gödel, Collected Works, vol. III, New York-0xford 1995, s. 232-233. 

 

4  W ogóle można polemizować z rozpowszechnioną tezą, iż koncepcja Kantowska sprowadza się w zasadzie do 
tezy o iluzyjnym, złudzeniowym charakterze czasu. Hans Reichenbach uważa, że Parmenidesowe rozróżnienie 
między bezczasowym bytem a iluzorycznym upływem czasu pojawia się u Kanta jako rozróżnienie, 
odpowiednio, między rzeczami samymi w sobie a czasem jako subiektywną formą przejawiania się rzeczy (H. 
Reichenbach, The Direction of Time, ed. by M. Reichenbach, Berkeley-Los Angeles 1956, s. 12-15; 
Reiehenbach uważa, że także porządek kauzalny jest dla Kanta czymś subiektywnym). Czy jednak z myślenia 
Kanta wynika bezpośrednio, że rzeczy same w sobie są bezczasowe? Czy formy zmysłowości nie mogłyby być 
interpretowane jako pokrywające się ze stanem obiektywnym? Mogłoby być przecież tak, iż mam różowe 
okulary, przez które muszę zawsze oglądać świat, a sam świat jest także różowy. Wydaje mi się przeto, iż można 
bronić tezy, że myślenie Kanta niekoniecznie pokrywa się tu z punktem widzenia Parmenidesa. 
 

5  Ograniczam się tutaj do sposobu rozumienia czasowości charakterystycznego dla cywilizacji zachodniej (dla 
kultury angloamerykańskiej). Często wskazuje się, że w rozmaitych kulturach nieśródziemnomorskich czas 
pojmowany jest w zgoła odmienny od „naszego" sposób (patrz np.: E.T. Hali, Taniec życia. Inny wymiar czasu, 
tłum. R. Nowakow-ski. Warszawa 1999). Benjamin Lee Whorf pisze w tym kontekście o kulturze Indian Hopi: 
„W szczególności nie rozporządza on [Indianin Hopi - M. Ł.] żadnym ogólnym pojęciem czy też wyobrażeniem 
czasu jako dziejącego się równomiernie continuum, gdzie każde zdarzenie wyłania się z przyszłości i poprzez 
teraźniejszość zatapia się w przeszłości [...]" (B.L. Whorf, Język, myśl, rzeczywistość, tłum. T. Hołówka, 
Warszawa 1982, s. 98).  
      Tytułem krótkiego komentarza powiem, że zasygnalizowane różnice „międzykulturowe" nie są  aż tak 
zasadnicze. W dużej mierze można je - jak sądzę - traktować nie jako wyraz fundamentalnie różnych ontologii, 
lecz jako przejaw rozmaitych postaw mentalnych wobec fenomenu czasowości (zmienności rzeczywistości). W 
tym sensie mają raczej wymiar psychologiczny, socjologiczny i etnologiczny niż ontologiczny czy 
epistemologiczny. Nie mamy tu zatem - jak można przypuszczać - jakichś różnic „fundamentalnych". Wracając 
do Indian Hopi: sam Whorf, który utrzymuje na przykład, że myślenie (język) tego plemienia nie zawiera 
„właściwego nam przeciwstawienia czasu i przestrzeni" (tamże, s. 99), przyznaje zarazem, że przeciwstawienia 
tego brak też w fizyce relatywistycznej. Istotnie, chociaż teoria względności nie utożsamia pojęć czasu i 
przestrzeni, wprowadza się w niej takie kategorie „jednoczące" te pojęcia, jak: czasoprzestrzeń, interwał typu 
czasowego, interwał typu przestrzennego. Ponadto wątpliwości budzi ostre przeciwstawienie „naszego" rzekomo 
„kinetycznego" rozumienia ruchu (przesuwanie się w czasie i przestrzeni) rozumieniu „dynamicznemu", 
właściwemu myśleniu Hopi (tamże, s. 98). Przecież już fizyka Newtona bierze pod uwagę dynamiczną siłę po-
wodującą ruch ciał - powszechne ciążenie. Według Whorfa właściwe Hopi ujęcie dynamiczne czasu polega na 
„dochodzeniu do skutku, na pojawianiu się, tj. na pozbawionym ruchu rozwoju [...]" (tamże, s. 101). Ale 
przecież rozwój jest formą zmienności, czyli szeroko pojętego ruchu. Tak właśnie, szeroko, ujmował ruch na 



6 
 

 Przez zdroworozsądkową intuicję czasu rozumiem tu przede wszystkim intuicję, która 

obejmuje stosunek poprzedzania (wcześniejszy od) lub następstwa (późniejszy od)6, triadyczny 

podział dziedziny czasu na przeszłość, teraźniejszość i przyszłość (PE,T,PY)7oraz 

ukierunkowanie (strzałkę) i ciągłość „strumienia czasu". Jeśli zaś chodzi o naukowe 

rozumienie czasu, to - za Zdzisławom Augustynkiem - przyjmuję następującą charakterystykę 

czasu: jednowymiarowość8, spójność (ciągłość), niezwartość9, nierozgałęzioność (własności 

                                                                                                                                                                                     
przykład Arystoteles w swej fizyce (Th.S. Kuhn, Droga po „Strukturze", tłum. S. Amsterdamski, Warszawa 
2003, s. 31-32). Także więc w tym punkcie nie ma jakiejś przepaści ontologicznej między ujęciem Hopi a 
podejściem „śródziemnomorskim". Trudno w ogóle zrozumieć, jak Hopi, dysponując pojęciem stawania się, 
mogą nie operować pojęciem ruchu jako ciągłego przesuwania się w czasie (od przeszłości, przez teraźniejszość, 
ku przyszłości - lub odwrotnie). W tym świetle interpretacja Whorfa, że pewne wyrażenia Hopi znaczą 
„faktyczne dotarcie do pewnego punktu, a nie jakikolwiek poprzedzający je ruch" (B.L. Whorf, Język..., s. 102) 
wydaje się nieadekwatna (dotarcie zakłada proces docierania, czyli jakiś rodzaj ruchu). Jeżeli zaś dla Hopi 
istotnie jest tak, że jeśli coś nie dzieje się »w tym miejscu«, to nie dzieje się również »w tym czasie«, lecz »w 
tamtym miejscu« i »w tamtym czasie«" (tamże, s. 105), świadczy to o tym, że nie dysponują oni dobrze 
ugruntowanym we współczesnej fizyce pojęciem równoczesności zdarzeń przestrzennie oddalonych i że ich wie-
dza w tym akurat aspekcie jest mniejsza (co nie wyklucza oczywiście pewnych innych „przewag" ich sposobu 
myślenia). Jak słusznie też zwraca uwagę Whitrow, nie jest tak, by język Hopi pozbawiony był wszelkich 
odniesień czasowych. „Są tam bowiem czasowe zróżnicowania pomiędzy dwiema podstawowymi formami 
myślenia. Zamiast trzech stanów czasowych - przeszłości, teraźniejszości i przyszłości - Hopi wyobrażają sobie 
dwa, ale obejmujące nasze trzy" (G.J. Whitrow, Czas w dziejach. Poglądy na czas od prehistorii po dzień 
dzisiejszy, tłum. B. Orłowski, Warszawa 2004). 
 
 

6Relacja ta wyznacza McTaggartowską serię B (J.M.E. McTaggart, The Unreality of Time, [w:] The Philosophy 
of Time, eds. R. Le Poidevin, M. MacBeath, Oxford 1993, s. 24-25). 

 

7  McTaggartowska seria A (tamże). 
 

8  Jednowymiarowe kontinuum liczb rzeczywistych jako matematyczny model czasu. Można by zapytać, co 
przemawia za ontologią czasu jednowymiarowego. Jedno z pośrednich (i na pewno niekonkluzywnych) 
uzasadnień jednowymiarowości czasu jest następujące: nasza fizyka zakładająca jednowymiarową zmienną 
czasową nie odnosiłaby takich sukcesów, gdyby czas realny miał dwa lub więcej wymiarów (G.J. Whitrow, The 
Natural Philosophy of Time, Oxford 1980, s. 370). 
 

9  Intuicyjnie ujmując: niezwartość przestrzeni topologicznej polega na tym, że jej punkty nie są „blisko siebie", 
nie są „ściśnięte". Niezwartość - jak i pozostałe z wymienionych tu własności topologicznych czasu - jest 
konsekwencją uznania modelu czasu-prostej. Modelem przeciwnym, wskazującym na zwartość czasu, jest 
model czasu-okręgu (Z. Augustynek, Własności czasu. Warszawa 1970, s. 88). W związku z linearnością czasu 
dodajmy jeszcze, że w linearnych logikach czasu relacja porządkująca kolejne historyczne momenty (zdarzenia, 
stany świata etc.), wyznaczająca porządek następstwa czasowego, jest przechodnia i spójna (connected). Relacja 
R jest spójna w zbiorze S, jeśli dla każdych dwóch elementów x i y należących do S albo R (x, y), albo R(y, x) 
(R.P. McArthur, Tense Logie, Dordrecht-Boston 1976, s. 12, 15). 
 
 



7 
 

topologiczne10) oraz jednorodność i izotropowość (własności symetrii)11. 

W dwóch pierwszych rozdziałach zajmuję się fizykalnymi aspektami czasowości. Przy 

czym pojęcia fizykalności nie ograniczam tylko do dziedziny fizyki i kosmologii jako 

szczegółowych (empirycznych) nauk przyrodniczych, ale podciągam pod nie także te 

najbardziej fundamentalne aspekty bytu, które bada ontologia (idzie mi bowiem - powtórzę 

raz jeszcze - o ontologię bytu realnego, materialnego). Szczegółowiej mówiąc: w dwóch 

pierwszych rozdziałach, stanowiących „część fizykalną" rozważań, podejmuję problematykę 

czasu w odniesieniu do bytu materialnego w skali mega (poziom kosmologiczny), makro 

(aspekt termodynamiczny) i mikro (poziom kwantowomechaniczny), a także pod kątem 

najogólniejszym, tj. od strony takich kategorii ontologicznych, jak przyczyna, skutek, 

substancja, własność, zdarzenie, proces, relacja i in.  

Zaproponowana kolejność wywodu wydaje się zgodna z porządkiem genetycznym, 

według którego nasz świat (podobnie jak i - prawdopodobnie - inne światy „bliźniacze") 

wyłonił się ze stanu osobliwego materii podczas wielkiego wybuchu, a życie świadome 

powstało wskutek specyficznej ewolucji materii w naszym świecie (a także - 

najprawdopodobniej - w innych światach uniwersum).  

Co zaś do części fenomenologicznej moich rozważań, która stanowi ostatni, trzeci, 

rozdział książki, od razu chciałbym zastrzec, że interesują mnie zasadniczo najbardziej 

podstawowe i uniwersalne (czyli te, co do których można przypuszczać, że są 

charakterystyczne dla „wszystkich" podmiotów świadomych) aspekty wewnętrznej 

świadomości czasu. Zgodnie zatem z „redukcjonistycznym" duchem fenomenologii 

Husserlowskiej na ogół pomijam tu („biorę w nawias") aspekt psychologiczny, inter-

                                                           
10 Przy czym - jak zauważa Robin Le Poidevin - przypisanie czasowi takiej, a nie innej topologii nie do końca 
jest kwestią empiryczną (chociaż oczywiście jest częścią teorii fizycznej, że czas ma taką, a nie inną topologię). 
Otóż w zasadzie możliwe są różne topologie czasu. W związku z tym Le Poidevin zauważa, że sprawą filozofa 
nie tyle jest określenie, jaką czas „ma" topologię, ile zbadanie, jakie są konsekwencje przyjęcia, że czas ma taką 
a taką topologię (R. Le Poidevin, Relationism and Temporal Topology, [w:] The Philosophy of  Time, eds. R. Le 
Poidevin, M. MacBeath, Oxford 1993, s. 151). Z punktu widzenia współczesnego przyrodoznawstwa topologię 
określoną przez Augustynka można nazwać „standardową". Przyjmuje ją bardzo wielu teoretyków czasu (R. Le 
Poidevin, Relationism..., s. 155).  

11  Z. Augustynek, Własności... Dodam tu, że zdroworozsądkowa intuicja czasu oraz naukowe jego rozumienie 
nie we wszystkich kwestiach są ze sobą zgodne. Na przykład z punktu widzenia szczególnej teorii względności 
często neguje się obiektywność tensów (PE, T, PY) - idea wszechświata blokowego (patrz np.: S. Savitt, Being 
and Becoming in  Modern Physics, [w:] Stanford Encyclopedia of Philosophy, principial ed. E.N. Zalta, Stan-
ford 1995). Potoczna intuicja uznaje też zwykle anizotropowość (asymetryczność, nieodwracalność) czasu, 
podczas gdy w wielu ujęciach naukowych mówi się o izotropowości (symetryczności) czasu - izotropia 
nomologiczna (patrz np. Z. Augustynek, Własności..., s. 167). 
 



8 
 

psychologiczny i psychofizjologiczny12. Nie interesują mnie zatem na przykład rozmaite 

psychologiczne i fizjologiczne determinanty odczuwania upływu czasu przez ludzi czy 

porównywanie pod względem relacji czasowych (równoczesność, następstwo) dwóch 

odrębnych strumieni świadomości. Tym bardziej że porównywanie takie musiałoby się 

odwoływać do obserwacji zachowań lub fizjologicznych substratów branych pod uwagę 

strumieni świadomości. W sposób naturalny pojawiłby się tu zatem problem paralelizmu 

psychofizjologicznego13. Ponieważ jednak porządek fizjologiczny jest szczególnym 

przypadkiem porządku fizykalnego, sądzę, że w ujęciu fenomenologicznym można go „wziąć 

w nawias". Zagadnienie psychofizyczne nie leży zatem w głównym polu zainteresowań po-

znawczych rozwijanych w tej książce (chociaż odnoszę się do niego na przykład przy okazji 

zagadnienia uniwersalnego czasu kosmicznego). 

Monografia ta obejmuje - jak widać - rozległą problematykę związaną z kategorią czasu. 

Można by zapytać, co spaja prowadzone rozważania, co stanowi wspólny mianownik, łączący 

tak odległe obszary myślowe, jak na przykład kosmologia i fenomenologia. Otóż - powtórzę 

raz jeszcze - proponuję tu takie rozumienie czasu, które jest próbą ujęcia problematyki czasu 

z punktu widzenia filozofii realistycznej, materialistycznej, empiry-stycznej, nominalistycznej 

i naturalistycznej, czyli - jak można by rzecz ująć - stosuję do rozważań nad czasem pewne 

wersje brzytwy Ockhama14. 

Mówiąc zaś krótko: celem rozprawy jest zarysowanie „jak najoszczędniejszej" ontologii 

czasu, która byłaby zgodna z ogólnie pojętym stanowiskiem materialistycznym oraz z 

naukami empirycznymi. 

                                                           

12  Henryk Mehlberg rozróżnia - oprócz fizycznego porządku czasowego - także trzy wyżej wskazane rodzaje 
czasu (H. Mehlberg, Time, Causality and the Quantum Theory. Studies in the Philosophy of Science, ed. R.S. 
Cohen, preface by A. Grunbaum, vol. I, Dordrecht-Boston-London 1980, s. 251). U Mehlberga znajdziemy także 
rozróżnienie czasu psychologicznego i intuicyjnego (tamże, s. 182). Przez wiedzę intuicyjną o czasie rozumie on 
wiedzę fundamentalną, która miałaby być podstawą zarówno wiedzy fizycznej, jak i psychologicznej. 
Stwierdzenia o fundamentalnych własnościach czasu intuicyjnego są według niego prawdami a priori, które nie 
mogą być zweryfikowane przez żadne doświadczenie, ponieważ fundują właśnie możliwość wszelkiego 
doświadczenia czasu (tamże, s. 185). Przy czym Mehlberg odżegnuje się od substancjalistycznego rozumienia 
czasu intuicyjnego. Poza relacjami równoczesności, następstwa oraz trwania, które łączą stany psychiczne, nie 
możemy mówić o czasie.  
 

13  Pytanie o fizjologiczne podstawy poczucia czasu (trwania) stawia np. Mehlberg (patrz: tamże, s. 261-285). 
 

14 O samej brzytwie Ockhama i rozmaitych możliwościach jej interpretacji pisałem w: M. Łagosz, Brzytwa 
Ockhama a wykazywanie nieistnienia, Wrocław 2002. 
 



9 
 

 Ze względu na ograniczone ramy nie mogę tu podjąć „wszystkich standardowych" 

zagadnień z zakresu filozofii czasu. Poza polem moich głównych rozważań leżą m.in. 

problemy związane z psychologią, biologią oraz socjologią czasu. Świadomie pomijam także 

zagadnienie pomiaru czasu, gdyż uważam, że jest ono raczej wtórne, jeśli chodzi o ontologię 

czasu15, chociaż na pewno nie pozostaje z nią bez związku16. 

Jeśli zaś chodzi o główne tezy filozofii czasu, do których skłaniam się w tej książce, to - 

po pierwsze - kategoria czasu jest przedstawiona w antysubstancjalistyczny sposób (czas nie 

jest jakąś „istnością" odrębną od przedmiotów materialnych), a - ujmując rzecz pozytywnie - 

przychylam się ku interpretacji relacjonistycznej.  

Po drugie, podejmuję próbę obrony stanowiska ontologicznego, głoszącego 

nieodwracalność zmian we wszechświecie (uznającego istnienie strzałki czasu) - przy czym 

chodzi tu o nieodwracalność zasadniczą, a nie lokalną czy akcydentalną. Tę czy tamtą zmianę 

układu fizycznego można z pewnością odwrócić, jeśli tylko dostarczy się z zewnątrz 

odpowiedniej ilości energii; niemniej wydaje się, że całkowity proces zmiany materialnego 

wszechświata (bilans wszystkich zmian) jest nieodwracalny. Przekonanie to wyraża w 

zwięzłej formie motto książki: ignis mutat res.  

Po trzecie wreszcie, argumentuję tu na rzecz obiektywności tensów: podział dziedziny 

czasu na przeszłość, teraźniejszość i przyszłość ma obiektywne podstawy i nie powinien być 

interpretowany w kategoriach czysto intencjonalnych oraz traktowany wyłącznie jako 

„antropomorficzne zniekształcenie" adekwatnego obrazu transcendentnego świata. 

Wymienione wyżej tezy próbuję uzasadniać ze stanowiska, które w filozofii określane jest 

jako przyczynowa teoria czasu. W odniesieniu zaś do części fenomenologicznej 

prezentowanej pracy - próbuję wykazać komplementarość doświadczenia wewnętrznego 

(„refleksji") oraz doświadczenia zewnętrznego (zmysłowego), jeśli chodzi o konstytucję 

pojęcia czasu. Mówiąc krótko: nie są to dwa odrębne źródła naszej znajomości czasu, które 

                                                           

15 Podobną strategię przyjmuje Reichenbach, koncentrując się na - jego zdaniem - niezależnych od 
specyficznych procedur pomiarowych własnościach jakościowych lub topologicznych czasu (H. Reichenbach, 
The Direction..., s. 20). Czytelnika zainteresowanego zagadnieniem pomiaru czasu odsyłam do innej książki 
Reichenbacha: H. Reichenbach, The Philosophy of Space and Time, transl. by M. Reichenbach and J. Freund, 
New York 1957, s. 113-123. Wiele z pominiętych przeze mnie zagadnień z filozofii czasu podejmuje na 
przykład Whitrow w książce Czas w dziejach. 
 

16  Z tego na przykład, jakie są warunki konieczne pomiaru czasu, można próbować wnosić o strukturze samego 
czasu. 
 



10 
 

prowadziłyby do ukonstytuowania się niezgodnych ze sobą pojęć czasu. Motywem zaś 

przewodnim podjętych tu rozważań fenomenologicznych jest wyeksponowanie i próba do-

kładnego wyjaśnienia roli pamięci jako „czynnika czasowego", a także jako podstawowej 

charakterystyki ontologicznej bytu świadomego. 

Ogólnie mówiąc, celem książki jest próba zarysowania i uzasadnienia 

(uprawdopodobnienia) „oszczędnej" (respektującej niektóre przynajmniej warianty brzytwy 

Ockhama), niesubstancjalistycznej (relacyjnej), przyczynowej, obiektywistycznej (co do 

strzałki i tensów) oraz infinitystycznej koncepcji czasowości świata realnego.  

Jedną z przesłanek skłaniających mnie do podjęcia tego problemu jest widoczna często w 

dociekaniach filozoficznych rozbieżność między doświadczeniem wskazującym na realność 

zmienności (a tym samym - tensów) a współczesną fizyką relatywistyczną, która - zdaniem 

wielu teoretyków - implikuje bezczasową („eternalistyczną”17, „blokową") koncepcję 

wszechświata niepodlegającego zmianom.  

Istnieje też „niezgodność" między doświadczeniem nieodwracalności czasu a 

niezmienniczością praw fizyki względem odwrócenia czasu (symetria nomologiczna). W 

związku z tym chcę sprawdzić, czy i jakie ontologiczne oraz logiczne przesłanki pozwalają na 

skonstruowanie ontologii czasu bliższej doświadczeniu. Być może rozbieżności między 

potocznym (dynamicznym i asymetrycznym) a „relatywistycznym" (blokowym i 

symetrycznym) ujęciem czasu biorą się z abstrakcyjności (idealizacyjności) naukowego 

ujęcia świata realnego. 

Jeśli chodzi o metodologię, to podjęte przeze mnie badania prowadzone są przy użyciu 

tradycyjnych narzędzi, jakimi posługują się filozofowie uprawiający systematyczny oraz 

„naukowy" typ refleksji filozoficznej. Przede wszystkim uwzględniam odpowiednie rezultaty 

nauk empirycznych (np. mechaniki kwantowej czy fizyki relatywistycznej) oraz nauk 

formalno-dedukcyjnych (np. logik temporalnych). Przeważająca część mojego wywodu ma 

charakter analityczny w tym sensie, że jest nie tyle prezentacją stanowisk czy budową 

systemu, ile próbą w miarę drobiazgowej (wykorzystującej narzędzia logiczne) analizy tez 

ontologicznych dotyczących czasu. W analizie tej staram się sprecyzować znaczenia 

niektórych terminów odnoszących się do czasu, przeprowadzam - moim zdaniem - istotne 

dystynkcje semantyczne (rozróżnienia kategorialne) oraz przedstawiam parafrazy logiczne 

                                                           
17 Eternalizm jako pogląd głąszący relane istnienie zarówno przeszłości, teraźniejszości, jak i przyszłości można 
rozumieć zarówno w sposób diachroniczny, tj. uwzględniający zmienność i następstwo (to, co niegdyś 
teraźniejsze, staje się przeszłe etc.), jak i synchroniczny: przeszłość, teraźniejszość i przyszłość istnieją 
wszystkie aktualnie en bloc. Tu i dalej chodzi mi o ten drugi sposób użycia terminu „eternalizm”. 



11 
 

niektórych niejasnych tez i argumentów, dotyczących interesujących mnie wątków z filozofii 

czasu. Podejmując rozmaite analizy kategorialne, zmierzam do ustalenia istotnych związków 

między wybranymi pojęciami dotyczącymi czasu. Punktem wyjścia moich ustaleń jest 

oczywiście dosyć bogata (choć z konieczności wybrana) literatura polska i światowa 

(klasyczna oraz najnowsza) z zakresu filozofii czasu. 

I jeszcze jedno: książka wyrasta z przekonania, że chociaż fizyczne i ontologiczne 

problemy związane z czasem są niezwykle trudne i złożone, nie należy wobec zagadnienia 

czasu popadać w jakiś rodzaj „mistycznego sceptycyzmu". Wydaje się, że jest dużo przesady 

w słowach: „Wciąż nie wiemy, na czym polega upływ czasu i czym różni się teraźniejszość 

od przeszłości i przyszłości. Nie wiemy nawet, czy czas rzeczywiście płynie"18, ale jest 

zarazem oczywiste, że należy zachować daleko posuniętą ostrożność w głoszeniu jakichś 

„ostatecznych" rezultatów badań nad czasem. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           

18  J. Gołosz, Filozofów zmagania z czasem, „Wiedza i Życie" 2006, nr l., s. 68. 
 



12 
 

ROZDZIAŁ I 

Zagadnienie ontycznego statusu czasu 

l. Pojęcie wszechświata 

Przedmiotem rozważań tej części książki jest m.in. czasowość w aspekcie 

kosmologicznym. Nie od rzeczy więc będzie zacząć od zagadnienia przedmiotu kosmologii, 

czyli tego, co w literaturze kosmologicznej nazywa się zwykle „wszechświatem". Michał 

Heller na przykład przedstawia rozmaite sposoby rozumienia tego podstawowego terminu 

kosmologicznego. Określenie, zgodnie z którym „wszechświatem" nazywalibyśmy obszar 

kosmosu dostępny naszej aktualnej penetracji, byłoby oczywiście za wąskie. Poza tym 

uzależniałoby pojęcie wszechświata od przyszłych osiągnięć kosmologicznych lub 

technicznych. Próbą uniknięcia tej „niestabilności" przedmiotu kosmologii jest definicja 

Hermanna Bondiego, według której wszechświat jest to „największy zbiór obiektów, do 

których nasze prawa fizyczne mogą być zastosowane w sposób konsystentny, i tak, aby 

otrzymać pozytywne wyniki"19. Założeniem tego określenia jest - na co wskazuje Heller - 

niezmienność praw fizyki (teoretycznie problematyczna - choć do tej pory niepodważona 

empirycznie). Autor zwraca też uwagę, że w definicję Bondiego wpisana jest z góry metoda 

ekstrapolacji. Nie wydaje mi się jednak, aby tak było. Rozważana definicja nie mówi przecież 

nic o sposobie wyznaczania największego obszaru czasoprzestrzeni, w której obowiązują 

nasze prawa fizyczne. Innymi słowy: nie podaje kryterium, które pozwala rozstrzygać, co jest, 

a co nie jest wszechświatem. Gdyby za kryterium przyjąć na przykład empiryczną 

stwierdzalność obowiązywania naszych praw fizyki, to największym obszarem 

czasoprzestrzeni (największym zbiorem obiektów) spełniającym warunek definicji Bondiego 

byłby obszar dostępny naszej aktualnej penetracji, ale wtedy byłoby to właśnie rozumienie za 

wąskie.  

Procedury ekstrapolacyjne dołącza się zwykle do tego typu definicji, gdyż kosmologia, 

będąc nauką; coraz bardziej ugruntowaną empirycznie, zachowuje swe aspiracje filozoficzne: 
                                                           
19  M. Heller, Początek jest wszędzie. Nowa hipoteza pochodzenia Wszechświata, Warszawa 2002, s. 21. 

 



13 
 

chce być teorią całego bytu materialnego w aspekcie jego wielkoskalowej struktury 

czasoprzestrzennej. Z punktu zaś widzenia tej totalnej perspektywy kosmologicznej definicja 

Bondiego jest nieadekwatna, gdyż narzuca wyraźne ograniczenia na procedurę 

ekstrapolacyjną. Czy można bowiem ekstrapolować obowiązywalność „naszych" praw na 

przykład poza „próg Plancka"? Czy - zakładając na przykład rozumienie wszechświata jako 

nieskończonego (w aspekcie czasowym i przestrzennym) zbioru światów20 - nie powinniśmy 

przyjąć, że - ze względu na rozmaitą historię tych światów (rozmaite sposoby, w jakie została 

złamana „pierwotna prasymetria" światów) - obowiązują w nich prawa odmienne od 

„naszych"? 

Heller nie jest zbyt przychylny modelowi wszechświata Lindego-Smolina: niezmiennego, 

odwiecznego21 wszechświata jako nieskończonego zbioru „dynamicznych" światów22. 
                                                           

20 Tamże, s. 24-30. 
 

21 Termin „odwieczny" używam w sensie; A jest odwieczne, tzn. zawsze było tak, że A, oraz zawsze będzie tak, 
że A. Terminowi „wieczny" nadaję zaś sens: A jest wieczne, tj. zawsze będzie tak, że A. Zwróćmy przy tym 
uwagę, że w niektórych systemach logiki temporalnej funktor modalny jest konieczne, że..." interpretuje się jako 
„we wszystkich czasach (at all times) jest tak, że..." (A.N. Prior, Time and Modality, Oxford 1957, s. 51). Otóż 
można by uznać, że owo „we wszystkich czasach" należy w kontekście modalnym rozumieć właśnie jako 
odwieczność. W modalnym rachunku zdań S4 Lewisa aksjomatem jest „jeśli konieczne, że p, to p" (M. Porębska, 
W. Suchoń, Elementarne wprowadzenie w logikę formalną. Warszawa 1991, s. 173), co może być 
interpretowane w ten sposób, że nie może być tak, iż coś jest konieczne, a w jakimś okresie nie istnieje. Zapro-
ponowanemu tu rozumieniu (wynikającemu - jak można rzecz ująć - z „atemporalności" systemu Lewisa) można 
przeciwstawić jednak punkt widzenia skrajnego determinizmu, zgodnie z którym nieistniejące jeszcze stany 
rzeczy nastąpią nieuchronnie na mocy jednoznacznych, niezmiennych i ściśle deterministycznych praw 
rządzących rzeczywistością - i w tym sensie są konieczne. Z tego, że coś musi zaistnieć, nie wynika, że to coś 
istnieje we wszystkich czasach. Tak więc przy tym (deterministyczno-temporalnym) rozumieniu konieczność nie 
musiałaby być wiązana z odwiecznością, lecz jedynie z wiecznością. Ale nawet i takie rozumienie konieczności 
mogłoby być „osłabione" („zawężone") z ontologiczno-temporalnego punktu widzenia. Rzecz można by 
bowiem rozumieć tak, że konieczność pewnego stanu rzeczy nie oznacza ani odwieczności, ani nawet 
wieczności, a jedynie nieuchronność zaistnienia. To, co zaistnieje nieuchronnie, nie musi przecież istnieć 
wiecznie. W tym sensie można mówić na przykład o konieczności pojawienia się gadów kopalnych na pewnym 
etapie ewolucji życia na Ziemi. Zdaje się też, że w takim sensie marksiści mówili (za Heglowską fenomenologią 
ducha) o koniecznych etapach rozwoju społecznego (następstwo formacji społeczno-ekonomicznych). 

Dodajmy jeszcze, że kwestionowane tu utożsamienie konieczności z odwiecznością lub wiecznością ma 
miejsce także u Arystotelesa oraz u stoickiego logika Diodora. Przyjmowane przez tych logików definicje 
modalnego operatora konieczności można bowiem wyrazić odpowiednio, jak następuje: LA =df HA & (A & GA) 
(gdzie „L”, „H”, „G" czytamy odpowiednio jako: „konieczne, że", „zawsze było tak, że", „zawsze będzie tak, 
że"), LA =df A & GA (patrz: R.P. McArthur, Tense Logic, s. 42). W tym kontekście McArthur także zwraca 
uwagę na anomalię pojawiającą się w logice modalnej. Wiąże się ona z tym, że w każdym systemie logiki 
modalnej obowiązuje twierdzenie: FLA  A, czyli teza, że jeśli będzie konieczne, że A, to A ma miejsce już teraz, 
co wydaje mu się w sposób oczywisty niezgodne z intuicją (tamże, s. 44). 
 

22Koncepcja ma swoją poprzedniczkę w infinitystycznej i policentrycznej kosmologii Giordana Bruna: 
„niezliczone światy w nieskończonym wszechświecie" (A. Nowic-ki, Giordano Bruno, Warszawa 1979, s. 67). 
 



14 
 

Sugeruje „ideologiczność" takiego rozwiązania: „chęć neutralizacji filozoficznego lub nawet 

teologicznego wniosku, jaki wiąże się często z modelem wielkiego wybuchu, a mianowicie, 

że świat miał początek"23. Sądzę, że równie dobrze można posądzić o ideologiczność 

teoretyków wielkiego wybuchu, a mianowicie, że zależy im na wyprowadzeniu 

„teologicznego wniosku". Sam Heller skłania się ku koncepcji „wielu światów", ale tylko od 

strony metodologicznej: podobnie jak fizyka tworzy nieskończoną liczbę badanych obiektów 

jako przestrzeń możliwych rozwiązań równań różniczkowych, tak kosmologia tworzy swoje 

modele kosmologiczne jako klasy rozwiązań równań pola ogólnej teorii względności24. Tyle 

tylko, że jest to już przeniesienie dyskusji kosmologicznej (ontologicznej) nad wielością 

światów na zupełnie inny poziom: światy-konstrukcje stają się konwencjonalnymi 

instrumentami badań kosmologicznych, a nie są traktowane jako ich przedmioty, tj. jako 

realnie istniejące części wszechświata. 

Odrzucając infinitystyczny model uniwersum, Heller pisze o „kwantowej kreacji" 

wszechświata. Nie ma zatem na uwadze powstania (początku) materialnego bytu w sensie 

absolutnym. Świat wyłania się z „nicości", ale nie z nicości w sensie filozoficznym, lecz z 

najniższego dopuszczalnego energetycznego stanu świata25. Na początku istnieje nielokalny 

świat bez indywiduów, czasu i przestrzeni; to z niego właśnie „wyłania się" wszechświat 

będący przedmiotem zainteresowania kosmologów. Mimo słusznego założenia, że nie 

możemy mówić o absolutnym początku materialnego bytu, lecz co najwyżej o „narodzinach" 

rozmaitych jego postaci (rozmaitych światów), Heller wyraźnie wzbrania się przed uznaniem, 

iż „świat istnieje wiecznie"26. Wyjaśnia on, że w świecie bezczasowym „zawsze" nie ma 

sensu27. Uważa, że to, iż świat nie ma początku czasowego, nie oznacza, że „nie można [...] 

                                                           

23 M. Heller, Początek..., s. 29. 
 

24 Tamże, s. 30-34. 
 

25 Tamże, s. 177. 
 

26 Tamże, s. 180. W tym wypadku lepiej byłoby chyba użyć terminu „odwiecznie". 
 

27 Terminu „świat" Heller używa w tym samym sensie, który dalej wiążę ze słowem „wszechświat" - całość 
materialnego bytu. Hellerowski wszechświat zaś byłby odpowiednikiem tego, co proponuję nazywać „światem" 
- fragmentu (części) materialnego bytu jako całości. 



15 
 

mówić o jego narodzinach: świat jest przecież stwarzany kwantowo, i to stwarzany z 

nicości"28. Sądzę, że nie przestrzegając skrupulatnie rozróżnienia między całością materialne-

go bytu a poszczególnymi jej częściami, Heller „dezorientuje" nieco czytelnika co do tego, 

czy chodzi mu o „kreację" poszczególnych fragmentów materialnego bytu, czy o kreację 

całości materialnego świata. Wydaje się, że ostatnia z przytoczonych wypowiedzi Hellera 

sugeruje tę drugą - bardziej problematyczną - ewentualność. 

W koncepcji Hellera dziwi to, że„narodziny”(„stwarzanie") świata jako pewien proces ma 

sens aczasowy. I niewiele wyjaśnia tu stwierdzenie, że jest to kwantowe, probabilistyczne 

stwarzanie z niczego29. Konstatacja zaś, że w świecie aczasowym „zawsze" nie ma sensu, 

wydaje mi się czysto słownym zapewnieniem, które „zabezpiecza" przed uznaniem 

odwieczności materii. 

Trzeba też powiedzieć, że preferowane przez Hellera pojęcie aczasowości 

(bezczasowości) nie jest jasne w odniesieniu do bytu materialnego - wszak podstawowym 

atrybutem materii jest zmienność (dynamika)30. Wprawdzie istnieją bardzo stabilne (trwałe) 

stany materii, jak materia polowa (pole sił) w stanie równowagi czy niektóre cząstki 

elementarne, ale przypisywanie im zasadniczej niezmienności wydaje się wątpliwe. Nie dziwi 

zatem, że w końcu pojawia się u Hellera sugestia idealistyczna, zgodnie z którą powstanie 

świata jest efektem przejścia od porządku logicznego (prawa fizyki, struktury matematyczne) 

do ontologicznego (w sensie ontologii świata materialnego).  

Koncepcja taka wprowadza mocny realizm powszechnikowy, tj. założenie o pierwotnym i 

                                                                                                                                                                                     
 

28 M. Heller, Początek..., s. 180. 
 

29 Przecież - podkreślmy raz jeszcze - nicość, z której miałby wyłonić się wszechświat („fluktuacja próżni", 
„tunelowanie z nicości"), nie jest nicością w sensie filozoficznym (całkowitym brakiem czegokolwiek). Jest to 
uboga rzeczywistość fizyczna, próżnia kwantowa, która stanowi aktywne tło procesów fizycznych. Brak tam 
wprawdzie cząstek trwałych, ale wypełniają ją wciąż powstające i ginące cząstki wirtualne (patrz: J. Such, 
Tendencje rozwojowe we współczesnej kosmologii a filozofia, „Principia" 2004, t. XXVII-XXVIII, s. 337). Czy 
zatem wobec fizycznie (dynamicznie) rozumianej nicości można w ogóle mówić o aczasowości? Sam Heller, by 
pozbyć się wskazanej trudności, wprowadza problematyczne pojęcie dynamiki bezczasowej (M. Heller, 
Początek..., s. 116-119). 
 

30 Heller nie mógł całkowicie obejść się w swym reżimie nieprzemiennym bez jakiejś formy czasowości i 
wprowadził pojęcie czasu zależne od stanu geometrii nieprzemiennej (M. Heller, Początek..., s. 119-121). 
Aczasowość - jak sądzę - jest w zasadzie czymś „niepojętym" - być może to miał na uwadze Kant, uznając czas 
za aprioryczną formę zmysłowości. 
 



16 
 

niezależnym od świata materialnego, który im podlega, istnieniu praw31 fizyki i matematyki. 

Przeciwko takiemu stanowisku można podnieść szereg ważkich argumentów - na przykład z 

punktu widzenia wielu interpretacji postulatu Williama Ockhama, zabraniającego mnożenia 

bytów „ponad konieczność". Czy prawidłowość fizyczna (matematyczna, logiczna) nie jest 

po prostu sposobem współistnienia przedmiotów (układów) fizycznych - tak jak cień jest 

efektem współistnienia ciała i światła? Jeśli zaś utrzymywać, że pierwotne i realne istnienie 

praw nie jest „ponad konieczność", gdyż wyjaśnia powstanie materialnego świata, to można 

zapytać: a po co mnożyć stany osobliwe, które są zasadniczo różne od powstających z nich 

światów materialnych (dualizm prawa i materii) - czy nie lepiej założyć odwieczne istnienie 

materii? 

Uważam, że istnieją ważne racje przemawiające za rozumieniem wszechświata jako 

odwiecznego, nieskończonego zbioru światów. Mówiąc najogólniej: pozwala ono uniknąć 

paradoksów „granicznych" (związanych z pojęciem początku czasowego i ograniczenia 

przestrzennego). I chociaż Kant w Krytyce czystego rozumu „wykazuje" antynomiczność 

rozważanych przez siebie tez kosmologicznych, dotyczących czasowego i przestrzennego 

ograniczenia świata, to wydaje mi się - co szerzej rozwijam niżej - że argumenty, jakie 

przedstawia na poparcie odpowiedniej tezy i antytezy, nie są równie silne. O wiele bardziej 

przekonywający jest dla mnie argument za tezą o nieistnieniu początku w czasie oraz 

ograniczenia przestrzennego świata - dlatego właśnie, że unika on problemów „granicznych". 

W swoich przemyśleniach na temat rozumienia terminu „wszechświat" Heller zwraca 

uwagę na rozmaite aspekty semantyki tego słowa, m.in. na „rozmytość i niejednoznaczność" 

jego znaczenia oraz umowność definicji32. Zgadzając się z poglądem, że bezwzględna 

ścisłość nie zawsze jest w nauce możliwa, a niekiedy bywa nawet niekorzystna33, w odniesie-

niu do terminu „wszechświat" proponuję następujący sposób jego rozumienia: całość bytu 

materialnego lub zbiór (w sensie kolektywnym) wszystkich przedmiotów materialnych (na 

przykład poszczególnych światów), ich własności i zachodzących między nimi relacji.  

Ponieważ wszechświat jest - jak można przypuszczać - całością ustrukturyzowaną 

                                                           
31 Lepiej byłoby pisać: „prawidłowości". 
 

32 M, Heller, Początek..., s. 35. 
 

33 Tamże, s. 36-37. 
 



17 
 

(właściwy jest mu jakiś typ struktury34), wybór rodzaju rzeczy (załóżmy, że ograniczamy się 

tylko do tej kategorii przedmiotów), z jakich miałby się on składać, jest w pewnym stopniu 

sprawą konwencji - mogłyby to być np.: cząstki elementarne, atomy, galaktyki, metagalaktyki 

etc.  

Konkludując: odróżniam wszechświat jako całość materialnego bytu od jego części – 

„naszego” świata jako czegoś, co rozpoczęło swe istnienie od tzw. osobliwości początkowej i 

wielkiego wybuchu, co znajduje się - zgodnie z dominującą we współczesnej astrofizyce i 

kosmologii wykładnią efektu Dopplera, stwierdzane- go w stosunku do widma odległych 

galaktyk - w fazie ekspansji (ucieczka galaktyk) i gdzie obowiązują znane prawa fizyki35. 

Zakładam przy tym, że istnieją też „inne" aktualne światy, które miały początek, są na 

różnych etapach ewolucji i mają swoje - być może różne od naszych - prawa ruchu i 

organizacji materii. W moim rozumieniu te „inne" światy - co chcę wyraźnie podkreślić - to 

nie światy możliwe w sensie „konkretystycznym", tj. analogiczne (przynajmniej w aspekcie 

najogólniejszym - ontologicznym) do świata, w którym żyjemy, fizykalne indywidua - tyle 

tylko, że całkowicie izolowane czasoprzestrzennie od tegoż świata36. Pojęcie zupełnej izolacji 

czasoprzestrzennej bytów realnych jest bowiem problematyczne z materialistycznego punktu 

widzenia. 

I jeszcze uwaga „techniczna": pisząc o aspekcie kosmologicznym czasu, będę często 

używał terminu „uniwersum", nie chcąc (nie mogąc) zawsze jednoznacznie przesądzać, czy 

ustalenia te dotyczą całości materialnego bytu (wszechświata), czy jego części - „naszego" 

świata. Oczywiście konstatacje filozoficzne dotyczące świata - o ile tylko liczą się z 

rezultatami kosmologii czy astrofizyki - są bardziej uprzywilejowane naukowo. Twierdzenia 

zaś na temat całości bytu materialnego mogą być oparte na - zawsze w jakiejś mierze 

metodologicznie wątpliwej - procedurze ekstrapolacji. 

                                                           
34 Patrz: J. Lipiec, Ontologia świata realnego. Warszawa 1979, s. 77-78. 
 

35 Przyjętą tu dystynkcję usprawiedliwia poniekąd Władysław Krajewski, pisząc: 
„Wielu kosmologów jednak uważa, że oprócz naszego wszechświata (universe) istnieją też inne (chociaż to nie 
bardzo pasuje do wyrazu »wszechświat«, przynajmniej po polsku), toteż wielki wybuch nie jest początkiem 
wszystkiego, co istnieje (całej materii)" (W. Krajewski, Współczesna filozofia naukowa. Metafilozofia i 
antologia. Warszawa 2005, s. 46). 
 

36 P. van Inwagen, Dwa pojęcia światów możliwych, [w;] Metafizyka w filozofii analitycznej, red. T. Szubka, 
Lublin 1995, s. 177-215. 
 



18 
 

 

2. Uniwersalny czas kosmiczny 

 

Rozpocznę od uwagi terminologicznej: niekiedy w filozofii czasu przymiotniki „uniwersalny" 

i „absolutny" (absolutny w sensie newtonowskiego sposobu rozumienia czasu) są traktowane 

jako synonimy. W książce tej przez „czas uniwersalny" będę rozumiał czas „rozciągający się 

na cały świat" (czas kosmiczny). Czas w sensie newtonowskim określam nie - jak to się 

często robi - mianem „absolutnego", lecz „substancjalnego", rezerwując inne jeszcze 

rozumienie przymiotnika „absolutny" w odniesieniu do czasu37. O czasie newtonowskim 

można powiedzieć, że jest zarówno uniwersalny, jak i substancjalny (a tym samym - 

absolutny). Nowoczesne pojęcie kosmicznego czasu obejmuje zaś cechę uniwersalności, ale 

nie substancjalności38. 

W związku z tym, że w fizyce relatywistycznej za względną (o czym niejednokrotnie 

będzie mowa) uznaje się relację równoczesności, może powstać wątpliwość, czy fizyka 

współczesna dopuszcza w ogóle istnienie uniwersalnego czasu kosmicznego. Na gruncie 

relatywizmu można by przecież postulować jedynie istnienie czasów lokalnych, związanych z 

określonymi układami odniesienia, względem których precyzujemy pojęcie teraźniejszości. 

Czas lokalny, związany z danym miejscem i mierzony w tymże miejscu zegarem ma sens, ale 

czas globalny jest już - jak ujmuje to J.D. North - tylko konstrukcją z czasów lokalnych i 

współrzędnych przestrzennych39. Każdemu punktowi czasoprzestrzeni - zdarzeniu - 

odpowiada osobny stożek świetlny Minkowskiego, przedstawiający jego strukturę 

temporalną, wyznaczający jego swoistą „płaszczyznę równoczesności". W fizyce 
                                                           

37 Pojęcie czasu absolutnego wiąże się - najogólniej mówiąc - z istnieniem jednej wspólnej miary, „miary" dla 
wszystkich procesów światowych. Przy czym można się zastanawiać, czy uniwersalność czasu nie pociąga za 
sobą jego absolutności; jeśli bowiem czas „rozciąga się" na cały świat, to - jak można przypuszczać - istnieje 
(przynajmniej potencjalnie) wspólna miara dla wszystkich procesów czasowych. Nie oznacza to jednak, ze jest 
jedna taka miara. Dla różnych układów odniesienia mogą być różne miary. 

 
 

38 G.J. Whitrow, The Natural..., s. 34. 
 

39 J.D. North, The Time Coordinate in Einstein’s Restricted Theory of Relativity, [w:]  The Study ofTime, ed. by 
J.T. Fraser, F.C. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972, s. 13. 
 



19 
 

relatywistycznej przyjmuje się jednak istnienie takich zdarzeń (znajdujących się na zewnątrz 

danego stożka świetlnego), których porządek jest różny dla różnych obserwatorów 

pozostających w relatywnym ruchu40. W związku z tym pojęcie równoczesności zdarzeń w 

uniwersum pozostaje nieokreślone, dopóki nie wybierzemy układu odniesienia. Różne zaś 

układy odniesienia oznaczają różne perspektywy czasowe41. Gdzież zatem miejsce na 

uniwersalny czas kosmiczny?  

Wydaje się, że szczególna teoria względności (STW) eliminuje z fizyki pojęcie upływu 

czasu obejmującego całe uniwersum42. Z drugiej jednak strony w kosmologii mówi się o 

ewolucji (ekspansji) „wszechświata", formułuje się prawa rządzące tą ewolucją (prawo 

Hubble'a), co zdaje się presu-ponować właśnie istnienie czasu uniwersalnego. Prawo 

Hubble'a można zapisać w formie v = r/T0, gdzie v oznacza prędkość radialną, r - odległość, a 

T0 jest stałą nazywaną czasem Hubble'a - taką samą dla wszystkich galaktyk ekspandującego 

świata43. Skoro pojawiło się tu pojęcie stałej Hubble'a, to ogólniej można wskazywać, że 

niektórzy teoretycy wiążą istnienie uniwersalnego czasu kosmicznego z niezmiennością 

uniwersalnych stałych fizycznych, takich jak prędkość światła w próżni czy stała Plancka 

(najmniejszy kwant energii). Niekiedy przyjmuje się bowiem, że założenie zmienności 

wartości stałych fizycznych podważa hipotezę istnienia jednego i jednolitego czasu w 

naturze44. Dodać można, że założenie o „prawdziwej stałości" stałych fizycznych jest dobrze 

ugruntowane we współczesnej fizyce45. 

Wydaje się zatem, że mimo „relatywistycznej sugestii" pojęcie czasu kosmicznego trudno 

                                                           

40 Tamże. 
 

41 G.J. Whitrow, The Natural..., s. 253. 
 

42 Tamże, s. 302. 
 

43 Osobnym, „technicznym" problemem jest kwestia wartości stałej Hubble'a. W latach siedemdziesiątych 
niektórzy astrofizycy obliczyli ją na ok. 20 tysięcy milionów lat (tamże, s. 287). 
 

44 Tamże, s. 361-364. 
 

45 Tamże, s. 364. 
 



20 
 

wyeliminować z przyrodoznawstwa. Byłby to - być może - tylko „ograniczony czas 

kosmiczny", tj. czas uniwersalny w „naszym" świecie (metagalaktyce)46. Mauro Dorato 

wskazuje w tym kontekście, że wprowadzenie czasu kosmicznego nie implikuje bynajmniej 

jego jedyności, a istnienie nawet nieskończonej liczby czasów kosmicznych, związanej ze 

zmianą skali lub pochodzenia globalnej funkcji, czasowej, nie powinno być obiekcją 

przeciwko obiektywności czasu kosmicznego47. Mówiąc już zupełnie swobodnie: możemy 

poznawać czas uniwersalny z rozmaitych punktów widzenia, a każdy z tych aspektów może 

być równie obiektywny. Istnienie „różnych perspektyw czasowych" nie musi wykluczać 

istnienia czasu uniwersalnego48.  

Dorato zwraca uwagę, że Gödlowski wymóg obiektywności czasu kosmicznego: istnienie 

we wszystkich fizykalnie możliwych modelach („argument modalny"), jest za mocny i 

niezgodny z ogólną teorią względności (OTW), w której struktura czasoprzestrzeni, będąc 

pod wpływem materii, jest dynamiczna, a nie ustalona raz na zawsze49. Zresztą sam Gödel 

sugeruje, że określenia ewentualnego czasu uniwersalnego należy dokonywać nie tyle przez 

odniesienie do praw natury (które spełnione są we wszystkich modelach kosmologicznych), 

ile przez odniesienie do specjalnego rozkładu i ruchu materii w poszczególnych 

przypadkach50. 

       Dorato sugeruje, że nawet jeśli uznamy, iż szczególna teoria względności przeczy 

istnieniu uniwersalnego stawania się, a zatem - czasu kosmicznego w aspekcie tensów51, to 
                                                           

46 To, czy są dostateczne racje ontologiczne za uznaniem jednego czasu dla całego materialnego bytu, powinno 
być przedmiotem refleksji metafizycznej. Wydaje się - mówiąc wstępnie - że założenie jedności ontycznej 
świata materialnego  mogłoby być przesłanką w uzasadnianiu istnienia takiego czasu. 
 

47 M. Dorato, Time and Reality. Spacetime Physics and the Objectivity of Temporal Becoming, Bologna 1995, s. 
201. 
 

48 Świadczy to - być może - jedynie o naszej ograniczoności poznawczej. 
 

49 M. Dorato, Time..., s. 204. 
 

50 K. Gödel, Some Observations..., s. 238. 
 

51 Pytanie o obiektywność tensów jest w zasadzie równoznaczne z pytaniem o sensowność uniwersalnego 
stawania się czasowego (M. Dorato, Time..., s. 189). 



21 
 

pewne nadzieje dla „tensowych obiektywistów" daje zwrócenie się w kierunku ogólnej teorii 

względności i opartej na niej kosmologii relatywistycznej52. Heller zaś pisze w tym 

kontekście: „Tymczasem wszystko wskazuje na to, że w naszym Wszechświecie istnieje czas 

uniwersalny (w kosmologii rekonstruuje się historię Wszechświata dziejącą się właśnie w tym 

czasie)"53. Dorato stwierdza, że jeśli ktoś reprezentuje „pozytywistyczne" przekonanie, że 

pojęcie wszechświata w danej chwili jest całkowicie bez znaczenia, to przedmiot kosmologii 

powinien się stać dla niego „czystą konwencjonalną fikcją"54. Dla Dorata zatem sensowność, 

chociaż nie samo istnienie czasu kosmicznego (world-wide time), jest konieczną przesłanką 

kosmologii jako nauki empirycznej55. Dokładniej jednak mówiąc, nie idzie tu o to, że żaden 

rodzaj kosmologii nie jest możliwy bez uznania czasu kosmicznego (są takie możliwe modele 

OTW, w których czas kosmiczny nie jest definiowany - Einsteinowskie rozwiązania równań 

pola OTW)56, ale o to, że nie jest możliwa kosmologia rozumiana jako oparta na 

Hubble'owskiej interpretacji efektu Dopplera nauka empiryczna, której przedmiotem jest 

ewoluujący kosmos. 

Zagadnienie ewoluującego kosmosu jest - co podkreśla wielu teoretyków - bezpośrednio 

związane z istnieniem czasu kosmicznego57. Jeśli ewolucyjność jest fundamentalnym 

paradygmatem nie tylko nauk biologicznych, lecz także kosmologii (a do tego paradygmatem 

uzasadnionym empirycznie - prawo Hubble'a), stanowi to poważny argument na rzecz 

istnienia czasu kosmicznego58. Istnienie czasu kosmicznego z kolei oznacza, że każdy 

obserwator poruszający się względem „naszego" układu odniesienia rejestruje ten sam 

porządek następstwa stanów, a więc stawanie się (a tym samym McTaggartowska seria A - 
                                                                                                                                                                                     

 

52 Tamże, s. 188. 
 

53 M. Heller, Filozofia przyrody. Zarys historyczny, Kraków 2004, s. 205. 
 

54 M. Dorato, Time..., s. 191. 
 

55 Tamże. 
 

56 Tamże. 

57 Tamże, s. 207. 

58 Jak zauważa Whitrow, nie tylko mamy do czynienia z historią przedmiotów wewnątrz uniwersum, lecz także z 
ewolucyjną historią samego uniwersum (G.J. Whitrow, The Natural..., s. 22). 
 



22 
 

tensy) jest czymś obiektywnym. 

Osobny problem związany z czasem kosmicznym to ograniczoność prędkości światła w 

STW. Otóż zwolennicy czasu kosmicznego uznają, że także zdarzenia, które oddziela 

czasoprzestrzenny interwał typu przestrzennego (zdarzenia, które nie mogą pozostawać 

względem siebie w relacji kauzalnej, tj. takie, których - według rozpowszechnionej „relatywi-

stycznej" interpretacji - nie łączy żadna „absolutna", niezależna od układu odniesienia relacja 

czasowa), pozostają jednak do siebie w określonej relacji czasowej, a zatem ma sens 

mówienie o świecie w danej chwili. Przyjmuje się tu punkt widzenia, który jest jakby poza 

limitacyjną tezą o prędkości światła59. Karl R. Popper zaproponował swego czasu, aby uznać 

„natychmiastowy przekaz" jako podstawę wyjaśnienia - stwierdzanej w pewnych 

eksperymentach - korelacji zdarzeń, które dzieli interwał typu przestrzennego60. 

      Analogiczną drogę określenia absolutnej równoczesności wskazuje także Hans 

Reichenbach. W kontekście Einsteinowskiej definicji równoczesności zdarzeń przestrzennie 

odległych zauważa on, że jeśli założymy istnienie sygnałów rozchodzących się z 

nieskończoną prędkością, to odpowiedni interwał (interwał, jaki musi przebyć światło 

wysłane w momencie zachodzenia danego zdarzenia w danym punkcie w kierunku innego 

odległego punktu) będzie równy zero, co oznacza ustanowienie absolutnej równoczesności. 

                                                           
59 Właśnie na założeniu, że światło jest najszybszym sygnałem w świecie, opiera się teza, że termin 

„równoczesny" nie jest jednoznacznie zdefiniowany poza związkami kauzalnymi - względność równoczesności 
(H. Reichenbach, The Direction..., s. 40). Jeśli prędkość rozchodzenia się oddziaływań fizycznych jest 
ograniczona (prędkość światła w próżni), to niektóre zdarzenia nie mogą na siebie oddziaływać kauzalnie. 
Mówimy, że zdarzenia takie dzieli interwał czasoprzestrzenny typu przestrzennego. Dla takich zdarzeń 
niemożliwe jest ustalenie porządku czasowego. Zdarzenia niezdeterminowane co do porządku czasowego 
nazywa się w fizyce relatywistycznej równoczesnymi (lepiej byłoby tu posłużyć się określeniem używanym 
przez Z. Augustynka - „quasi-równoczesne" - Z. Augustynek, Time. Past, Present, Future, tłum. S. Semczuk, 
W. Strawiński, Warszawa-Dordrecht-Boston-London 1991). Względność równoczesności polega na tym, że dwa 
zdarzenia, które nie są równoczesne względem siebie, na gruncie STW są równoczesne (quasi-równoczesne) 
względem jakiegoś zdarzenia trzeciego, od którego odziela je interwał czasoprzestrzenny typu przestrzennego (z 
którym nie mogą wchodzić w relacje kauzalne). Możemy tu mówić o nieprzechodniości stosunku 
równoczesności relatywistycznej (por.: H. Reichenbach, The Philosophy..., s. 143-145). W związku z tym 
zdarzenia, które dzieli interwał typu przestrzennego, mogą być rozmaicie ze sobą łączone (Reichenbach pisze w 
tym przypadku o różnych „liniach przestrzennopodobnych"), co odpowiada poszczególnym definicjom 
równoczesności (tamże, s. 184). 
 

60 W literaturze przedmiotu często z interwałem typu przestrzennego wiąże się przypuszczenie o możliwości 
poruszania się cząstek materii z prędkością większą niż c. Niekiedy dodaje się jednak, że materia poruszająca się 
z taką prędkością różni się zasadniczo od tej nam znanej, a przeto nie możemy jej rozpoznać (G.J. Whitrow, The 
Natural..., s. 356). W świetle takiej interpretacji powyższe przypuszczenie nabiera znamion hipotezy ad hoc. 
Niemniej idea „natychmiastowego oddziaływania" - chociaż wciąż uważana za kontrowersyjną - bliska jest 
wielu teoretykom (M. Dorato, Time..., s. 192). 
 



23 
 

Co więcej - zdaniem Reichenbacha - absolutna równoczesność nie wymaga nawet osiągnięcia 

nieskończonej prędkości. Wystarczy możliwość osiągania dowolnie dużych prędkości, W tym 

ostatnim wypadku absolutna równoczesność byłaby pewną granicą61. 

Istnienie uniwersalnego czasu kosmicznego można próbować uzasadnić, rozważając 

możliwość uniknięcia „perspektywizmu" (relatywizacji do układu odniesienia), jaki 

wprowadza STW (teza o względności równo-czesności). Wydaje się, że pewne widoki na 

taką interpretację wiążą się z Einsteinowską definicją równoczesności zdarzeń przestrzennie 

odległych. Jak wiadomo, Einstein przyjął (w jednym z jej wariantów) następującą definicję 

równoczesności: „dwa zdarzenia zachodzące w punktach A i B układu K są równoczesne, jeśli 

obserwując ze środka M odcinka AB, zauważymy je w tej samej chwili"62.  

Otóż powstaje pytanie, czy definicji tej nie można zinterpretować „absolutystycznie". 

Czym innym bowiem -jak można przypuszczać - jest możliwość ustalenia równoczesności 

dwóch zdarzeń przez obserwatorów znajdujących się w rozmaitych położeniach 

przestrzennych oraz poruszających się z rozmaitymi prędkościami i przyspieszeniami 

                                                           
61 H. Reichenbach, The Philosophy..., s. 129. Nieco dalej filozof pisze: „[...] absolute time would exist in a 
causal structure for which the concept indeterminate as to time order leads to a unique simultanity, i.e., for 
which there is no finite interval of time between the departure and retum of a first-signal P P’ P at P” (tamże, s. 
146-147). Chodzi tu o sygnał wysłany z punktu P w kierunku P’ i z powrotem w kierunku P. 
 

62 A. Einstein, Istota teorii względności, tłum. A. Trautman, Warszawa 1958, s. 36. Podana definicja 
(oraz inne z nią równoznaczne) nie są możliwe na gruncie OTW, gdyż w niestatycznym polu grawitacyjnym 
prędkość światła nie jest niezależna od czasu i kierunku (H. Reichenbach, The Philosophy..., s. 261, 264). 
Mehlberg zwraca uwagę, że to, co podaje Einstein, nie jest de facto definicją równoczesności, lecz jedynie jej 
kryterium. Einstein podaje bowiem jedynie warunek dostateczny równoczesności. Czy jest to - pyta Mehlberg 
- także warunek konieczny? Czy dwa zdarzenia mogą być równoczesne bez istnienia promieni świetlnych, 
opuszczających je w określonym kierunku? Trzeba chyba przyjąć, że Einstein nie podał warunku 
koniecznego, bo wtedy stan ciała zamkniętego w idealnie szczelnym pojemniku nie mógłby być równoczesny 
z żadnym zdarzeniem (H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 123).  

Odnotujmy jeszcze, że są też inne fizyczne sposoby wyznaczania równoczesności zdarzeń. Na przykład 
aby rozstrzygnąć, czy pewne pozycje dwóch punktów materialnych są równoczesne, możemy odwołać się do 
definicji równoczesności wyprowadzonej z prawa grawitacji (tamże, s. 74). Jest przy tym oczywiste, że - 
podobnie jak w przypadku określenia Einsteinowskiego - także i w tym istotną rolę odgrywa charakterystyka 
przestrzenna. 

 

 
 



24 
 

względem tych zdarzeń (dla każdego z takich obserwatorów relacje czasowe mogą wyglądać 

inaczej), a czym innym równoczesność obiektywna - związana z „idealnym obserwatorem" 

znajdującym się dokładnie w połowie drogi między badanymi zdarzeniami. Czy nie jest tak, 

że każdy obserwator znajdujący się (spoczywający) dokładnie w połowie drogi między 

dowolnymi dwoma zdarzeniami może teoretycznie stwierdzić ich (nie)równoczesność? 

Wydaje się, że sygnały świetlne wysłane w momencie zajścia dwóch odległych zdarzeń albo 

spotkają się w połowie odległości między tymi zdarzeniami, albo nie, i że spotkanie to ma 

sens absolutny, tj. niezależny od „perspektywy", z jakiej na nie spoglądamy.  

Potwierdzeniem tej interpretacji jest przykład podany przez A.N. Priora, który pisze: „If 

the distant body is having its nth pulsation as we perceive it having its n-lth - is pulsating, and 

not merely has been or will be pulsating -then the nth pulsation and the perception ofthe n-lth 

arę simultaneous; not just simultaneous from such and such a point of view or in such and 

such a frame of reference, but simultaneous"63. 

Sugestie co do możliwości wprowadzenia czasu kosmicznego na gruncie STW 

znajdujemy u Augustynka, który zarysowuje (właśnie w ramach STW) „niestandardową" 

teorię tensów. Obok zależnych od układu odniesienia relacji czasowych: wcześniej, później i 

równocześnie, STW obejmuje - jego zdaniem - także absolutne relacje czasowe: wcześniej 

później i quasi-równocześnie. Absolutność tych relacji polega zaś na tym że ilekroć jakieś 

dwa zdarzenia pozostają w nich w pewnym inercjalnym układzie odniesienia, tylekroć 

pozostają w nich w każdym innym (inercjalnym) układzie odniesienia. Absolutną relację 

wcześniej Augustynek definiuje jako łączny produkt wszystkich względnych relacji wcześniej   

(analogicznie jest z odwrotną relacją później)64, absolutną równoczesność zaś - jako sumę 

wszystkich względnych równoczesności65. Na podstawie absolutnych relacji czasowych 

Augustynek buduje „niestandardowy" (tj. niezależny od układu odniesienia) aksjomatyczny 

                                                           
63 A.N. Prior, The Notion of the Present, [w:] The Study of Time, ed. by J.T. Fraser, F.C. Haber, G.H. Müller, 
Berlin-Heidelberg-New York 1972, s. 322-323. 
 

64 To, że postulowane w tych określeniach części wspólne muszą istnieć, jest oczywiste, jeśli wziąć pod uwagę 
relacje przyczynowe: zgodnie z STW przyczyna danego skutku jest od niego wcześniejsza w każdym układzie 
odniesienia. Zresztą Augustynek explicite wiąże system czasu absolutnego z przyczynowością (Z. Augustynek, 
Time..., s. 27), wprowadzając tym samym pewną odmianę kauzalnej teorii czasu: tensy definiuje w terminach 
modalnego operatora możliwości i kategorii przyczynowości (tamże, s. 27, 39). 
 

65 Tamże, s. 26-27. 
 



25 
 

system tensów, który można chyba potraktować jako teorię czasu uniwersalnego. Sam filozof 

przekonanie o istnieniu absolutnego (a tym samym - chyba również kosmicznego) czasu 

uzasadniał ontologicznie, odwołując się do pojęcia rzeczy: jeśli coś jest rzeczą, to 

przynajmniej dwa zdarzenia pozostają w relacji absolutnej separacji czasowej (rzeczy są 

rozciągłe czasowo)66. 

Inna próba uzasadnienia czasu kosmicznego (koncepcja H. Weyla) polega - ogólnie biorąc 

- na opartej na zasadzie kosmologicznej (głoszącej izotropowość i jednorodność 

wszechświata67) ekstrapolacji średniej prędkości materii w danym regionie kosmosu na całość 

świata (wszechświata)68. W każdym dostatecznie dużym obszarze uniwersum jest określony 

średni ruch materii. Ze względu na niewielkie odstępstwa - w porównaniu z prędkością 

światła - ruchu indywidualnych ciał makroskopowych od tej średniej w danym obszarze 

całkowitej ilości materii, jaka się w tym regionie znajduje, można przypisać ów średni ruch. 

W ten sposób otrzymujemy podstawowy układ odniesienia dla wszystkich ciał 

makroskopowych w tym regionie69. Układ ten wyznacza średni czas lokalny dla danego 

regionu. Założenie jednorodności pozwala teraz ekstrapolować ów czas na cały wszechświat i 

traktować go właśnie jako czas kosmiczny70. Ponieważ jednak warunek jednorodności jest 

                                                           
66 Tamże, s. 49. 

67 Wszechświat jest izotropowy, jeśli obserwator poruszający się wraz z materią („płynem kosmicznym”) nie 
może odróżnić jednego kierunku w przestrzeni od drugiego poprzez jakiś lokalny pomiar fizyczny. 
Jednorodność wszechświata polega zaś na tym, że wartości gęstości i ciśnienia fluidu kosmicznego oraz 
krzywizna muszą być te same w każdym punkcie hiperprzestrzeni (tamże, s. 194). Teoretycy zwracają przy tym 
uwagę, że model świata może być jednorodny (homogeneous), nie będąc jednocześnie izotropowy. 
Izotropowość w odniesieniu do każdego punktu pociąga jednak za sobą homogeniczność (G.J. Whitrow, The 
Natural..., s. 304). Za empiryczne potwierdzenie izotropowości uniwersum kosmologowie uznają zwykle tzw. 
reliktowe promieniowanie tła. Izotropia jest ważną cechą tego promieniowania; stwierdza się tylko nieznaczne 
(rzędu jednej tysięcznej) fluktuacje temperatury tego promieniowania ze względu na kierunek. Każde 
odstępstwo w wielkiej skali od jednorodności lub izotropii uniwersum musiałoby wpływać na to 
promieniowanie, czyniąc je anizotropowym (tamże, s. 306-307). Reliktowe promieniowanie tła traktuje się jako 
pozostałość po wielkim wybuchu, który wytrącił uniwersum ze stanu osobliwego, gdzie nie obowiązywały 
znane nam prawa fizyki oraz nie było upływu czasu w „zwykłym" sensie (lub po prostu - nie było czasu). 
Powołanie się na kosmologiczne pochodzenie czasu (całe uniwersum wraz z czasem ma źródło w skończonej 
przeszłości) można by traktować jako swoiste genetyczne uzasadnienie czasu kosmicznego (por., tamże, s. 317). 
 

 

68 Tamże, s. 193. 

69 Whitrow wskazuje, że jeśli tylko uniwersum nie jest puste (gęstość materii nie jest równa zeru), to pewne 
układy odniesienia i obserwatorzy muszą być wyróżnione - te mianowicie, które poruszają się ze średnią 
prędkością materii znajdującej się w ich sąsiedztwie (tamże, s. 303). 
 

70 Tamże, s. 290-291. Whitrow pisze: „[...] we have strong evidence that the universe as a whole is 



26 
 

efektem idealizacji rozkładu galaktyk w uniwersum, G.J. Whitrow zaproponował, by czas 

kosmiczny traktować - na wzór temperatury gazu - jako pojęcie z istoty statystyczne71. 

Niektórzy zaś teoretycy (na przykład Kurt Gödel) stwierdzili, że ponieważ konstrukcja czasu 

kosmicznego wymaga wysoce abstrakcyjnego statystycznego modelowania uniwersum (śre-

dni ruch materii, izotropowy rozkład gromad galaktyk i in.), więc czas kosmiczny jest 

konwencjonalną fikcją72. Zgadzam się w tym wypadku, że zasada kosmologiczna zakładająca 

izotropowość i jednorodność uniwersum powinna być potraktowana jako „mocna" 

idealizacja73. To jednak, że ewentualnie zawodzi jedna z prób wprowadzenia czasu kosmicz-

nego, nie przesądza, iż pojęcie to nie ma realnego odpowiednika. Wydaje się, że uzasadnienia 

uniwersalnego czasu kosmicznego należy szukać w sferze ontycznej (na przykład 

wspominana już idea wszechzwiązku zdarzeń), a nie w sferze naszych idealizacyjnych 

konstrukcji intelektualnych.  

Gödel sugerował, że jeśli w ogóle istnieje „prawdziwy" czas kosmiczny, to i tak nie jest 

on dostępny naszemu coraz to dokładniejszemu poznaniu. Wszelkie bowiem poznawcze 

przybliżenie się do tego czasu z koniecznością zakłada konwencjonalne, arbitralne 

elementy74. Z drugiej jednak strony można wyrazić wątpliwość, dlaczego „makropoziomowe" 

                                                                                                                                                                                     
predominantly homogeneous and isotropic, and this conclusion [...] is a strong argument for the existence of 
cosmic time" (tamże, s. 307). 
 

71 M. Dorato, Time..., s. 194. 
 

72 Tamże, s. 196, 200. Często komentatorzy wskazująna skłonności Gödla do odmawiania (w duchu 
kantowskim) obiektywności upływowi czasu, do negacji realności zmien-ności (S. Krajewski, Twierdzenie 
Gödla i jego filozoficzne interpretacje. Od mechanicyzmu do postmodernizmu. Warszawa 2003, s. 198-199, 
217). Chociaż sam Gödel - o czym będzie jeszcze mowa - brał także inne możliwości pod uwagę. 

 
 

 

73 W fizyce relatywistycznej przedstawia się historię cząstki, która spoczywa lub porusza się względem gwiazd 
stałych ruchem jednostajnym, prostoliniowym, jako prostą „linię świata". Jednakże uwzględnienie grawitacji 
jako siły uniwersalnej sprawia, że historia żadnej aktualnej cząstki nie jest nigdy prostą linią świata. Trzeba przy 
tym wspomnieć, że zarówno światło, jak i inne formy energii promieniowania ulegają wpływowi pola gra-
witacyjnego (patrz: C.D. Broad, Scientific Thought, London 1949, s. 483). 
 

74 Gödel podkreślał, że ponieważ definicja czasu kosmicznego zależy od określenia średniego ruchu materii w 
każdym rejonie uniwersum, dostarcza ona jedynie przybliżonego pojęcia czasu kosmicznego. To jednak, że nie 
potrafimy - bez pewnych arbitralnych, konwencjonalnych założeń - precyzyjnie określić czasu kosmicznego, nie 
może być argumentem przeciwko jego fizycznej realności. Whitrow zauważa, że podobny brak precyzyjności 



27 
 

wielkości statystyczne (w tym wypadku - czas uniwersalny) miałyby być mniej realne niż 

„mikropoziomowe" elementy (właściwe czasy lokalne), których „uśrednienie" daje nam te 

pierwsze. Czy gaz w naczyniu jest czymś mniej realnym niż poszczególne jego molekuły?75 

Wróćmy jeszcze do rozważań nad czasem kosmicznym w perspektywie STW. Otóż z 

powodu uznawanej tu względności równoczesności czas zrelatywizowany jest do danego 

układu odniesienia, a zatem - jak często się wnosi - nie może być mowy o czasie 

uniwersalnym, lecz jedynie o czasach lokalnych. Pojawia się tu jednak zagadnienie istnienia 

jakiegoś wyróżnionego, uprzywilejowanego układu odniesienia, względem którego można by 

mówić o uniwersalnym czasie kosmicznym. Układ taki musiałby być wyróżniony w sensie 

obiektywnym, ontycznym - na przykład układ, który porusza się z prędkością równą średniej 

prędkości materii76. Co jednak - biorąc ogólnie - może być podstawą wyróżnienia jakiegoś 

układu (cząstki-obserwatora). Dorato stwierdza - zgodnie z relatywistyczną zasadą 

względności - że nie może on być uprzywilejowany nomologicznie: prawa fizyki obowiązują 

we wszystkich układach odniesienia. Sugeruje jednak, że wybór uprzywilejowanego układu 

mógłby być podyktowany faktami77. Jakimi? Otóż niektórzy badacze - chociaż jest to z 

pewnością problematyczne - uznają, że izotropowość i jednorodność są własnościami 

uniwersum możliwymi do wykrycia eksperymentalnie78, a połączone z metodą statystycznego 

uśrednienia dają możliwość zdefiniowania i wprowadzenia czasu kosmicznego jako fizycznej, 

obiektywnej własności uniwersum79.  

W kontekście problemu czasu kosmicznego P. T. Landsberg wskazuje na możliwość 

znalezienia uprzywilejowanej skali czasu przez określenie takiego inercjalnego układu od-

niesienia, w którym przesunięcie ku czerwieni, liczba galaktyk etc. będą wykazywały 
                                                                                                                                                                                     

można zarzucić pojęciu układu inercjalnego, gdyż - zdaniem filozofa - nie mamy absolutnej definicji tego 
pojęcia (G.J. Whitrow, The Natural..., s. 304). 
 

75 M. Dorato, Time..., s. 201. 
 

76 Tamże, s. 202. Warto w tym kontekście zwrócić uwagę, że na gruncie OTW nie wszystkie układy odniesienia 
są równoważne w sensie ich nieodróżnialności, gdyż teoria ta odróżnia ruch inercjalny i nieinerejalny (tamże). 
 

77 Tamże. 

78 Można tu pomyśleć o reliktowym promieniowaniu tła. 
 

79 Tamże, s. 203. 



28 
 

maksymalną izotropowość. Taki układ odniesienia będzie wyróżniony, gdyż każdy inny 

będzie miał mniejszą izotropię80. 

Tak wprowadzony czas kosmiczny byłby o tyle akcydentalny („nienomologiczny"), o ile 

nie można wydedukować z Einsteinowskich równań pola, że uniwersum musi być 

izotropowe. Istnienie izotropowego rozkładu materii jest raczej kwestią warunków 

początkowych81. Dorato zwraca uwagę, że podobnie jak nie możemy wykluczyć, iż izotropia 

uniwersum zostanie sfalsyfikowana eksperymentalnie, tak nie możemy wykluczyć, że jest ona 

konieczną konsekwencją pewnych praw obowiązujących na początku uniwersum (osobliwość 

początkowa). Co przemawia za - ważną, jeśli chodzi o uzasadnienie istnienia czasu 

kosmicznego - izotropią uniwersum w wielkiej skali? Niewątpliwe faktem takim jest „słynne" 

cieplne reliktowe promieniowanie tła (o temperaturze trzech stopni Kelvina) - przypuszczalna 

pozostałość wielkiego wybuchu. Także inne promieniowanie kosmiczne rejestrowane na 

Ziemi - promieniowanie rentgenowskie - bywa często traktowane jako promieniowanie tła- 

„[...] równomierny szum, dochodzący do nas izotropowo ze wszystkich kierunków 

Wszechświata [...]"82. Fakty te jednak - mówiąc ściśle - ustanawiają izotropię „lokalną" - ze 

względu na Ziemię, a w związku z tym - zwraca uwagę Dorato - potrzebna jest jakaś 

specyficzna zasada indukcji, aby stwierdzić, że charakter odpowiedniego promieniowania 

rejestrowanego na Ziemi jest taki sam w każdym punkcie uniwersum83. Zasadą taką jest 

zasada kosmologiczna, która - najprościej mówiąc - stwierdza, że wszechświat wygląda tak 

samo z każdego punktu widzenia84. Jeśli zasada ta jest pewna, to izotropia promieniowania 

rejestrowana na Ziemi musi być także rejestrowana w każdej galaktyce. Za empiryczne 

potwierdzenie zasady kosmologicznej można uważać fakt, że prawo Hubble'a (względna 
                                                           

80 P. T. Landsberg, Time in Statistical Physics and Special Relativity, [w:] The Study of Tme, ed. by J. T. Fraser, 
F.C. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972, s. 79-80. 
 

81 M. Dorato, Time..., s. 203. 
 

82 Astronomia popularna, red. S. Piotrowski, Warszawa 1990, s. 370. 
 

 

83 M. Dorato, Time..., s. 206. 
 

84 Tamże, s. 207. 
 



29 
 

prędkość dwóch galaktyk jest proporcjonalna do odległości między nimi) jest - co wykazał 

Weinberg - bezpośrednio wyprowadzalne z tej zasady85.  

Niektórzy badacze wysuwają „metodologiczny" argument za zasadą kosmologiczną, gdyż 

wpisuje się ona w kopernikański antyantropocentryczny paradygmat uprawiania kosmologii 

czy - ogólniej - nauk fizykalnych86. 

Paradoksalnie, z rozważań prowadzonych w poprzednim akapicie wynika, że 

obiektywność czasu kosmicznego (teraźniejszości, tensów, stawania się) stwierdzana na 

Ziemi nie tylko nie kłóci się, ale wręcz wymaga, aby nasza pozycja w uniwersum nie była 

uprzywilejowana. Chociaż zatem standardowe modele kosmologiczne nie dostarczają 

nomologicznych podstaw do jednoznacznego wyróżnienia jednego systemu współrzędnych 

(układu odniesienia) względem innych - to istnienie czasu kosmicznego można uzyskać z 

STW, rozumiejąc przez czas kosmiczny czas „rozciągający się na cały świat" (world-wide)87, 

a nie czas „obowiązujący we wszystkich możliwych układach odniesienia”88. 

Zwróćmy też uwagę, że „negatywną" rolę STW, jeśli chodzi o możliwość uznania czasu 

kosmicznego, uchyla do pewnego stopnia fakt, iż w teoriach kosmologicznych STW jest 

stosowalna tylko lokalnie, przez co można rozumieć jej stosowalność tylko w tych 

skończonych regionach, w których grawitacja jest tak mała, że cząstki spełniają pierwsze 

prawo Newtona (zasada bezwładności) i jest definiowalny globalny inercjalny układ 

odniesienia89. Arthur Eddington uważał, że uniwersalne przestrzeń i czas dają się 

                                                           
85 Tamże. 

86 Oczywiście zasada kosmologiczna bywa także często kwestionowana przez teoretyków. Na przykład G. Ellis 
kwestionował to pryncypium, odwołując się do kosmologicznej idei uniwersum oscylującego między dwiema 
osobliwościami. Jeśli uniwersum jest „friedmannowskie" z „zerową" stałą kosmologiczną, mamy osobliwość w 
przeszłości, związaną z całym uniwersum, a ponadto możliwe osobliwości w przyszłości, związane z kolapsem 
grawitacyjnym masywnych gwiazd (G.J. Whitrow, The Natural..., s. 316). Dorato wątpi jednak w 
metodologiczną poprawność tej i jej podobnych konstrukcji (M. Dorato, Time..., s. 208-209). Zachodzi 
oczywiście i taka możliwość, że czasoprzestrzenie różnią się w swych globalnych topologicznych cechach, 
chociaż są obserwacyjnie nierozróżnialne (tamże, s. 209). 
 

87 Można by tu dodać: z punktu widzenia określonego układu odniesienia. 
 

88  M. Dorato, Time..., s. 205. 
 

89 Por.: H. Reichenbach, The Philosophy..., s. 265. 



30 
 

zrekonstruować w uniwersum Einsteina dla fenomenów w skali kosmicznej. Wprowadzenie 

czasu kosmicznego nie przeczy zasadzie względności równoczesności, gdyż ta jako „lokalna" 

nie obowiązuje w wielkiej skali90. 

W kontekście wskazywanej wyżej roli zasady kosmologicznej w konstytucji pojęcia czasu 

kosmicznego zwróćmy jeszcze uwagę, że jednorodność i izotropowość uniwersum zdają się 

spełnione automatycznie w pozbawionym materii pustym świecie de Sittera. W świecie takim 

- w odróżnieniu od wszystkich innych, w których gęstość materii nie jest zerowa - panuje 

symetria między przestrzenią a czasem. Stąd wielu teoretyków traktuje kosmologiczne 

(„puste") modele de Sittera jako restytucje tradycyjnego pojęcia czasu w skali 

astronomicznej91. Problematyczny jest jedynie mocno idealizacyjny charakter koncepcji de 

Sittera. Ponadto - chociaż świat de Sittera zawiera pojęcie czasu kosmicznego - to model ten 

ma też pewną kontrowersyjną własność - tzw. horyzont czasu (horyzont, przy którym dla 

pewnego obserwatora czas przestaje płynąć)92. 

Pewnym aspektem zagadnienia czasu kosmicznego jest też problem podejmowany przez 

Jana Sucha: czy kategorię czasu można zastosować do wszechświata na wszystkich etapach 

jego ewolucji?93 Filozof zwraca uwagę, że współczesna kosmologia kwantowa często (na 

przykład koncepcja „wszechświata bez brzegów" lub „osobliwości początkowej" w in-

terpretacji geometrii nieprzemiennej) „degraduje" pojęcie czasu. Wskazuje się, że przed tzw. 

progiem Plancka (l0-43 sekundy od momentu wielkiego wybuchu) „czas jako taki w ogóle nie 

istniał"94.  

                                                                                                                                                                                     
 

90 M. Dorato, Time..., s. 204. 
 

91 G.J. Whitrow, The Natural..., s. 302-303. 
 

92 To, co powiedziałem tu na temat świata de Sittera, obowiązuje także dla jednorodnych modeli stanu 
stacjonarnego (patrz: tamże, s. 308). 
 

93 J. Such, Kłopoty fizyki i kosmologii z uniwersalnością czasu, „Nowa Krytyka" 2004, nr 16,s. 161-166. 
 

94 Tamże, s. 162. 
 



31 
 

Ogólna wątpliwość, jaka mi się nasuwa, jest taka: czy pojęcie bezczasowego 

(aczasowego) modelu początkowych faz ewolucji wszechświata nie zawiera niespójności, 

polegającej na połączeniu cechy ewolucyjności z bezczasowością. Jak to możliwe, by 

ewolucja (zmienność) była bezczasowa. Jan Such formułuje ten problem tak: „Jeśli bowiem 

czas wyłonił się dopiero w toku ewolucji Wszechświata, to na czym miałoby polegać samo 

powstanie Wszechświata"95. Czy świat aczasowy - można dalej pytać - to świat zupełnie 

niezmienny, czy może „zmienny inaczej"? Trudno chyba uznać to pierwszsze, bo jak 

niezmienna postać bytu może wyewoluować w cokolwiek? Ponadto, czy można mówić, że w 

erze Plancka nie ma czasu, a jednocześnie podawać miarę czasu trwania tej ery? Być może - 

jak sugeruje Such" czas na pewnych etapach ewolucji ma inne cechy topologiczne lub 

symetrii niż czas po erze Plancka - ale czy może go w ogóle nie być?   

Należy raczej przyjąć, że „poplanckowski" porządek zmienności wyłonił się ze 

zmienności o nieco innej strukturze (nieliniowość lub nieciągłość, lub zwartość, lub 

symetryczność itp.), lecz nie z jakiegoś stanu bezczasowości (aczasowości) czy 

niezmienności.  

Być może jakaś „nieklasyczna" (odmienna od czasowości makromaterii na obecnym 

etapie ewolucji świata) struktura czasowości wiąże się z odmiennym poziomem organizacji 

materii: „nieklasyczny" czas mógłby na przykład obowiązywać na poziomie mikro. Jak 

jednak w takim wypadku wytłumaczyć przejście od czasu „nieklasycznego" do „klasycznego" 

oraz jakiego rodzaju czasowość będzie właściwa temu przejściu? Nie twierdzę, że są to 

kwestie nie do rozstrzygnięcia. Wyrażam tylko wątpliwość, czy tak fundamentalną 

charakterystykę materii jak zmienność (czasowość) można uważać za - pojawiającą się 

dopiero na pewnym etapie ewolucji uniwersum - własność emergentną. I dalej: ponieważ 

wszechświat musiał powstać na mocy jakichś praw kwantowych, więc idea początku wszech-

świata i czasu prowadzi do uniezależnienia od siebie praw (prawidłowości) i warunków 

początkowych, co może budzić obiekcje materialistycznie zorientowanych filozofów96. 

Ważna jest też uwaga Sucha, iż powstanie świata wraz z czasem nie ma żadnej empirycznej 

                                                           

95 Tamże, s. 163, 165. 
 

96 Por.: tamże, s. 165. 
 



32 
 

egzemplifikacji97, co można rozumieć tak, że doświadczamy powstawania rozmaitych 

układów, ale powstawania samego czasu - nie. Uwaga ta wzmacnia - jak sądzę - hipotezę 

czasu uniwersalnego. 

Problemy z wprowadzeniem czasu uniwersalnego mogą być wskazywane nie tylko w 

związku z rozmaitymi etapami ewolucji uniwersum (porządek diachroniczny), lecz także ze 

względu na istnienie rozmaitych typów materii. Reichenbach zwraca na przykład uwagę, że 

pojęcia fizyczne - fundamentalne zarówno dla porządku przestrzennego, jak i czasowego 

(ciała sztywne, zegary, łańcuchy kauzalne, koincydencje) - odnoszą się w zasadzie do zjawisk 

w skali makro98. W związku z tym pojawia się wątpliwość, czy czasowość może być 

„rozciągnięta" na skalę mikro99. 

Można także pytać, czy materii (cząstkom) i antymaterii (antycząstkom) przysługuje ten 

sam czas, czy może dwie czasowości o przeciwnych strzałkach100. Podobna trudność pojawia 

się w związku z tachionami. Na przykład Whitrow sugeruje, że czas właściwy tachionom jest 

innego rodzaju (innego „wymiaru") niż czas „zwykłej" materii, tak że nieistnienie tachionów 

należałoby rozpatrywać jako potwierdzenie hipotezy o istnieniu jednego tylko wymiaru czasu 

oraz tego, że istnieje jeden uniwersalny porządek czasowy dla wszystkich par zdarzeń 

mogących być powiązane kauzalnie101.  

Odnosząc się ogólnie do powyższych wątpliwości, chcę powiedzieć, że należałoby być 

bardzo ostrożnym z mnożeniem „czasów" (rodzajów czasowości) w odniesieniu do 

rozmaitych typów materii. Czy nie można by było przyjąć, że ta sama czasowość przysługuje 

                                                           

97 Tamże, s. 164. 
 

98 H. Reichenbach, The Philosophy..., s. 288. 
 

99 Jednocześnie filozof wskazuje, że „rozciągnięcie" takie byłoby dopuszczalne o tyle, o ile fundamentalne dla 
ustanowienia porządku czasowego pojęcie łańcucha kauzalnego miałoby zastosowanie wobec najmniejszych 
elementów materii (tamże). 
 

99 Patrz: G.J. Whitrow, The Natural..., s. 332. Problem ten poruszam też dalej - patrz: rozdział II, podrozdział 3. 
 

101 G.J. Whitrow, The Natural..., s. 360. „The fact that so far no transluminal particles, or tachyons, have been 
detected is evidence in favour of a universal time order" (tamże, s.374). 
 



33 
 

materii, antymaterii, materii ciemnej, ciemnej energii, tachionom etc.? Dlaczego czas cząstek 

szybszych niż światło miałby mieć inną strukturę? Przecież wraz ze zmianą prędkości nie 

musiałyby zmieniać się uporządkowanie (kierunek) oraz inne własności (np. topologiczne) 

czasu. Niezależnie jednak od tego, jak wypadnie „techniczna" odpowiedź na to pytanie, 

wydaje się, że ze względu na fundamentalność kategorii czasu oraz z punktu widzenia 

Ockhamowskiej brzytwy należałoby chyba przyjąć istnienie jednego uniwersalnego czasu102. 

Powyższe rozważania uprawdopodobniają - jak sądzę - zarówno tezę o uniwersalności 

kategorii czasu w odniesieniu do materialnego uniwersum, jak i o istnieniu uniwersalnego 

czasu kosmicznego, pokazując jednocześnie, iż przy pewnych ograniczeniach 

interpretacyjnych ta ostatnia nie jest wcale sprzeczna z fizyką relatywistyczną. Mówiąc zaś 

najogólniej: można przyjąć, że ontologiczną podstawą uznania istnienia czasu kosmicznego 

byłaby teza o wszechzwiązku zjawisk, zdarzeń, rzeczy (słowem: elementów) w obrębie bytu 

materialnego. Nie chodziłoby jednak o uniwersalność oddziaływania wzajemnego (każdy 

element pozostaje w realnej relacji „energetycznej" ze wszystkimi innymi element, lecz raczej 

o to, że każdy element materialnego bytu pozostaje przynajmniej w relacji uwarunkowania 

przechodniego z każdym innym elementem wszechświata103. Można zatem przypuszczać, że 

wszystkie przedmioty materialnego uniwersum łączy - obiektywnie biorąc - uniwersalna 

relacja czasowa.                                                     

Idea uniwersalnego czasu kosmicznego bliska była niektórym teoretykom, którzy 

zajmując się czasem, uwzględniali skrupulatnie rezultaty fizyki relatywistycznej. Należał do 

nich Henryk Mehlberg. Zasugerował on istnienie jednego wspólnego wszystkim naukom 

czasu, który nie jest nadbudowany nad czasami: fizycznym, psychologicznym,                  

inter-psychologicznym i psychofizycznym (czy też im przeciwstawiony), lecz stanowi ich 

syntezę. Według filozofa można przyjąć, że jedno zdarzenie poprzedza inne w sensie 

uniwersalnym, jeśli poprzedza je w sensie fizycznym, psychicznym itd. Uniwersalna 

równoczesność zaś ma być „relacyjną sumą" tych czterech aspektów równoczesności104. 

                                                           

102 Oczywiście respektowanie postulatu niemnożenia „czasów" ponad konieczność nie wyklucza, że jakieś 
zróżnicowanie czasowości okaże się jednak w świetle badań naukowych konieczne. 
 

103 Patrz: J. Lipiec, Ontologia... , s. 266-270.  
 
104 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 251. 
 



34 
 

Mehlberg zwraca uwagę, że koncepcja czasu uniwersalnego w tej wersji zakłada zasadę 

paralelizmu psychofizycznego: każdy stan psychiczny ma swój fizjologiczny substrat, a 

intuicyjne stosunki następstwa i równoczesności między stanami psychicznymi są 

zachowywane na poziomie fizycznym dzięki odpowiednim substratom105. Niezbędność zasa-

dy paralelizmu w tym kontekście wyrażają następujące słowa Mehlberga: 

„[...] the only methods employed by science which effectively permit us to locate 

psychological states in universal time are contained in the psychophysiological method"106. 

Zasada ta jest jednak - zdaniem filozofa - w rozmaitych punktach problematyczna107. 

Wątpliwość budzi mianowicie metafizyczne założenie - nawiązujące do Leibnizjańskiej 

harmonii z góry ustanowionej między monadami, które są zjawiskami umysłów z jednej 

strony, a ciał - z drugiej - że każdemu psychicznemu stanowi odpowiada fizjologiczny 

substrat. Na przykład Wilhelm Wundt uważał, że tylko proste wrażenia i odczucia mają takie 

substraty. Wydaje się jednak, że do utrzymania zasady paralelizmu psychofizycznego 

wystarczy to ograniczone założenie, gdyż złożone stany mentalne można chyba traktować 

jako mające swe fizjologiczne podłoże w stosunkach między substratami prostych stanów 

mentalnych. Można też zgodzić się z tezą, że swoje fizjologiczne substraty mają tylko te stany 

psychiczne, które manifestują się cieleśnie (Mehlberg uznał ostatecznie, że do solidnego 

ugruntowania czasu kosmicznego wystarczy „niespekulatywna" wersja zasady paralelizmu, 

zgodnie z którą przyjmuje się istnienie fizjologicznego substratu tylko dla doświadczeń 

sensorycznych i motorycznych)108. Czy jednak są takie stany psychiczne, które nie 

manifestują się cieleśnie? Jasne, że pozostając w obrębie anatomii i fizjologii człowieka 

trudno te kwestie rozstrzygnąć - choćby ze względu na złożoność materii (można nawet 

powiedzieć, że jest wręcz technicznie niemożliwe, by dla każdego „odcienia” stanu 

mentalnego znaleźć w organizmie skorelowane z nim zdarzenie fizyczne).  

Wydaje mi się jednak, że pogląd o istnieniu zdarzeń mentalnych, które nie mają 

fizjologicznego substratu (przy czym nie chodzi tu bynajmniej o jakąś substancję chemiczną), 
                                                           

105 Tamże, s. 252-253. 
 

106 Tamże, s. 257. 
 

107 Tamże. 
 

108 Tamże, s. 284. 
 



35 
 

jest jeszcze mniej prawdopodobny – chociażby z tego ogólnego względu, że nikt nie 

stwierdził jeszcze istnienia jakiegokolwiek objawu życia psychicznego poza ustrojem 

organicznym (lub fizycznym - jeśli ktoś dopatruje się zdarzeń mentalnych na przykład w 

funkcjonowaniu komputera). Omawiana zasada paralelizmu jest dlatego tak ważna dla 

pojęcia czasu uniwersalnego, że umożliwia jednoznaczne określenie relacji czasowych 

między elementami czterech klas czasu wyróżnionych przez Mehlberga.  

Przy czym fizyczny porządek czasowy jest dla filozofa fundamentalny, gdyż to właśnie 

odniesienie do fizykalnego substratu umożliwia porządkowanie czasowe w jednym ciągu: 

zdarzeń mentalnych własnych, zdarzeń mentalnych cudzych oraz zdarzeń fizycznych 

niezwiązanych bezpośrednio z żadnymi zdarzeniami psychicznymi109.  

Ogólnie można powiedzieć, że założenie paralelizmu psychofizycznego pozwala 

wykazać, że czas uniwersalny będzie miał takie same własności, jakie przypisujemy czasowi 

fizycznemu - chodzi tu na przykład o przechodniość relacji następstwa czy ciągłość110. Jeśli - 

jak  chce Mehlberg - podstawowe własności czasu fizycznego są dedukowalne z relacji 

kauzalnej rozumianej przez niego jako symetryczna111, co prowadzi do uznania izotropowego 

charakteru czasu fizycznego, to na podstawie założenia o fundamentalności fizycznego 

porządku czasowego czas uniwersalny u Mehlberga też musiałby być izotropowy. 

Kończąc podrozdział, którego celem było uprawdopodobnienie tezy o istnieniu 

uniwersalnego czasu kosmicznego (przedstawienie argumentów, które supozycję tę 

wzmacniają), chcę zwrócić jeszcze uwagę na nąjogólniejszą bodajże argumentację na rzecz 

tej tezy. Chodzi mi o ontologiczne przeświadczenie o obiektywnym wszechzwiązku 

wszelkich procesów światowych, którego konsekwencją wydaje się właśnie istnienie czasu 

uniwersalnego112, przy czym - zgodnie z ujęciem Józefa Lipca113 - wszechzwiązek ów nie 
                                                           

109 Por.: tamże, s. 253. 
 

110 Tamże, s. 256. 
 

111 Nie zgadza się to z rozumieniem relacji kauzalnej, przyjętym w tej książce (patrz: rozdział II). 
 

112 F. Hund, Zeit als physikalischer Begriff, [w: j The Study of Time, ed. by J. T. Fraser, F.C. Haber, G.H. 
Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972, s. 40. 
 

113 J. Lipiec, Ontologia... . 
 



36 
 

musi (a nawet - ze względu na pewne problematyczne założenia - nie może) oznaczać, że w 

każdym przypadku mam do czynienia z realnym („energetycznym") wzajemnym 

oddziaływaniem (bezpośrednim lub pośrednim) zdarzeń (zjawisk, procesów)114.  

Wystarcz bowiem założyć, że mamy do czynienia przynajmniej z „uwarunkowaniem 

przechodnim", które należy rozumieć tak: jeśli A oddziałuje z B, lecz nie oddziałuje z C, to 

uwarunkowanie przechodnie między A a C zachodzi wskutek oddziaływania między B i C.  A 

modyfikuje B, co nie pozostaje  bez wpływu na oddziaływanie B z  C. Inaczej: przedmiot, 

oddziałując z innym przedmiotem, nie pozostaje taki sam, co ma wpływ na jego relacje z 

przedmiotami „trzecimi". W efekcie, jak ujmuje to Lipiec, podstawą jedności uniwersum są 

oddziaływania bezpośrednie i pośrednie, uwarunkowanie przechodnie zaś to sposób 

występowania tej jedności w skali powszechnej. Podkreślę raz jeszcze, że jedność ta może 

być rozpatrywana jako uzasadniająca na poziomie ontologicznym wprowadzenie pojęcia 

czasu kosmicznego, tj. założenia, że wszystkie przedmioty materialnego uniwersum łączy 

uniwersalna relacja czasowa. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           

114 Lipiec zwraca uwagę, że ograniczoność oddziaływań (pośrednich i bezpośrednich) jest implikowana przez: l) 
założenie o nieskończoności uniwersum przedmiotów, 2) skończone trwanie przedmiotu, 3) skończoną prędkość 
rozchodzenia się oddziaływań, 4) wielopoziomowość strukturalną (złożoność) przedmiotu (tamże). 
 



37 
 

3. Czasowość a hipoteza nieskończoności wszechświata 

 

Próbując uprawdopodobnić metafizyczną tezę o nieskończoności wszechświata (w 

aspekcie zarówno czasowym, jak i przestrzennym), rozważę w punkcie wyjścia „dowody", 

jakie Immanuel Kant przedstawił w Krytyce czystego rozumu na rzecz antynomicznych tez 

dotyczących skończoności oraz nieskończoności czasowej i przestrzennej świata. 

Skoncentruję się głównie na argumencie mającym uzasadniać tezę o skończoności czasowej 

świata, gdyż - poza oczywistym związkiem z głównym tematem książki - wydaje mi się on 

szczególnie interesujący ontologicznie. Przy tej okazji odwołuję się do krytyki tego 

argumentu przeprowadzonej przez Bertranda Russella.  

Ponieważ krytyka ta nie przekonuje mnie, podaję własny sposób uchylenia paradoksu, na 

którym opiera się ten argument. W kontekście prowadzonych rozważań próbuję upraw-

dopodobnić tezę o nieskończoności wszechświata, wskazując m.in. na związany z jej antytezą 

„dylemat granic". 

Myśl o nieskończoności wszechświata nie jest oczywiście w filozofii niczym nowym. Tyle 

tylko, że - podobnie jak w przypadku wielu tez filozoficznych - nieskończoność wszechświata 

łatwo głosić, uzasadnić ją zaś trudno. Po Kanta krytyce metafizyki można mieć nawet 

wątpliwości, czy uzasadnienie takie jest w ogóle możliwe. 

Kant zaliczył problem nieskończoności czasowej i przestrzennej wszechświata do 

zagadnień antynomicznych, a przeto racjonalnie nierozstrzygalnych115. Sugeruje on, że 

zarówno teza: „Świat posiada początek w czasie, a przestrzennie jest również 

ograniczony"116, jak i jej antyteza: „Świat nie ma początku i nie ma granic w przestrzeni, lecz 

jest nieskończony zarówno co do czasu, jak i co do przestrzeni"117, są w równym stopniu dla 

                                                           
115 Zakładając, że jego rozstrzygnięcie miałoby polegać na podaniu konkluzywnych racji za jedną z 
odpowiednich antytez. 
 

116 I. Kant, Krytyka czystego rozumu, tłum. R. Ingarden, t. II, Warszawa 1986, s. 164. 
 

117 Tamże. 
 



38 
 

rozumu przekonywające118. Czy jednak takie rozumienie powinno prowadzić do wniosku, że 

nie należy podejmować już zagadnienia nieskończoności wszechświata dlatego, że jest 

nierozstrzygalne? Sądzę, że nie. Opinia Kanta jest bowiem sama mocno problematyczna. 

Zawsze można bowiem pytać, jaką miarę przykłada się do racji rozumowych, gdy uznaje się 

je za „równe". Wątpliwe jest, czy miarę taką można w ogóle ustalić. W argumentach Kanta 

pojawiają się przecież rozmaite „pozalogiczne" założenia (psychologiczne czy ontologiczne), 

co do których trudno przecież zakładać, że są w równym stopniu uzasadnione czy przeko-

nywające. 

Wydaje się, że podobne do mojego przeświadczenie wyraża Whitrow: „I do not belive 

that his antynomy exhaust all possibilites of associating time and the universe"119. Idąc zaś 

dalej, należy przyjąć, że Kantowska analiza tezy dotyczącej czasu i jej antytezy, wcale nie 

implikuje (z powodu swoich braków), że czas jako pojęcie sprzeczne nie stanowi realnej 

charakterystyki uniwersum120. Poza tym uznanie Kantowskiego stwierdzenia wymaga 

przyjęcia, że znamy (wzięliśmy pod uwagę)  w s z y s t k i e  możliwe racje rozumowe, a to 

jest przecież nieosiągalne. Nie można definitywnie wykluczyć, że istnieje niesprzeczna 

argumentacja uzasadniająca jedno z opozycyjnych stanowisk w kwestii nieskończoności 

wszechświata, intelektualnie bardziej przekonywająca niż argumenty wysuwane na poparcie 

drugiego stanowiska. Możliwe też, że któraś z argumentacji, jakie podaje sam Kant na 

poparcie tez dotyczących nieskończoności (lub skończoności) wszechświata, jest bardziej 

problematyczna niż uzasadnienie jej antytezy. Przyjrzyjmy się temu bliżej121. 

                                                           

118 Chociaż tezy głoszące skończoność świata, istnienie prostych części substancji, wolności oraz Boga mają 
większą doniosłość praktyczną i są bardziej przekonywające dla zdrowego rozsądku niż ich antytezy, to z czysto 
spekulatywnego punktu widzenia wszystkie one są - zgodnie z sugestią Kanta - równie mocno uzasadnione. 
Kant pisze: „Gdyby jednak człowiek zdołał się wyrzec wszelkiego interesu i mógł brać pod rozwagę twierdzenia 
rozumu jedynie ze względu na treść ich racyj, nie bacząc na wszelkie ich następstwa, to - założywszy, że nie 
znałby innego wyjścia z trudności, jak przez przyznanie się do jednego ze spornych poglądów - znalazłby się w 
stanie nieustannego wahania" (tamże, s.217). 
 

119 G.J, Whitrow, The Natural..., s. 27. 

 
 

120 Tamże, s. 32-33. 
 

121 Będę tu abstrahował od Kantowskiego rozwiązania antynomii dotyczącej czasowej i przestrzennej 
skończoności (nieskończoności) świata. W systemie Kanta (w którym czas i przestrzeń traktuje się jako 



39 
 

W drugim tomie Krytyki czystego rozumu Kant podaje argument za skończonością 

czasową świata. Zwraca w swym rozumowaniu uwagę, że brak początku świata w czasie 

oznacza, że do danej chwili „upłynęła wieczność, a tym samym upłynął nieskończony szereg 

następujących po sobie stanów rzeczy w świecie. Lecz oto nieskończoność szeregu polega 

właśnie na tym, że nie może być nigdy do końca doprowadzony za pomocą syntezy kolejno 

przeprowadzanej"122. Wyprowadza stąd wniosek, że nie jest możliwy nieskończony miniony 

szereg światowy, a zatem początek świata stanowi warunek konieczny jego istnienia123. 

Podany przez Kanta „dowód" na skończoność wszechświata w aspekcie czasowym był 

przedmiotem krytyki m.in. Russella124. Słusznie wskazał on na błąd definiowania 

nieskończoności ciągu jako „niemożliwości doprowadzenia go do końca za pomocą syntezy 

kolejno przeprowadzanej"125. Określenie takie sugeruje potencjalne rozumienie nieskoń-
                                                                                                                                                                                     

subiektywne ujęcia przedmiotu) antynomia ta staje się bezprzedmiotowa; ani jej teza, ani antyteza nie jest 
prawdą (W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, t. II, Warszawa 1988, s. 176). Rozwiązanie to opiera się na 
specyficznym (subiektywistycznym) rozumieniu czasu i przestrzeni (czas i przestrzeń jako aprioryczne formy 
zmysłowości), z którym trudno zgodzić się obiektywistycznie zorientowanym myślicielom. 
 

122 I. Kant, Krytyka..., t. II, s. 165. 
 

123 Tamże, s. 165-166. Krótką formalną analizę Kantowskiej antynomii dotyczącej czasu przeprowadza na 
przykład van Benthem, zarzucając Kantowi zbytnią swobodę w posługiwaniu się kluczowymi terminami 
temporalnymi (J.F.A.K. van Benthem, The Logic oj Time. A Model-Theoretic Investigation into the Varieties of 
Temporal Ontology and Temporal Discourse, Dordrecht-Boston-London 1983, s. 32-35). Zwróćmy przy tym 
uwagę, że Kantowski argument „wykazuje" niemożliwość nieskończoności czasowej świata w sensie jego 
odwieczności, czyli brak początku w czasie. Argument ten nie wyklucza wieczności świata (w kwestii 
rozróżnienia wieczny - odwieczny - patrz wyżej przypis 20). Świat, mając początek w czasie, mógłby nie mieć 
końca. 
 

124 Oczywiście istnieje wiele innych krytycznych odniesień do tego argumentu, których ze względu na brak 
miejsca nie będę tu analizować. Powiem tylko, że Whitrow wskazuje, iż w argumencie tym Kant nie dość jasno 
rozróżnia między pytaniem o istnienie pierwszego zdarzenia w historii świata a kwestią, czy całkowite trwanie 
światowego czasu przeszłego jest skończone czy nieskończone. Najogólniej zaś biorąc, autor podkreśla, że ten 
argument Kanta może być łatwo usunięty przez odwołanie się do współczesnej teorii zbiorów i sekwencji 
nieskończonych (G.J. Whitrow, The Natural..., s. 28). W szczególności zaś Whitrow uważa, że nieskończone 
następstwo zdarzeń przeszłych może być skojarzone z nieskończonym następstwem całkowitych liczb 
ujemnych, kończącym się na – l, co „obala" Kantowską obiekcję co do możliwości nieskończonego następstwa 
zdarzeń przeszłych (tamże, s. 31). Z konkluzywnością tego kontrargumentu można jednak polemizować o tyle, o 
ile „idealna" dziedzina matematyki może być postrzegana jako nienadająca się do interpretacji wszystkich 
realnych zależności ontycznych. 

 
 

125 B. Russell, Nasza wiedza o świecie zewnętrznym jako pole badań dla metody naukowej w filozofii, tłum. T. 
Baszniak, Warszawa 2000, s. 164. 
 



40 
 

czoności, chociaż pierwotne - zdaniem Russella - wobec pojęcia nieskończonego ciągu 

pojęcie nieskończonego zbioru ma wyraźnie sens aktualny: „klasy, które są nieskończone, są 

od razu dane w całości przez definiującą własność swoich elementów"126.  

Można też powiedzieć, że Kant nie rozpoznaje podstawowej różnicy między przeszłym a 

przyszłym następstwem zdarzeń. Różnica ta polega na tym, że wszystkie zdarzenia z 

przeszłości (niezależnie od tego, czy było ich skończenie, czy nieskończenie wiele) zaszły 

aktualnie (były zaktualizowane). Konsekwencją tego jest, że nieskończone następstwo 

przeszłych zdarzeń musi być aktualnie nieskończone. W odróżnieniu od tego nieskończone 

następstwo przyszłych zdarzeń można uznać za nieskończone co najwyżej w sensie 

potencjalnym 127. 

Poza tym wspomniana definicja jest subiektywistyczna (pojęcie syntezy wprowadza 

odniesienie do umysłu). Russell pisze dalej, że Kant zastąpił postępujące naprzód wydarzenia 

wsteczną syntezą, „a tym samym przyjął, że należy utożsamić szereg mentalny, który nie ma 

końca, z szeregiem fizycznym, który ma koniec, ale nie ma początku"128. 

Sądzę jednak, że argument Kanta jest dość istotny i nie da się go tak łatwo uchylić, jak to 

sobie Russell wyobrażał. Zauważmy, że paradoks zasugerowany w Kaniowskim „dowodzie" 

można ująć niesubiektywistycznie, tj. bez odniesienia do umysłu i jego operacji: syntezy 

działającej wstecz (w kierunku odwrotnym do realnego następstwa zdarzeń)129. W wersji 

obiektywistycznej rozumowanie jest następujące: skoro zdarzenie, za które możemy uznać 

nasz świat w chwili obecnej, jest poprzedzone nieskończoną  liczbą innych zdarzeń jako jego 

bezpośrednich lub pośrednich przyczyn, tj. zdarzeń, z których każde jest skutkiem zdarzenia 

(zdarzeń) je poprzedzającego, a na końcu tego ciągu znajduje się nasz świat w chwili obecnej,  

to jak jest możliwe, że obecny stan świata w ogóle zaistniał? Przecież przed światem 

aktualnym jako skutkiem musiało istnieć nieskończenie wiele zdarzeń (stanów świata) 

układających się w ciąg czasowy. Do chwili obecnej musiało więc upłynąć nieskończenie 

wiele czasu (dylemat odwieczności) a to  znaczy, że obecny stan świata (a nie „świat", jak 
                                                           

126  Tamże. 

127 G.J. Whitrow, The Natural..., s. 30. Opisaną tu sytuację można uznać za potwierdzającą - bronioną w 
podrozdziale 6. tego rozdziału - tezę o „mocniejszym" statusie ontycznym przeszłości względem przyszłości 
(przeszłość jest „bardziej realna" niż przyszłość). 
 

 
127 B. Russell, Nasza wiedza..., s. 165.  

129 Można zapytać, czy - obiektywnie biorąc - strzałka (kierunek) czasu ma tu w ogóle znaczenie. 
 



41 
 

wyraża się Russell) „musiał już istnieć przez nieskończenie długi czas"130. 

Wniosek ten wcale nie jest - jak utrzymuje Russell - trywialny, ponieważ sugeruje, że 

wszystko (każdy stan świata) istnieje odwiecznie (świat jest statyczny). Jeśli zaś Russell 

upierałby się przy odwiecznym istnieniu świata w jego zmienności, to łatwo zauważyć, że 

powtórzy się pa radoks zasugerowany przez Kanta. Twierdząc: „Ale szereg zdarzeń 

zmierzających do teraźniejszości ma koniec, ponieważ kończy się w teraźniejszości"131, 

Russell wcale nie rozwiązuje dylematu, tylko go odrzuca, powołując się na fakt istnienia 

teraźniejszości (obecnego stanu świata). Mówiąc dokładniej: Russell zakłada, iż świat jest 

odwieczny (nie ma początku), a zarazem konstatuje, że ma koniec w teraźniejszości132. To, że 

teraźniejszość istnieje, jest faktem, z którym trudno polemizować133, ale to, czy świat jest 

odwieczny, jest właśnie - zdaniem Kanta - problematyczne. 

Tak więc dylemat Kanta nie tyle został przez Russella rozwiązany, ile uchylony. Russell 

zrobił to w empirystycznym stylu: fakt istnienia teraźniejszości był dla niego rozstrzygający. 

Można tylko zapytać, dlaczego zatem skłonny był uznać metafizyczną tezę o nieposiadaniu 

przez „szereg fizyczny" początku w czasie. Jaka racja empiryczna ją wspiera? Nawet jeśli 

mamy u Russella do czynienia nie z rozstrzygnięciem metafizycznym, lecz z rozumowaniem 

czysto hipotetycznym: jeśli szereg fizyczny nie ma początku, nie oznacza to, iż teraźniejszość 

nie mogła zaistnieć, to założenie w poprzedniku tego okresu warunkowego jest przecież 

                                                           
130 B. Russell, Nasza wiedza..., s. 165. 
 

131 Tamże. 
 

132 Nawiasem mówiąc: można by uważać, że sam Russell nie unika w tym punkcie subiektywizmu. O 
odwiecznym szeregu zdarzeń – jak można argumentować – nie da się przecież  powiedzieć, że ma on gdzieś 
obiektywny, absolutny koniec („odwieczny" znaczy: bez początku i bez końca), a co najwyżej jakiś koniec 
myślowo wyróżniony, zrelatywizowany do naszego istnienia, do naszej teraźniejszości. Niektórzy filozofowie 
wskazują nawet, że odróżnienie teraźniejszości od przeszłości i przyszłości ma odniesienie tylko do 
doświadczenia ludzkiego: indywidualno-subiektywnego bądź społeczno-subiektywnego (patrz: M. Hempoliński, 
Filozofia współczesna. Wprowadzenie do zagadnień i kierunków. Warszawa 1989, s. 173). To stanowisko 
wydaje się jednak - jak będę uzasadniał niżej (rozdz. III., podrozdz. 11) - trudne do przyjęcia. 
 

133 Mimo że doświadczamy teraźniejszości (tego, co nam się aktualnie prezentuje), niektórzy próbują 
negować realność teraźniejszości, zwracając uwagę, że jest ona jedynie granicą (podobnie jak matematyczna 
linia prosta jest jedynie granicą pomiędzy dwoma obszarami płaszczyzny). Jeśli do tego dołączymy pogląd 
antyrealistyczny w kwestii istnienia przeszłości i przyszłości, to rozumienie takie prowadzi do absurdalnej 
konsekwencji, że „teraźniejszość jest jedynie granicą między dwoma niebytami, między przeszłością, której już 
nie ma, a przyszłością, której jeszcze nie ma" (M. Dummett, Logiczna podstawa metafizyki, tłum. W. Sady, 
Warszawa 1998, s. 15). 
 



42 
 

istotne dla Russellowskiej refutacji paradoksu wskazanego przez Kanta. Jak się bowiem 

zdaje, Russell przyjmuje w swym rozumowaniu negację implikacji: jeśli szereg fizyczny nie 

ma początku, to obecny stan świata nie mógł zaistnieć, czyli tezę: szereg fizyczny nie ma 

początku i obecny stan świata zaistniał134. 

Zakładając, że krytyka Russella nie podważyła jednoznacznie ważności Kaniowskiego 

wywodu na rzecz skończoności wszechświata (w aspekcie czasowym), zapytajmy raz jeszcze, 

jak można by uchylić ten tok rozumowania. 

      Jak już sugerowałem, dobrze jest zamienić subiektywistyczny sposób wyrażania się Kanta 

i zamiast mówić o „syntezie kolejno przeprowadzanej", wprowadzić pojęcie związku 

przyczynowego. Rzecz można ująć tak: 

każdy stan świata poprzedzający obecny stan świata jest przyczyną (bardziej bądź mniej 

pośrednią) stanu obecnego135. Ponieważ - przy założeniu odwieczności następstwa 

kauzalnego - ciąg przyczyn i skutków biegłby by w nieskończoność, obecny stan świata (jako 

skutek nieskończonego ciągu przyczyn), nie mógłby zaistnieć (w skończonym czasie). Jak 

można uchylić tak sformułowaną aporię? 

                                                           
134 Ktoś mógłby utrzymywać, że ilustracją (modelem) zakładanej przez Russella tezy, iż szereg fizyczny ma 

koniec, chociaż nie ma początku, jest półprosta rozciągająca się od „minus nieskończoności" do pewnego 
punktu. Trzeba jednak pamiętać, że jest to tylko matematyczna konstrukcja, a nie realny ciąg zdarzeń. Przy 
konstrukcji takiej zaczynamy jakby od końca, tj. od punktu ograniczającego półprostą. Nawet jeśli uznamy, że 
nieskończony zbiór punktów (liczb rzeczywistych) takiej półprostej istnieje cały od razu, tj. stanowi 
nieskończoność aktualną, to jest to właśnie abstrakcyjna, „aczasowa" mnogość, która nieadekwatnie  - jak 
można uzasadniać - modeluje ciąg zdarzeń następujących po sobie w czasie. 
 

135 Mówienie o przyczynowaniu jednych stanów zmieniającego się układu przez inne nie jest do końca ścisłe. 
Wielu autorów uważa, że członami relacji przyczynowej są raczej zdarzenia niż stany (patrz np.: W. Krajewski, 
Szkice filozoficzne. Warszawa 1963, s. 108-117). W każdym razie o ile można by jeszcze uznać stan jakiegoś 
układu za skutek (choć w ujęciu bardziej „dynamicznym" skutek należałoby pojmować raczej jako zmianę 
stanu), o tyle uważanie stanu za przyczynę nie wydaje się już zupełnie właściwe (tamże, s. 114). Być może 
„stanowa" koncepcja przyczynowości da się jeszcze utrzymać w odniesieniu do zmienności wszechświata jako 
całości (Laplace na przykład ujmował obecny stan wszechświata jako skutek jego stanu poprzedzającego - 
tamże, s. 108), gdyż w tym przypadku nie można się odwołać do przyczyn spoza układu. W każdym razie 
koncepcja „stanowa” jest  mocno wątpliwa, jeśli chodzi o układy „niemaksymalne". Kolejne stany pewnego 
układu można rozpatrywać raczej jako warunki towarzyszące działaniu przyczyn, a nie jako przyczyny. Trudno 
bowiem przyjąć, aby przyczyną obecnego położenia (stanu) wskazówki minutowej zegara było położenie (stan) 
bezpośrednio je poprzedzające. Przyczyną jest tu raczej rozprężanie się sprężyny, który to proces sam z kolei ma 
różne fazy. Rozprężająca się sprężyna znajduje się w rozmaitych stanach, które też nie są bynajmniej 
przyczynowane przez wcześniejsze stany, lecz przez - powiedzmy - naciągnięcie nadające sprężynie 
odpowiednią energię potencjalną. W odniesieniu do zmienności (ewolucji) całego świata można nawet przyjąć 
hipotezę jednorazowej przyczynowości, zgodnie z którą „ruch" świata jako następstwo kolejnych jego stanów 
jest skutkiem przyczyny, która zadziałała wcześniej i już nie oddziałuje („ruch" świata byłby w tym wypadku 
analogiczny do ruchu wywołanego kopnięciem ruchu piłki). 

 
 



43 
 

Jedna z prób mogłaby opierać się na zaprzeczeniu sensowności mówienia o 

nieskończoności czasowej wszechświata na podstawie założenia, że czasowość (szczególnie 

w aspekcie tensów) jest charakterystyką, czysto subiektywną (związaną z istnieniem takich 

funkcji świadomości, jak: „oczekiwanie, uwaga i pamięć"136), a - obiektywnie biorąc – cała 

rzeczywistość „zdarza" się momentalnie i wszystko jest „jednoczesne".  

We współczesnej kosmologii stanowisko takie określa się często mianem „wszechświata 

blokowego"137. Wiąże się ono z odrzuceniem idei związku przyczynowego rządzącego 

zdarzeniami we wszechświecie, a przynajmniej - założenia, że skutek jest późniejszy od 

przyczyny138.  

Rzecz można by ująć tak: czasowość jest charakterystyką epistemiczną ograniczonego w 

swych możliwościach poznawczych umysłu, który - w przeciwieństwie do intelektu 

absolutnego - nie jest w stanie uchwycić wszystkiego „naraz", czyli tak, jak to obiektywnie 

istnieje. Dany aspekt tego, co istnieje (stan rzeczy), byłby determinowany przez 

współistniejące z nim stany rzeczy: niektóre bądź - zakładając ideę wszechzwiązku realnie 

istniejących stanów rzeczy - wszystkie inne. Związek kauzalny straciłby czasowy charakter, a 

raczej należałoby w ogóle zrezygnować z kategorii przyczynowości i wprowadzić jakieś inne 

formy determinacji (wzajemne oddziaływanie tego, co równoczesne), jak na przykład 

zależność funkcjonalną, strukturalną139. Taki wszechświat byłby całkowicie statyczny, po-

                                                           

136 Św. Augustyn, Wyznania, tłum. T. Kubiak, Warszawa 1992, s. 373. 
 

137 H. Price, Strzałka czasu i punkt Archimedesa. Nowe kontrowersyjne spojrzenie na czas i współczesną fizykę, 
tłum. P. Lewiński, Warszawa 1998, s. 25. 
 

138 Powoływanie się na związek kauzalny jest tradycyjną linią argumentowania na rzecz obiektywności czasu 
oraz związanej z nią idei zmienności (patrz: M. Hempoliński, Filozofia..., s. 172-173, 176). Zauważmy przy tym, 
że samo dopuszczenie realnego uporządkowania zdarzeń na wcześniejsze, równoczesne i późniejsze tutaj nie 
wystarcza. Dla pojęcia czasu, z którym wiążemy ideę zmienności, potrzebne jest też uznanie obiektywnego 
rozróżnienia na przeszłość, teraźniejszość i przyszłość (tamże, s. 172-173). Ta ostatnia dystynkcja jest też istotna 
dla idei związku kauzalnego - w każdym razie o tyle, o ile skutek nie tylko jest późniejszy od przyczyny, ale 
także relacja kauzalna jest asymetryczna, tj. jeśli x przyczynuje y, to nieprawda, że y przyczynuje x. 
Asymetryczność tę wyjaśnia „umieszczenie" przyczyny (x-a) w przeszłości rozumianej jako całkowicie 
zdeterminowana: „[...] żadne zdarzenia teraźniejsze nie mogą oddziaływać na przeszłość, a więc nie mogą jej 
zmieniać" (tamże, s. 176).  
 

139 Można tu mieć na uwadze na przykład holistyczną teorię bezpośredniego międzycząsteczkowego 



44 
 

zbawiony jakiejkolwiek zmiany. Czy jest to do przyjęcia wobec świadectwa na przykład 

nauki historii, paleontologii lub teorii ewolucji? Kości gadów kopalnych trzeba by uznać za 

„równoczesne" z gadami, ewoluujących przodków za istniejących jednocześnie ze swymi 

potomkami itp. - same zaś wymienione dyscypliny naukowe za „równoczesne" ze swoimi 

przedmiotami. Czy można jednak kwestionować jeden z powszechnie przyjmowanych 

atrybutów świata materialnego - zmienność? 

Jeszcze inną próbą ominięcia aporii wskazanej przez Kanta byłoby uznanie, że w świecie 

materialnym nie istnieją nieskończone ciągi przyczynowo-skutkowe. Każde zdarzenie 

poprzedza zawsze tylko skończona liczba zdarzeń będących jego pośrednimi lub 

bezpośrednimi przyczynami140. Chcąc przy tym utrzymać infinityzm, można by przyjąć, że 

nieskończenie wiele stanów rzeczy istnieje „naraz" („jednocześnie”), jest – jeśli można tak to 

ująć – „aczasowe"141. Tylko zaś skończona liczba stanów rzeczy (te, które nazywamy 

zdarzeniami) stanowi elementy ciągów kauzalnych wyznaczających procesy. W świetle tej 

interpretacji obecny stan wszechświata należałoby uznać za zdarzenie, tj. - za uwarunkowany 

przyczynowo. Innymi słowy: pewne „elementy" (aspekty) świata istniałyby odwiecznie i 

niezmiennie, inne zaś miałyby początek w czasie (do tych ostatnich należałby nasz 

wszechświat, nasza, powiedzmy, metagalaktyka).  

Powstaje tu jednak niełatwe do rozstrzygnięcia pytanie o charakter wzajemnego związku 

między skończonymi ciągami zdarzeń powiązanych kauzalnie a trwającymi odwiecznie 

„elementami" świata. Jeśli te ostatnie miałyby być przyczynami inicjującymi te pierwsze, to 

trudno byłoby m.in. wyjaśnić, dlaczego te ich skutki nie są z nimi „współodwieczne". Ponie-

waż jednak skończoność ciągów kauzalnych wyklucza ich odwieczność, pojawia się 

klasyczny problem początku świata jako zmiennej, dynamicznej struktury czasowej. De facto 

                                                                                                                                                                                     
oddziaływania, która „nie rozróżnia przyszłości i przeszłości, innymi słowy - na dany ładunek oddziałują 
bezpośrednio wszystkie ładunki świata leżące w jego stożku świetlnym. Pojęcia »przyczyna« i »skutek« tracą 
zatem sens" (B. Ogrodnik, Ontologia czasu konkretnego. Katowice 1995, s. 125). Por. też: N. Hartmann, Nowe 
drogi ontologii, tłum. L. Kopciuch, A. Mordka, Toruń 1998, 61-63. 
 

140 Nie tyle  myślę tu o „zdarzeniu maksymalnym": stan wszechświata w danej chwili, lecz o poszczególnych 
„fragmentach" materialnego bytu. 
 

141 Bardzo trudno jest w ogóle pojąć „aczasowy" sposób istnienia. Zwykle rozumiemy przez nie niezmienne 
trwanie – chociaż to ostatnie zdaje się zakładać czasowość (w kwestii aczasowości patrz niżej: rozdz. III., 
podrozdz. 2.) 
 



45 
 

jest to pytanie o początek świata materialnego (fizykalnego), gdyż niezmienne, „aczasowe 

elementy" świata trudno byłoby  uznać za materialne. Heller na przykład, rozważając problem 

osobliwości początkowej, sugeruje - w duchu realizmu powszechnikowego - pierwotność 

bytową praw fizyki (jako odpowiednio zinterpretowanych struktur matematycznych) wobec 

materialnego świata142.  

Wydaje się, że żadna z przedstawionych wyżej koncepcji - ze względu na to, że podważa 

zasadę przyczynowości lub/i wprowadza niezmienne, „aczasowe" stany rzeczy - nie jest 

zadowalająca, jeśli chodzi o interpretację świata materialnego. Nasuwa się jednak jeszcze 

inna propozycja: nieskończony wszechświat ewoluuje w odwiecznym, zamkniętym, 

powtarzającym się cyklu143. Ponieważ jednak aktualnie nieskończony wszechświat wzięty in 

toto często jest rozumiany jako nieruchomy, niezmienny144, można  przyjąć, że cykliczna 

zmienność charakteryzuje tylko skończone „elementy" nieskończonego wszechświata (tj. 

stanowiącego nieskończoną mnogość skończonych „elementów")145 - przy czym przez 

„element" można rozumieć poszczególne światy (np. metagalaktyki).  

                                                           

142 M, Heller, Początek..., s. 183-184. 
 

143 Można tu myśleć na przykład o stoickiej idei apokatastasis lub o ewolucjonizmie Herberta Spencera (cykl 
ewolucja-dysolucja). 
 

144 Interpretacje takie utożsamiają często wszechświat z jakimś rodzajem absolutu (patrz np.: A. Koyré, Od 
zamkniętego świata do nieskończonego wszechświata, tłum. O. i W. Kubińscy, Gdańsk 1998, s. 205, 211). 
Chociaż nie muszą one wcale mieć takiego „metafizycznego" charakteru. Whitrow zwraca uwagę, że 
niezmienność w czasie wszechświata jako całości może być rozumiana jako nieposiadający początku ani końca 
cykliczny proces ekspansji i kontrakcji. Inna hipoteza, godząca „kosmologiczny fakt" wzajemnego 
przemieszczania się galaktyk z ideą niezmienności wszechświata jako całości, zakłada, że w miejsce starych 
galaktyk „odsuwających się" od siebie powstają nowe galaktyki i wypełniają luki (hipoteza stanu stacjonarnego). 
W ten sposób ogólny obraz wszechświata nie zmienia się w czasie (G.J. Whitrow, The Natural..., s. 23). Teoria 
stanu stacjonarnego została - zdaniem Whitrowa - podważona m.in. przez odkrycie kosmicznego 
promieniowania tła, co ma świadczyć, że wszechświat ma własną historię ewolucyjną z początkiem w 
skończonej przeszłości (tamże, s. 24). Wobec uwagi Whitrowa można mieć taką obiekcję, że wspomniane 
odkrycie nie tyle wskazuje na ewolucyjnośc całości materialnego bytu, ile jedynie - naszego świata (naszej 
metagalaktyki). 
 

145 Ściśle biorąc: także w tym wypadku tezy o niezmienności aktualnie nieskończonego wszechświata nie da się 
utrzymać; zmienność wszechświata jako całości polega przecież na zmienności jego elementów. Łatwiej 
natomiast mówić o niezmienności nieskończonego wszechświata jako całości w aspekcie „węższym", 
ilościowym –  stała ilość masy-energii. 
 



46 
 

Ontologicznie biorąc, możliwe są tu m.in. takie dwie sytuacje: l) wszechświat jako całość 

materialnego bytu ma strukturę otwartą (w takim sensie, że dla każdej rzeczy materialnej 

istnieje rzecz, której dana rzecz jest elementem - byt jest „nieskończenie pomnażalny 

przedmiotowo"146); 2) wszechświat ma strukturę zamkniętą (w takim sensie, że istnieją 

przedmioty najwyższego rzędu, które same nie mogą być elementami innych przed-

miotów)147. Jeśli dopuścimy sytuację ostatnią (struktura zamknięta), to możemy przyjąć, że 

nieskończoność wszechświata polega na tym, iż składa się on z nieskończonej liczby 

przedmiotów najwyższego rzędu (np. metagalaktyk)148. Jeśli zaś przyjmiemy sytuację 

pierwszą (struktura otwarta), to mamy we wszechświecie nieskończoną liczbę rzędów 

ontycznych (nieskończoną hierarchię struktur - wszechświat jako „system systemów i 

światów nad światami". Nieskończona hierarchia struktur także pociąga za sobą istnienie 

nieskończonej liczby elementów. Jeśli bowiem istnieje nieskończona hierarchia typu: 

galaktyka, metagalaktyka, metametagalaktyka, to musi istnieć nieskończona liczba galaktyk, 

metagalaktyk, metametagalaktyk etc. wziętych łącznie. 

Wracając jednak do problemu cyklicznej zmienności: w odniesieniu do naszej 

metagalaktyki można by mówić na przykład o oscylacji od stanu osobliwego i wielkiego 

wybuchu, przez fazy ekspansji i kontrakcji, z powrotem do stanu osobliwego. Ciąg 

przyczynowy dla każdego zdarzenia w każdym z nieskończonej liczby światów byłby 

skończony, a zatem zdarzenie to (na przykład zaistnienie określonego stanu danego świata w 

pewnej chwili) zachodziłoby po upływie skończonego czasu. Przy czym zależność kauzalna 

między elementami wszechświata (poszczególnymi światami) sama musiałaby być rozumiana 

jako zależność „po kole” (w przeciwnym razie powróciłby paradoks wskazany przez Kanta). 

W przypadku zaś dopuszczenia nieskończonej hierarchii struktur otrzymalibyśmy 

nieskończenie wiele coraz to większych kołowych cyklów przyczynowo-skutkowych - 

wielkie koła wszechświata. 

Zaproponowane ujęcie mogłoby być rozpatrywane jako spekulatywna konfirmacja 

                                                           

146 J. Lipiec  , Ontologia..., s. 77. 
 

147 Tamże. 
 

148 Przy czym jeśli założymy nieskończoną liczbę przedmiotów rzędu n (np. metagalaktyk), to musimy też 
przyjąć nieskończoną liczbę ich elementów, tj. przedmiotów rzędu n-l. 
 



47 
 

stoickiej idei „wiecznego powrotu" w odniesieniu do poszczególnych światów w obrębie 

wszechświata. Zauważmy bowiem, że fazy ewolucji w każdym cyklu danego elementu 

wszechświata powinny się dokładnie powtarzać; poszczególne cykle danego świata powinny 

być nieodróżnialne, „identyczne". W przeciwnym razie istniałaby podstawa do wprowadzenia 

„linearnego" pojęcia czasu i tym samym powróciłby paradoks wskazany w argumencie Kanta 

(mielibyśmy bowiem ciąg kolejnych cyklów ewolucji danego świata). 

Interpretacja „identycznościowa" zawiera wszakże pewną istotną trudność: zgodnie z 

Leibnizjańskim principium identitatis indiscernibilium nierozróżnialność149 pociąga za sobą 

identyczność (i odwrotnie)150.  

                                                           
149 Przy czym idzie tu o nierozróżnialność zasadniczą, a nie akcydentalną – związaną z pewnymi ograniczeniami 
poznawczymi podmiotów. 
 

150 Ogólnie biorąc: zwraca się niekiedy uwagę, że Leibnizjańska zasada identyczności stwarza kłopoty w 
interpretacji pewnych dziedzin nauk empirycznych. Idzie tu głównie o teorię kwantów, w której przyjmuje się 
identyczność cząstek elementarnych tego  samego typu (na przykład elektronów), chociaż jest ich numerycznie 
wiele. Nie moźe zatem - ściśle biorąc - chodzić o identyczność w sensie leibnizjańskim, gdyż ta pociąga za sobą 
jedyność: istnieje tylko jeden przedmiot identyczny (ze sobą). By uniknąć tej trudności, Leon Koj zaproponował 
w odniesieniu do cząstek elementarnych rozróżnienie cech bezwzględnych i względnych (decydujących o 
numerycznej różności - na przykład lokalizacja czasowa i przestrzenna). O identyczności leibnizjańskiej wolno 
byłoby mówić jedynie w odniesieniu do cech bezwzględnych (L. Koj, A. Modrzejewska, Próbne ujęcie podstaw 
ewentyzmu, [w:] Studia metąfilozoficzne II, red. A.B. Stępień, J. Wojtysiak, Lublin 2002 s 40. Problematyczność 
zaproponowanego przez Koja rozróżnienia bierze się stąd , iż nie jest wykluczone, że lokalizacja 
czasoprzestrzenna wpływa na cechy bezwzględne. Jeśli uwzględnić relatywistyczne założenie o ścisłym związku 
charakterystyk materii i czasoprzestrzeni (patrz np.: M. Tempczyk, Fizyka a świat realny. Elementy filozofii 
fizyki, Warszawa 1986, s. 52-91, 117-122), wpływ lokalizacji czasoprzestrzennej na własności układów 
materialnych staje się oczywisty. 

W ogóle trzeba powiedzieć, że teza o nieodróżnialności (identyczności) cząstek elementarnych, 
interpretowana obiektywistycznie, jest trudna do przyjęcia z ontologicznego punktu widzenia. Jeśli potraktować 
ją jako sąd kategoryczny (ogólnotwierdzący: wszystkie cząstki tego samego rodzaju są nieodróżnialne, 
identyczne), to pozostaje ona w sprzeczności  z inną fundamentalną zasadą mikrofizyki - zakazem Pauliego. Ten 
ostatni dotyczy cząstek o spinie połówkowym, fermionów (elektronów, protonów, neutronów), i głosi, że w 
dowolnym układzie fermionów nie mogą występować cząstki znajdujące się w jednakowych stanach 
kwantowych (B.M. Jaworski, A.A. Dietłaf, Fizyka. Poradnik encyklopedyczny, tłum. W. Komar, L. Skubiszak, 
Warszawa 2000, s. 516-544). A zatem na pewno różne (zasadniczo odróżnialne) są fermiony występujące w tym 
samym atomie (ogólniej: w tym samym układzie). A co z fermionami niewystępującymi w obrębie jednej 
struktury i z innymi rodzajami cząstek. Jeśli chodzi o te pierwsze, to można przyjąć taką interpretację, że 
wszechświat jest hiperstrukturą: wszystkie znajdujące się w nim fermiony można traktować jako występujące w 
jednym układzie i związane ze sobą wzajemnymi oddziaływaniami. Wszystkie zatem fermiony - jako 
podlegające zakazowi Pauliego  - musiałyby być w odmiennych stanach kwantowych, czyli - odróżnialne, 
nieidentyczne  (patrz: C. Białobrzeski, Podstawy poznawcze fizyki świata atomowego. Warszawa 1984 s. 268). 
Co się zaś tyczy innych rodzajów cząstek, wątpliwości co do ich identyczności (nieodróżnialności) są natury 
ogólniejszej, ontologicznej. Powtarzając to, co napisałem już wyżej: numeryczna odróżnialność (sprowadzająca 
się przecież do rozmaitej lokalizacji w czasie i przestrzeni) jest nie do pogodzenia z ich „jakościową” 
identycznością. Wyraźnie widać to w wypowiedziach rozmaitych autorów próbujących wyjaśnić ten stan rzeczy. 
Tempczyk np. pisze o dwóch elektronach różniących się tylko ustawieniem spinu, po czym dodaje, że są one 
zasadniczo nieodróżnialne (Fizyyka,… s. 124). W związku z tymi trudnościami należy chyba uznać, że teza o 
identyczności (nieodróżnialności) cząstek elementarnych ma naturę epistemologiczną: nie jesteśmy w stanie 
odróżnić pewnych cząstek lub odróżnienie takie nie jest nam potrzebne (jest teoretycznie zbędne). Zresztą 



48 
 

Ponieważ zaś, ściśle biorąc, dany przedmiot - w świetle definicji Leibniza - może być 

identyczny jedynie ze sobą i w tym samym czasie151, w przypadku danego świata mielibyśmy 

do czynienia nie z wielością cykli, lecz z jednym cyklem (?). Trzeba jednak przyznać, że jest 

bardziej prawdopodobne, że kolejne oscylacje danego świata są każdorazowo modyfikowane 

przez nieco inne oddziaływania zewnętrzne z innymi światami, w efekcie czego trudno 

mówić o powrotach identycznych (w sensie ścisłym, leibnizjańskim) stanów świata152. 

Oprócz Leibnizjańskiego określenia identyczności („logicznej", numerycznej) rozróżnia 

się także „identyczność w trwaniu (identity in duration)153, która - w przeciwieństwie do 

wariantu logicznego - łączy także obiekty nieidentyczne, za jakie należy chyba uznać także 

„ten sam" przedmiot w różnych fazach jego trwania w czasie154. Problem polega jednak na 

                                                                                                                                                                                     
przyznaje to implicite także Tempczyk, który pisze: „[...] zasadnicza nieodróżnialność zawarta jest w samym 
opisie [spacja - M. Ł.] całego układu" (tamże). Poza tym to, że pewne obiekty są „kompletnie nieodróżnialne" 
(tamże, s. 157), autor ten nie tyle łączy z ich identycznością, ile z wysokim stopniem utraty ich tożsamości 
(tamże, s. 127). Z tak wysokim stopniem utraty tożsamości, że - jak można najprościej rzecz ująć - trudno jest 
nam je odróżnić. Poza tym założenie nieodróżnialności przynosi pewne korzyści teoretyczne - upraszcza 
statystykę (por.: tamże, s. 126) oraz - jak ujmuje to Reichenbach - pozwala uniknąć „anomalii kauzalnych" (H. 
Reichenbach, The Direction..., s. 259). Często też w kwestii (nie)odróżnialności filozofowie sugerują 
konwencjonalność rozstrzygnięcia. Reichenbach wskazuje, że dla wysokich temperatur cząstki elementarne - 
mimo że pozostają nierozróżnialne - mogą być traktowane tak, jakby były rozróżnialne. Paradoksalnie, filozof 
ujmuje to tak: „it then is no longer possible to distinguish between indistinguishability and distinguishability" 
(tamże, s. 256). 

 
 

151 To temporalne ograniczenie wiąże się z założeniem, iż nie może być tak, że dany obiekt pozostaje 
całkowicie niezmieniony w sobie oraz w relacjach do innych obiektów mimo upływu czasu (o obojętnie jak 
krótkim interwale). Metaforycznie ujmując: upływ czasu zmienia (w rozmaitym względzie i stopniu) wszelkie 
realne przedmioty. Obowiązuje to nawet dla cząstek elementarnych, które w pewnych interpretacjach mechaniki 
kwantowej próbuje się traktować jako niezmienne i niezniszczalne. Mehlberg wskazuje jednak w tym 
kontekście, że nawet jeśli tak potraktujemy na przykład elektron, to i tak jego prędkość i położenie będą się 
ustawicznie zmieniać ze względu na wybrany układ odniesienia, tak że w dwóch kolejnych chwilach trwania 
elektronu nie będzie on posiadał tych samych własności - przynajmniej w aspekcie położenia i prędkości, które 
to charakterystyki mogą mieć przecież wpływ na inne „wewnętrzne" cechy tej cząstki (H. Mehlberg, Time.., vol. 
I, s. 135). 
 

152 Tak omawianą koncepcję rozumie m.in. Wacław Mejbaum, który pisze, że - zgodnie z teorią nawrotów - 
„obecny stan rzeczy powtórzy się prawie bez zmian" (W. Mejbaum, Kłopoty z początkiem świata. Warszawa 
1962, s. 39). 
 

153 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 134. 
 

154 Reichenbach mówi w tym wypadku o różnicy między identycznością logiczną a identycznością fizyczną, 
nazywając tę ostatnią „genidentycznością". Pewne zdarzenie jest logicznie identyczne z samym sobą. Relacja 
genidentyczności zachodzi natomiast między dwoma różnymi zdarzeniami, gdy są one stanami tej samej rzeczy 
(przy czym rzecz fizyczną można rozumieć jako serię zdarzeń). Genidentyczność jest relacją zwrotną, syme-



49 
 

tym, że gdybyśmy mogli mówić jedynie o „tym samym" (ale nieidentycznym) świecie w 

każdym z kolejnych jego cykli, to odróżnialność kolejnych cykli byłaby równoznaczna z 

zasadniczą „linearnością" czasu. 

W kontekście rozumienia czasu przez Leibniza jako pochodnego od stanów świata Robert 

P. McArthur sugeruje, że jeśli następstwo czasowe będzie wyznaczone przez przypisanie 

wartości logicznych kolejnym maksymalnym zbiorom sądów opisujących dany stan świata, to 

wykluczymy możliwość takiego samego wartościowania, które zdarzyłoby się dwa razy (lub 

więcej) w tej serii zbiorów. Innymi słowy: wyeliminujemy możliwość, by świat był 

identycznie ten sam w dwóch różnych czasach, a tym samym by mógł się powtórzyć155. 

Wyjaśnieniem ontologicznym tej niemożliwości jest to, iż pochodność i zależność momentów 

czasowych od stanów świata wyklucza, by w dwóch różnych momentach czasowych re-

alizowały się identycznie te same stany świata. 

Koncepcja „identycznościowa" cykliczności ewolucji świata rodzi jeszcze inny problem, 

na który wskazał Reichenbach: świat, będący cyklem zmian powracających do identycznego, 

a nie tylko podobnego (tego samego gatunkowo), zdarzenia wyjściowego, stanowi tzw. 

zamknięty łańcuch kauzalny, tj. taki ciąg związków przyczynowych, w którym zdarzenia 

mają jednocześnie przeciwne pozycje w relacji kauzalnej: skutek jest zarazem przyczyną swej 

przyczyny. W przypadku takiego łańcucha kauzalnego trudno mówić o uporządkowaniu (a 

tym samym o ukierunkowaniu) serii czasowej. Ze względu na tę trudność Reichenbach 

sugeruje ograniczenie rozważań do łańcuchów kauzalnych wewnątrz jednego okresu danego 

świata (one world period)156. 

Mimo wskazywanych wyżej problemów dobrą stroną zaproponowanej koncepcji cykliczności 

                                                                                                                                                                                     
tryczną i przechodnią, tj. relacją równoważnościową (H. Reichenbach, The Direction..., s. 38). Rzecz trwającą w 
czasie można zatem rozumieć jako klasę abstrakcji relacji genidentyczności między zdarzeniami. Reichenbach 
odróżnia genidentyczność materialną, która polega na tym, że odległe w czasie stany danej rzeczy trwającej w 
czasie zachowują ten sam substrat (np. identyczność cząstek wody), od genidentyczności funkcjonalnej, 
polegającej na zachowywaniu funkcji (identyczność fali - w ruchu falowym biorą udział coraz inne cząstki 
wody) (tamże, s. 228).Reichenbach stawia też w kontekście przywołanej dystynkcji interesujące pytanie o 
genidentyczność cząstek elementarnych. Dochodzi on do radykalnego wniosku, zgodnie z którym pojęcie 
materialnej genidentyczności nie tylko trudno zastosować do cząstek elementarnych, ale także w ogóle nie ma 
ono egzemplifikacji w świecie fizycznym, będąc mocną idealizacją (tamże, s. 228-236). Patrz też np. R. 
Ingarden, Spór o istnienie świata, tłum. D. Gierulanka, t. II, Warszawa 1987, s. 396--476. 
 
 

155 R.P. McArthur, Tense Logic, s. 9. 
 

156 H. Reichenbach, The Philosophy..., s. 140-141. 



50 
 

(jako rozwiązania Kantowskiego problemu odwieczności) jest to, że uchylając paradoks 

Kanta, pozwala pogodzić ideę nieskończoności (odwieczności) z naszym doświadczeniem 

zmienności świata. 

Ideę „przyczynowości kolistej” w interpretacji wieloświatowej można przedstawić na 

takim oto prostym modelu: weźmy ułożone w  okrąg (o dostatecznie dużej średnicy) kostki 

domina i przewróćmy jedną z nich. Spowoduje to – na „zasadzie domina” - upadek kostki 

następnej, a potem następnej itd. Podczas przewracania się kolejnych kostek ustawiane są z 

powrotem te, które się już przewróciły, poczynając od pierwszej (jeśli ręce ludzkiej brakuje 

sprawności i szybkości do takiej operacji, można by tu myśleć o jakimś automacie do 

ponownego ustawiania przewróconych kostek). W ten sposób przewrócenie się „ostatniej” 

kostki spowoduje ponowny upadek kostki „pierwszej” itd. Jeśli czynność podnoszenia 

przewróconych kostek będziemy powtarzać stale i dostatecznie szybko, ruch po kole trwać 

będzie nieprzerwanie. W modelu tym czynność ludzkiej ręki lub automatu symbolizuje - 

podtrzymującą ruch kołowy danego świata – ingerencję innych światów. Ponieważ jednak – 

jak można przypuszczać – ingerencja ta za każdym razem będzie miała nieco inny przebieg, 

kolejne cykle nie będą  identyczne w sensie leibnizjańskim, a jedynie „takie same”.  

Jeśli zaś chodzi o argument Kanta za ograniczonością przestrzenną wszechświata, to jest 

on tak słaby, że nie będę tutaj szerzej z nim polemizował. Sprowadza się mianowicie do 

stwierdzenia, że to, co nie jest nam dane w naoczności jako ograniczone, możemy pomyśleć 

pod warunkiem odwołania się do syntezy części, a tej nie sposób przeprowadzić w skoń-

czonym czasie do końca157. Dwa tylko słowa komentarza: skrajny subiektywizm158. 

Argumenty Kanta na rzecz odpowiednich antytez (świat jest nieskończony zarówno co do 

czasu, jak i co do przestrzeni159) uważam za znacznie mocniejsze od analizowanych powyżej. 

Po pierwsze, nie rażą skrajnym subiektywizmem (nie mówi się w nich o „syntezach" czy 

jakichś innych operacjach intelektualnych), a po drugie słusznie sugerują, że finityzm kosmo-

logiczny prowadzi do poważnych dylematów „granicznych" („pusty czas", „pusta 

przestrzeń"160). Kant pisze: Jeżeli przyjmuje się granicę świata czy to w przestrzeni, czy to w 
                                                           

157 I. Kant, Krytyka..., t. II, s. 166-168. 
 

158 Zapewnienie Kanta, że „każdy z tych dowodów jest wysnuty z natury rzeczy” (tamże, s. 169), nie jest 
wiarygodne. 
 

159 Tamże, s. 164. 

160 Tamże, s. 165-167. 



51 
 

czasie, to musi się koniecznie przyjąć te dwa monstra: pustą przestrzeń poza światem i pusty 

czas przed istnieniem świata"161. 

Niezależnie od argumentacji Kanta można wskazywać, że teza o skończoności świata 

materialnego jest z jeszcze innych powodów trudna do przyjęcia. Kwestionuje się ją m.in. na 

podstawie założenia, że zarówno czas, jak i przestrzeń są immanentne światu materialnemu 

(na przykład relacjonizm Leibniza), a zatem trudno mówić o czasie czy przestrzeni poza tym 

światem. Cóż znaczy - można też pytać - że wszechświat gdzieś się kończy, jest ograniczony? 

Ograniczoność (posiadanie granic) jest przecież pojęciem relacyjnym - coś może być 

ograniczone tylko przez coś innego. Nie ma granicy w sensie absolutnym. Granica istnieje 

tylko między jednym bytem a drugim. Nie może być granicy między bytem a niebytem, co 

dostatecznie jasno wykazywał już Parmenides. Zasada niesprzeczności:„byt nie jest 

niebytem", wyraża właśnie niepodzielność wewnętrzną bytu na byt i niebyt162. Co więcej, 

zdaje się, że graniczące ze sobą byty muszą być ontycznie jednorodne, homogeniczne. Można 

mówić o granicy między czasoprzestrzennymi strukturami materialnymi, a nie na przykład o 

granicy między pewnym układem materialnym a świadomością czy jakimiś idealnymi 

strukturami matematycznymi. Trudno też utrzymywać, że skończony byt materialny graniczy 

z jakimś idealnym (duchowym) bytem absolutnym - transcendentnym Bogiem163. Jeśli zaś 

chodzi o problem nieskończoności w aspekcie czasowym, to rozwiązanie infinitystyczne 

uchyla chociażby takie „ciężkie" (i chyba w gruncie rzeczy mistyczne i irracjonalne) 

dylematy: „mianowicie brak przekonującego wytłumaczenia, w jaki sposób Wszechświat 

może powstać z niczego (w sensie absolutnej nicości) w wyniku pewnego procesu 

fizycznego. Trudno to wyjaśnić, podobnie jak tajemnicę, w jaki sposób powstał sam czas"164. 

W kontekście „problemu granicy" można by postulować odróżnienie nieskończoności od 

nieograniczoności i utrzymywać - jak robił to Einstein - że przestrzeń „wszechświata" jest - 

analogicznie do powierzchni: 

kuli - skończona165, ale nie jest ograniczona166.  

                                                           
161 Tamże, s. 171. 

162 M.A. Krąpiec, Metafizyka. Zarys teorii bytu, Lublin 1988, s. 144-146. 
 

163 Problem transcendencji/immanencji Boga wobec stworzenia jest  złożonym zagadnieniem teologicznym. 
 

164 P. Davies, Czas. Niedokończona rewolucja Einsteina, tłum. L. Kallas, Warszawa 2002, s.18-19. 
 

165 Einstein, chcąc uniknąć paradoksów Newtonowskiej kosmologii (paradoks fotometryczny i grawitacyjny), 



52 
 

Chociaż kosmologia Einsteina uchyla pewne paradoksy powstające w związku z 

założeniem skończoności przestrzennej wszechświata167, to jednak nie eliminuje „problemu 

granicy" w jego ogólności. Wydaje się, że odróżnienie przez Einsteina nieskończoności od 

nieograniczoności nie rozwiązuje sprawy definitywnie. Nawiązując do przytoczonego 

sformułowania Einsteina, można by rozumieć to tak, że terminy „nieskończony" i 

„nieograniczony" mają w zasadzie taki sam sens. Jedynym zaś wytłumaczeniem tego, że mo-

żemy bez sprzeczności mówić o „wszechświecie" jako skończonym, ale nieograniczonym, 

jest to, iż określenia te odnosimy do różnych aspektów bytu materialnego. W statycznym 

modelu Einsteina przestrzeń jest skończona, ruch zaś w takiej przestrzeni - analogicznie do 

ruchu po powierzchni kuli - nieograniczony (biegnący w niej promień świetlny nie natrafi na 

żadne granice168). W związku z tym można polemizować z konstatacją Michała Tempczyka: 

„Pewne przestrzenie Riemanna posiadają skończone rozmiary, chociaż nie są one 

ograniczone w sposób zewnętrzny"169. Tempczyk wyjaśnia wprawdzie, że nieograniczoność 

polega w tym wypadku na nieistnieniu barier ograniczających ruch - na przykład po 

powierzchni kuli, ale sama kula ograniczona jest jednak „zewnętrznie" sferą170. Czy tym 

samym ruch nie jest ograniczony „w sposób zewnętrzny"? Przecież poruszające się ciało nie 

może oderwać się od powierzchni kuli, jeśli ta ma być modelem „skończonego wszechświata" 
                                                                                                                                                                                     

opowiedział się za skończonością przestrzenną wszechświata (patrz np.: ks. J. Turek, Kosmologia Alberta 
Einsteina i jej filozoficzne uwarunkowania, Lublin 1982, s. 13-25). 
 

166 M. Heller, Ewolucja kosmosu i kosmologii. Warszawa 1983, s. 22. Rozróżnienie nieskończoności i 
nieograniczoności przyjmowano już wcześniej w kontekście teologicznym. Mikołaj z Kuzy oraz Kartezjusz 
mówili o nieskończoności tylko w odniesieniu do Boga (A. Koyré, Od zamkniętego świata..., s. 113). W tym 
przypadku wskazane rozróżnienie sprowadzało się prawdopodobnie do rozróżnienia, odpowiednio, 
nieskończoności jakościowej i ilościowej. 
 

167 Myślę o wskazywanym przez Johna Locke'a „paradoksie ręki": „Jeśli nie założymy, że świat ciał jest 
nieskończony (a myślę, że nikt tego twierdzić nie chce), to nasuwa się pytanie, czy człowiek, gdyby Bóg go 
postawił u krańca bytów cielesnych, nie mógłby wyciągnąć ręki poza świat ciał [...]". Otóż zakrzywienie 
einsteinowskiej przestrzeni sprawia, że „wyciągnięta ręka [...] zawsze będzie się znajdować w zakrzywionej 
przestrzeni” (patrz: M. Heller, Ewolucja..., s. 22-23). Zwróćmy tu jednak uwagę, iż niemożliwość wyjścia poza 
zakrzywioną czasoprzestrzeń nie oznacza, że na zewątrz takiego „zamkniętego” świata niczego nie ma. 
 

168 Będzie to ruch analogiczny do ruchu po sferze. 
 

169 M. Tempczyk, Fizyka..., s. 69.  

170 Obszar przestrzeni zwany kulą jest skończony i ograniczony. 
 



53 
 

(?). 

Przedstawione tu próby uchylenia trudności tkwiącej w Kantowskim argumencie za 

skończonością czasową świata wskazały - jak sądzę - na problematyczność „linearnej" 

koncepcji czasu (chociaż oczywiście zasugerowane koncepcje alternatywne też nie są wolne 

od trudności – w takim chociażby sensie, że trudno jest w nich zupełnie wyeliminować 

„lineamość").  

Pokazały też, że w filozofii nie można poprzestać na stwierdzeniu, iż teza infinitystyczna 

jest w równym stopniu „uzasadniona" (czy uzasadnialna), co jej antyteza. Ze względu na 

„problem granic" teza o nieskończoności (czasowej) świata materialnego wydaje mi się o 

wiele bardziej prawdopodobna (u Kanta jest ona - moim zdaniem - lepiej uzasadniona) niż jej 

antyteza171 - aczkolwiek do przekonywającego wykazania tego potrzebny jest jeszcze 

wnikliwy namysł ontologiczny. W każdym razie infinitystyczna koncepcja świata 

materialnego jest jedną z możliwych hipotez metafizycznych, którą warto rozważyć, gdyż 

uchyla związane z interpretacjami finitystycznymi dylematy „graniczne", a zarazem pozostaje 

w zgodzie z doświadczeniem świata realnego oraz nauką, w których czasowość ujmowana 

jest jako jeden z fundamentalnych aspektów bytu realnego172. 

 
                                                           

171 Potwierdzają to także inni filozofowie; W.H. Newton-Smith wskazuje, że jeśli uznamy, że czas ma początek 
(istniała chwila, przed którą nie było żadnej innej chwili), to wikłamy się w znaczne logiczne trudności. W 
logice temporalnej przyjmuje się zwykle postulaty, z których wynika, że nie ma takiej teraźniejszości, która nie 
byłaby „otoczona" przez przeszłość i przyszłość. Dokładniej idzie tu o postulaty: q  FPq oraz  gdzie 
„F" i „P" są operatorami temporalnymi, odpowiednio, przyszłości i przeszłości (patrz: W.H. Newton-Smith, The 
Beginning of Time, [w:] The Philosophy o Time, eds. R. Le Poidevin, M. MacBeath, Oxford 1993, s. 170-171). 
 

172 Ponieważ nie miejsce tu na szczegółową eksplikację pojęcia nieskończoności świata materialnego w 
aspekcie czasowym oraz przestrzennym, zainteresowanego Czytelnika odsyłam do artykułu: M. Łagosz, Zbiór 
nieskończony w sensie Dedekinda - próba interpretacji ontologicznej, „Przegląd Filozoficzny - Nowa Seria" 
2003, R. 12, nr 1(45), s. 81-90. Tutaj zwrócę tylko uwagę, na dwa opozycyjne modele kosmologiczne: model 
Lemaitre'a i model Milne'a. Otóż Lemaitre, pozostając w zgodzie z teorią względności, utrzymuje koncepcję 
wszechświata dynamicznego, skończonego i nieograniczonego. Począwszy od wielkiego wybuchu 
wszechświat (galaktyki) rozszerza się wraz z przestrzenią. Nieskończoność polega tu na nieograniczoności 
ruchu i może być interpretowana potencjalistycznie: nie ma granicy dla rozszerzającej się przestrzeni. Inaczej 
jest u Milne'a, według którego materia rozbiega się w aktualnie nieskończonej, niezmiennej przestrzeni. Jak 
obrazowo pisze Mejbaum: u Milne'a jajko (materia w stanie początkowym, osobliwym) nie ma skorupki (W. 
Mejbaum, Kłopoty..., s. 135-136). Ze względu na preferowaną przeze mnie hipotezę nieskończonego 
wszechświata jako mnogości ewoluujących światów bliższa jest mi koncepcja Milne'a. Mejbaum pisze w tym 
kontekście: „W koncepcji Lemaitre'a z zasadniczych względów wszechświat kończy się na naszej 
metagalaktyce i jej historia jest historią wszechświata" (tamże, s. 150, 177). 

 
 



54 
 

 

4. Substancjalizm a relacjonizm oraz absolutyzm a relatywizm 

 

2Przyjrzyjmy się teraz „klasycznym" rozstrzygnięciom problemu ontycznego statusu czasu: 

substancjalizmowi, atrybutywizmowi, relacjonizmowi, relatywizmowi i absolutyzmowi.  

Jeśli chodzi o substancjalizm to odrzucam zarówno jego wersję umiarkowaną, głoszącą 

równorzędność ontyczną czasu i przestrzeni (czasoprzestrzeni) względem materii, jak i 

„silną”, głoszącą ontyczną pochodność świata fizycznego względem czasu i przestrzeni. Jerzy 

Gołosz przez „ontyczną pochodność" proponuje rozumieć redukowalność - stąd w jego ujęciu 

substancjalizm „silny" to pogląd głoszący „redukowalność wszystkich 

nieczasoprzestrzennych wielkości fizycznych do wielkości czysto czasoprzestrzennych"173. 

Jeśli chodzi o powyższe ujęcie, to utożsamienie ontycznej pochodności z redukowalnością nie 

wydaje mi się konieczne. Moim zdaniem chodzi raczej o kwestie fundamentu ontycznego 

(warunku koniecznego istnienia). Z tego jednak, że A jest fundamentem ontycznym B, nie 

musi wcale wynikać, że B jest redukowalne do A. Jeśli na przykład spojrzeć na problem 

choćby z punktu widzenia ontologii warstw bytowych Nicolaia Hartmanna, to 

nieredukowalność warstwy „wyższej” do „niższej" (odpowiednio - psychiczności do 

fizyczności) polega na tym, że warstwy „wyższe" - choć umocowane w „niższych" i od nich 

gzystencjalnie zależne - zawierają pierwiastek swoisty, novum174. 

Powstaje też problem, jak rozumiemy kategorię redukowalności: czy nadajemy jej sens 

epistemologiczny (metodologiczny), czy także ontologiczny? W znaczeniu epistemologiczno-

metodologicznym redukcja ma charakter wyjaśniający; jest procedurą pozwalającą docierać 

                                                           

173 J. Gołosz, Czas i przestrzeń a świat fizyczny, „Zagadnienia Filozoficzne w Nauce" 1995, nr XVII, s. 51. 
Gdzie indziej (Spór o naturę czasu i przestrzeni, Kraków 2001, s. 9) Gołosz podaje za Johnem Earmanem 
następującą definicję substancjalnej czasoprzestrzeni (można ją traktować jako uszczegółowienie określenia 
podanego wyżej): „Czasoprzestrzeń jest substancją przez to, że tworzy podłoże dla fizycznych zdarzeń i 
procesów, a czasoprzestrzenne relacje pomiędzy takimi zdarzeniami i procesami są pochodne wobec 
czasoprzestrzennych relacji zachodzących pomiędzy tworzącymi to podłoże punktami i obszarami 
czasoprzestrzeni". Dodatkowo wspomniany autor wyróżnia „słabszą" (jako indywidua w opisie fizycznym 
występują zarówno ciała, jak i punkty czasoprzestrzeni) i „mocniejszą"(jako indywidua w opisie fizycznym 
występujmy ko punkty czasoprzestrzeni)  wersję substancjalizmu (por. tamże, s. 10). 
 

174 N. Hartmann, Nowe drogi..., s. 64-72. 
 



55 
 

do głębszych warstw rzeczywistości, przy czym jej efektem nie jest zwykle odrzucenie 

istnienia tego, co redukowane. Najczęściej mamy do czynienia ze zmianą poziomu 

organizacji materii, którego dotyczą odpowiednie teorie naukowe175. Redukcja taka nie 

eliminuje pewnych typów bytów, lecz wprowadza nowe: nie mówimy na przykład, że nie ma 

atomów, ale że stanowią one struktury złożone z elementów „niższego poziomu" (cząstki 

elementarne).  

Mówiąc o ontologicznym rozumieniu redukcji, mam na uwadze redukcję eliminacyjną: 

sprowadzanie pewnego rodzaju domniemanych bytów do bytów innego rodzaju. Redukcja 

taka ma nie tyle charakter „wewnątrznaukowy", ile wiąże się raczej z perspektywą 

filozoficzną dotyczącą sporu o (nie)istnienie rozmaitych realności. Z tego punktu widzenia 

odrzucenie pewnych błędnych teorii może prowadzić do redukcji ontologicznej: odrzucając 

teorię cieplika, termodynamika pozbyła się fikcyjnej substancji - cieplika, a zjawiska cieplne 

sprowadziła do ruchu cząstek ośrodków materialnych176.  

Gołosz rozumie substancjalizm „silny" jako redukcjonizm epistemologiczno-

metodologiczny177. Trudno przecież odrzucić realne istnienie takich 

„nieczasoprzestrzennych" wielkości fizycznych, jak: masa, ładunek, spin, pole fizyczne etc. 

Wątpliwości budzi wszakże samo założenie istnienia „nieczasoprzestrzennych" wielkości 

fizycznych. Jeśli bowiem uznamy, że czas i przestrzeń należą do fundamentalnych 

ontologicznych charakterystyk materii oraz że to, co fizyczne, jest materialne - to fizyczność 

będzie pociągać za sobą czasoprzestrzenność. Weźmy na przykład masę: jest to wielkość 

fizyczna wyznaczająca reakcję ciała (punktu materialnego) na działanie siły, polegającą na 

zmianie przyspieszenia. Masa jako definicyjnie związana z oddziaływaniem (siła) i 

zmiennością musi być również wielkością czasoprzestrzenną. 

Nie mniejsze wątpliwości niż uznanie „nieczasoprzestrzennych" wielkości fizycznych 

budzi założenie istnienia wielkości „czysto czasoprzestrzennych" (w szczególności - „czysto" 

czasowych). Materialność (fizyczność) i czasowość zdają się nierozerwalnie sprzęgnięte, przy 

czym należałoby - jak sądzę - odmówić czasowi substancjalności. Czasowość wiąże się z 

szeroko pojętym ruchem, z następstwem zdarzeń: bezpośrednią podstawą ontyczną pojęcia 
                                                           

175 Najczęstszy kierunek redukcji: od teorii zjawisk makroskopowych do teorii mikroświata - np. redukcja 
genetyki Mendlowskiej do molekularnej.  

176 Patrz: M. Łagosz, Brzytwa..., s. 83-87. 

177 J. Gołosz, Czas..., s. 52. 
 



56 
 

czasu jest zmienność178, stąd sformułowanie „przemijający czas"179 można uważać za 

pleonazm180, a „nieprzemijający czas” - za contradictio in adiecto. Oczywiście w filozofii 

czasu pojawia się czasem pogląd przeciwny (związany właśnie z myśleniem 

substancjalistycznym), według którego możliwe jest istnienie czasu poza wszelką 

zmiennością, „przed pierwszym zdarzeniem"181. Założenie istnienia „pustego czasu" jest 

jednak bardzo problematyczne182. 

Silny związek czasu z ruchem (zmiennością) podkreślał Arystoteles, traktując czas jako 

mierzalny aspekt ruchu183. Postulat zaś św. Augustyna, by bardziej wyraźnie - niż czynił to 

Arystoteles - odróżniać czas od ruchu, wysunięty na tej podstawie, że czas służy do mierzenia 

zarówno ruchu, jak i spoczynku (niezmiennego trwania) pewnego ciała184, nie wydaje się 

                                                           
178 Już Arystoteles pisał, że substratem czasu jest ruch (Arystoteles, Fizyka, [w:] Arystoteles, Dzieła wszystkie, t. 
2, tłum. K. Leśniak, Warszawa 1990, s. 114). Jest to ujęcie standardowe. Bunge na przykład pisze, że teoria 
względności „sugeruje, że właśnie upływ czasu [...] ma u podstawy genetyczne następstwa zdarzeń, lub, jeśli kto 
woli, że jest miarą ich tempa. Dlatego też zmianę traktuje się jako to, co pierwotne, czas zaś jako pochodną" (M. 
Bunge, O przyczynowości. Miejsce zasady przyczynowej we współczesnej nauce, tłum. S. Amsterdamski, 
Warszawa 1968, s. 114). Patrz też np.: The Philosophy of Time, eds. R. Le Poidevin, M. MacBeath, Oxford 
1993, s. 47, 63 i in.  

     Przy czym zmienności nie należy utożsamiać ze stawaniem się rozumianym jako powstawanie i ginięcie. 
Błąd ten popełnił - zdaje się - Parmenides (lub Zenon), gdy z faktu niezniszczalnośei bytu wywodził jego 
niezmienność (por.: G.J. Whitrow, The Natural..., s. 193). Należy jednak przyjąć, że wszechświat jako całość 
bytu materialnego nie powstaje ani nie ginie, a miomo to to podlega zmienności. 
 

179 W. Stinissen OCD, Wieczność pośrodku czasu, tłum. J. Iwaszkiewicz, Poznań 2001,s. 125. 
 

180 Ponadto sformułowanie to popada  w „błąd substancjalizmu". Nie tyle bowiem czas przemija, ile przemijają 
przedmioty materialnego świata, a porządek owego przemijania nazywamy właśnie czasem. 
 

181 W.H. Newton-Smith, The Beginning..., s. 176-177. 
 

182 Tamże, s. 168-182. 

183 „Time is the number of motion with respect to earlier and later" (patrz: G.J.Whitrow, The Natural..., s. 25-
26). W innej swej pracy (Reflections on the History of the Concept of Tme, [w:] The Study ofTme, ed. by J.T. 
Fraser, F.C. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972, s. 1-11). W kontekście przytoczonej 
definicji Whitrow zwraca uwagę, że Arystoteles rozpatrywał czas i ruch jako wzajemnie powiązane, gdyż nie 
tylko mierzymy ruch przez czas, ale także czas przez ruch (tamże, s. 4-5). Nie „substancjalizując" czasu, 
należałoby raczej powiedzieć, że miarą danego ruchu jest inny ruch: rozpatrując pewien ruch (ruchy) względem 
jakiegoś wyróżnionego regularnego ruchu (np. względem ruchu Ziemi wokół własnej osi), nadajemy temu 
pierwszemu charakterystykę czasową. 
 

184 G.J. Whitrow, The Natural..., s. 48-49. 



57 
 

trafny. Chociaż bowiem jakaś rzecz może spoczywać (trwać niezmiennie)185, to trudno uznać 

w bycie realnym taką sytuację, że nic się nie porusza (nie zmienia się w szerokim sensie tego 

słowa). Zatem za miarę czasu trwania „spoczynku" jednego ciała można uznać ruch jakiegoś 

innego ciała czy układu ciał. Z tego punktu widzenia nietrafne wydaje się na przykład 

sformułowanie: „Time may be used as a measure of motion"186. Czas nie jest bowiem jakąś 

niezależną od ruchu substancją. Mówiąc zatem ściśle i w zgodzie z relacjonizmem: do 

mierzenia ruchu używamy po prostu innego ruchu. 

Ponieważ sensownie jest przyjąć, że zmienność (ruch) nie jest czymś różnym od rzeczy 

zmieniających się (poruszających się), istnienie czasu jako swego rodzaju substancji może 

zostać uchylone na podstawie postulatu, który nazywam „indyferencjalną" wersją brzytwy 

Ockhama: jeśli nie ma realnej różnicy między tym, co istnieje z założenia187, a tym, co do-

mniemane188, to powinniśmy odrzucić to ostatnie189. William Ockham tak stosował to 

kryterium w praktyce: „[...] czas nie jest rzeczą realnie różną od ruchu ani też ruch nie jest 

rzeczą realnie różną od rzeczy trwających"190. Ruch dla Ockhama nie był zatem czymś 

realnym, jakąś formą „przepływu" w poruszającej się rzeczy. Wystarczyło mu uznać, że ruch 

ciała polega na zmianie położenia tego ciała względem pewnych innych ciał w przestrzeni.  

                                                                                                                                                                                     
 

185 Nawet to jest mocno problematyczne. Czy niezmienne trwanie czegokolwiek przez najmniejszy choćby 
interwał czasowy nie jest mocną idealizaeją bytu realnego? 
 

186 G.J. Whitrow, The Natural..., s. 187. 
 

187 Zakładam realne istnienie przedmiotów materialnych. 
 

188 Za takie uważam substancjalne istnienie czasu. 
 

189 M. Łagosz, Brzytwa..., s. 40. 
 

190 W. Ockham, Suma logiczna, przeł. T. Włodarczyk, Warszawa 1971, s. 194. 
 



58 
 

Dla Ockhama ruch był relacją, a nie jakością191. Z tego punktu widzenia nie do przyjęcia jest  

następująca wypowiedź: „[...] rozróżniłem dwa rodzaje asymetrii czasowej: asymetrię samego 

czasu oraz asymetrię rzeczy w czasie"192. 

W świetle powyższych uwag trudno jest przyjąć sub-stancjalistyczne rozumienie czasu 

zarówno w sensie słabym (równorzędność ontyczna czasu i świata fizycznego), jak i mocnym 

(pochodność ontyczna świata fizycznego względem czasu i przestrzeni)193. W proponowanym 

tu ujęciu czas nie jest substancją; nie istnieją „punktopodobne" elementy zwane momentami 

(chwilami), z których składa się realność zwana czasem194. Momenty (chwile) są - o czym 

dokładniej piszę w następnym podrozdziale, omawiając koncepcję Russella - tylko pewnymi 

konstrukcjami intelektualnymi, klasami abstrakcji195. Substancją (substancjami) są raczej 

przedmioty materialne (przy czym nie rozstrzygam pytania o naturę tych przedmiotów na 

rzecz reizmu, procesualizmu czy ewentyzmu, choć wydaje mi się, że za podstawową formę 

przedmiotów materialnych należy uznać rzeczowość196), a ich zmienność stanowi 

                                                           

191 G.J. Whitrow, The Natural..., s. 194. 
 

192 H. Price, Strzałka..., s. 35. 
 

193Ktoś mógłby uważać, że na substancjalny charakter czasu wskazuje metajęzykowa definicja czasu jako 
zmiennej niezależnej w prawach przyrodniczych (H. Mehlberg, Time, Causality and the Quantum Theory. 
Studies in the Philosophy of Science, ed. R. S. Cohen, preface by A. Grunbaum, vol. II, Dordrecht-Boston-
London 1960, s. 222). To jednak, w jakim charakterze używamy symbolu czasu w teoriach fizycznych, nie 
przesądza wcale o statusie ontycznym czasu. Czas reprezentowany przez zmienną niezależną może być 
rozumiany zarówno substancjalistycznie, jak i relacjonistycznie. Należy także zauważyć, że w fizyce 
relatywistycznej czas przestaje być zmienną niezależną (dylatacja czasu). 

 
 

194 Tamże, s. 225. 
 

195 Patrz np.: C.D. Broad, Scientific Thought, s. 92. Autor zwraca uwagę, że chociaż - podobnie jak momentów - 
nie możemy spostrzegać także atomów czy elektronów, to te ostatnie - w przeciwieństwie do „czystych 
momentów" - są przynajmniej uznawane za przyczyny zjawisk postrzegalnych (tamże, s. 91). 
 

196 Nie zdarzenia (jak twierdzi na przykład Augustynek - Z. Augustynek, Time…, s. 1-7, 120-127), procesy czy 
inne rodzaje „istności", ale rzeczy trwające w czasie są fundamentalną postacią bytu - przy czym mówiąc o 
czasie, najlepiej jest odnosić się do zdarzeń rozumianych jako zmiany stanów rzeczy lub ich układów. 
 



59 
 

ontologiczną podstawę pojęcia czasu197. Inaczej: czas to pojęcie skonstruowane przez umysł 

w celu uchwycenia natury zmienności materii198. Można też  powiedzieć, że czas to 

zmienność „oderwana" od swojego podmiotu:  abstrahujemy od „materii" zmiany, rozpatrując 

m.in. relacje poprzedzania, równoczesności oraz następstwa, czyli jej porządek (na przykład 

relacja poprzedzania jako przechodnia, asymetryczna i spójna w zbiorze zdarzeń porządkuje 

ten zbiór)199. Inaczej jeszcze: czas nie przemija, czas jest przemijaniem (czegoś)200. Podobnie 

też, ujmując rzecz od strony tensów, trudno uznać przeszłość, teraźniejszość i przyszłość za 

części czasu201. Są to raczej bardzo specyficzne charakterystyki - nawet nie tyle przedmiotów 

czasowych, ile - jak można to ująć - momentów jako klas abstrakcji relacji równoczesności202. 

Na niesubstancjalny charakter czasu zwracał uwagę m.in. Kazimierz Ajdukiewicz w 

artykule Czas względny i bezwzględny203. Pozostając w zgodzie z jego ujęciem, można 

                                                           
197 Niesubstancjalny charakter czasu  podkreślają następujące słowa Whiteheada: „[...] extensiveness of  time is 
really the temporalization of extension" (A.N. Whitehead, Process and Reality. An Essay in Cosmology, ed. by 
D.R. Griffin, D.W. Sherburne, New York-London 1979, s. 289), wypowiedziane w kontekście Kartezjuszowego 
uznania rozciągłości za atrybut ciał fizycznych. 
 

198 Augustynek definiuje czas relatywny jako zbiór klas abstrakcji relacji równoczesności w zbiorze zdarzeń, 
uporządkowany liniowo przez relację wcześniejszy od (przy czym zarówno relacja równoczesności, jak i 
wcześniejszości zrelatywizowana jest do określonego układu odniesienia). Czas absolutny filozof określa zaś 
jako zbiór zdarzeń częściowo uporządkowany przez absolutną relację wcześniej (Z. Augustynek, Time…, s. 60). 
Obie te definicje wskazują na abstrakcyjny, a nie substancjalny charakter czasu. 
 

199 Inna sprawa, że w języku (myśleniu) potocznym dokonuje się nagminnie substancjalizacji czasu. Mówi się, 
że czas płynie, składa się z części (chwil), trwa etc. (patrz np: L. Regner, Żółw Achillesa, „Zagadnienia 
Filozoficzne w Nauce" 1995, t. s. 3-25). Co do metafory „płynięcia" rację zdaje się mieć Cassirer, gdy pisze: 
„/…/ we use the flowing waters to describe the passage of time - while it is, in fact, time as a schema of ordering 
the succession of events that enables us to say that a river moves" (E. Cassirer, On the Reality of Becoming, [w:] 
The Study of Time, ed. by J.T. Fraser, F.C. Haber, H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972, s. 351).  
 

200 Mehlberg jako jeden z argumentów za realnością kwantowego czasu fizycznego (który - jego zdaniem - 
leży u podstaw uniwersalnego czasu fizycznego) uznaje możliwość liczenia „właściwych interwałów 
czasowych" (H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 238). Przy proponowanym tu nastawieniu 
antysubstancjalistycznym zamiast o istnieniu interwałów czasowych lepiej byłoby  mówić o istnieniu 
sekwencji cyklicznych zmian. 

 

201 Por.: Z. Augustynek, Time..., s. 65 

202 Patrz: rozdział III., podrozdział 8. 
 

203 K. Ajdukiewicz, Czas względny i bezwzględny, „Przegląd Filozoficzny" 1920,  R 23, s. 1-18. 



60 
 

powiedzieć, że czas w sensie naukowym nie musi być pojmowany jako niezależny od 

zjawisk, jako jakaś „przestrzeń jednowymiarowa" (prosta), w której (na której) „odkładają 

się" zjawiska204. Równość trwania dwóch procesów nie musi być zatem pojmowana jako 

mieszczenie się w przedziałach między początkiem a końcem obu tych procesów tej samej 

liczby jednostek czasowych (momentów, „znaków sekundowych" itp.). Ajdukiewicz 

sugeruje, że lepiej przyjąć za Arystotelesem, iż „równe trwanie mają dwa zjawiska, jeśli 

między początek i koniec ich przypada taka sama ilość pewnych zjawisk konwencjonalnie 

przyjętych"205. Niesubstancjalność czasu narzuca się od razu, jeśli uwzględnimy rozmaite 

kryteria równości jednostek czasowych, jakie były i są używane w chronometrii, jak na 

przykład: ruch wahadła (prostego lub fizycznego), obrót Ziemi dookoła własnej osi, drgania 

atomowe, droga, jaką przebywa światło i in.206  

Także definicja równych przedziałów czasu wzięta z mechaniki Izaaka Newtona („za 

równe należy uważać dwa okresy czasu, jeśli podczas ich trwania ciało swobodne, tj. nie 

poddane działaniu żadnej siły, przebyło równe drogi"207) wyraźnie sugeruje 

niesubstancjalność czasu. Tak więc czas w rozumieniu „nauki pozytywnej" nie jest jakąś 

realnością samodzielną, niezależną od zjawisk. Pojęcie czasu ma dla Ajdukiewicza 

niesubstancjalny i nieabsolutny (relacyjny i względny) charakter; sprowadza się de facto do 

porządku szeregów zjawisk i wzajemnego stosunku porządków tych szeregów208. 

Ponieważ w przedstawionej wyżej krytyce substancjalizmu odwoływałem się do kategorii 

zmienności jako do ontycznej podstawy pojęcia czasu, chciałbym ustosunkować się krótko do 

pewnej propozycji Ajdukiewicza związanej z tą kategorią. Otóż filozof ten widzi głęboką 

analogię między przedmiotem zmiany (zmieniającym się substratem) a zmienną w 

                                                                                                                                                                                     
 

204Taki substancjalny czas byłby zarazem  czasem absolutnym, czyli bezwzględnym (tamże, s. 7). Dodajmy, że 
substancjalizowanie czasu często związane jest z jego „geometryzacją", czyli traktowaniem go analogicznie do 
przestrzeni: podobnie jak odróżnia się przestrzeń od materii w niej zawartej, tak też odróżnia się czas od zdarzeń 
(C.D. Broad, Scientific Thought, s. 53-54). Jeśli odróżnienia te mają oznaczać jakąś ontyczną niezależność, to są. 
one problematyczne - zarówno z punktu widzenia fizyki relatywistycznej, jak i Ockhamowskiej brzytwy.  

205 K. Ajdukiewicz, Czas względny..., s. 1. 
 

206 Tamże, s.5. 

207 Tamże. 

208 Tamże, s. 8. 



61 
 

matematyce, uznając je za odmiany tego samego gatunku - zmiennej w ogóle. Podobnie jak 

zmienna matematyczna, tak również „zmienna empiryczna" ma swoje wartości - są nimi 

odpowiednie fazy. „Zmienne empiryczne” pozostają w analogicznych związkach 

funkcjonalnych co zmienne matematyczne209.  

Parę słów komentarza: zgodnie z definicją zmienności podaną przez Łukasiewicza210 

zmieniający się przedmiot musi zachowywać w jakimś zakresie tożsamość, czyli pewien stały 

(w danym przedziale czasowym) dobór cech lub/i stały „fragment" struktury. Odnosząc się do 

analogii zarysowanej przez Ajdukiewicza, można pytać, co jest tym stałym po stronie 

zmiennej matematycznej (?). Ktoś mógłby przypuścić, iż jest to zakres zmienności. Nie jest to 

chyba jednak najlepsza analogia, bo dla zmiennej matematycznej zakres zmienności jest 

czymś „zewnętrznym, ustalanym arbitralnie. Zmienna matematyczna nie ma pozajęzykowej 

(pozamyślowej, niekonwencjonalnej) natury jak zmieniający się przedmiot. Ponadto nie 

można - jak czyni to Ajdukiewicz - definiować zmieniającego się przedmiotu (owej 

„zmiennej empirycznej") na wzór Ingardenowskiej definicji idei ogólnej, tj. jako czegoś, co 

nie jest pod każdym względem określone. Ajdukiewicz pisze: „Jeśli przedmiot zostaje pod 

każdym względem określony, wówczas powiadamy, że znajduje się w pewnej fazie"211. Ale 

przecież zmieniający się przedmiot materialny zawsze znajduje się w jakiejś fazie, a zatem 

(jeśli implikacja jest tu - jak przypuszczam - obustronna) jest w tej fazie określony pod 

każdym względem. 

Także jeśli rozpatrywać czas z punktu widzenia samej tylko relacji wcześniej/później jego 

„substancjalizacja" nie wydaje się właściwa. McArthur wymaga w swym systemie logiki 

temporalnej, aby relacja wcześniej/później była relacją odnoszącą się do czasowych stanów 

świata (on tęmporal world-states), a nie do bardziej abstrakcyjnych czasowych interwałów. 

Żądanie to motywuje tym, iż - w ogólności - nie mamy środków pozwalających na 

wyróżnianie czasowych interwałów niezależnie od tych zdarzeń i stanów rzeczy, które mają 

miejsce podczas trwania danego interwału, czyli niezależnie od tego, co nazywamy stanem 

                                                           
209 Tamże, s. 11. 

210 Według polskiego logika kategoria zmienności obejmuje przynajmniej trzy stosunki: l) stosunek różności 
kolejnych faz procesu zmiany, 2) stosunek następstwa faz, oraz 3) stosunek tożsamości zmieniającego się 
przedmiotu (J. Łukasiewicz, Analiza i konstrukcja pojęcia przyczyny, [w:] J. Łukasiewicz, Z zagadnień logiki i 
filozofii, red. J. Słupecki, Warszawa 1961, s. 46).                  

211 Tamże, s. 13. 



62 
 

świata212. Takie ujęcie - na co zwraca uwagę McArthur - harmonizuje raczej z rozumieniem 

Leibniza, według którego czas jest wtórny (pochodny) wobec zjawiski (zdarzeń, stanów 

rzeczy), niż Newtona, dla którego z kolei czas - absolutna i pierwotna seria temporalnych 

interwałów - nie zależy od stanów świata213. 

Podając w wątpliwość substancjalistyczne rozumienie czasu, zwróćmy jeszcze uwagę, że 

w świetle współczesnej fizyki relatywistycznej substancjalność czasoprzestrzeni jest 

interpretowana jako niezależne od „pola metrycznego" i „pola materii" istnienie „rozmaitości 

zdarzeń"214. Byłaby to sytuacja, w której mamy zdarzenia, a nie mamy tego, „w czym" się one 

zdarzają (nośników zdarzeń), ani też nie są określone relacje czasowe i przestrzenne, w jakich 

te zdarzenia do siebie pozostają.  

Jak wskazuje jednak John Horton w standardowych interpretacjach OTW wymaga się, by 

wszystkie czasoprzestrzenie miały przynajmniej strukturę metryczną215. Pole metryczne OTW 

niesie zaś ze sobą energię i pęd pola grawitacyjnego. Energia i pęd są z kolei naturalnymi 

charakterystykami materii zawartej w cza-soprzestrzeni216. Wydaje się zatem, że sensowniej 

jest przyjąć, iż zdarzenie jest zmianą stanu danego układu fizycznego (fragmentu „pola 

materii") w określonym miejscu i czasie. Z całą pewnością jest to bardziej zgodne z 

materialistycznym punktem widzenia. Trudno też zgodzić się z mocnym realistycznym 

założeniem, że każdy abstrakt, jaki wprowadza się w teorii naukowej (tu: rozmaitość 

zdarzeń), istnieje realnie i niezależnie od wszelkich innych aspektów bytu realnego. Można 

uznać, że naukowe abstrakcje są obiektywnymi (realnymi) aspektami rzeczywistości; ich 

niezależność (samoistność) ontyczna budzi jednak poważne wątpliwości217. 

Ponieważ w filozofii czasu mówi się nie tylko o substancjalizmie, lecz także o 

absolutyzmie, warto może poświęcić trochę uwagi próbie uchwycenia różnicy między tymi 

                                                           
212 R.P. McArthur, Tense Logic, s. 9. 
 

213 Tamże. 

214 J. Horton, The Hole Argument, [w:] Stanford Encyclopedia of Philosophy, 2004. 
 

215 Tamże. 

216 Tamże. 

217 Por.: tamże. 



63 
 

pojęciami218. Otóż - zgodnie z sugestią Ajdukiewicza219 - można przyjąć, że założenie 

substancjalności pociąga za sobą absolutność czasu. Substancjalność czasu gwarantowałaby 

bowiem istnienie wspólnej miary dla wszystkich procesów, a przynajmniej - możliwość 

ustalenia takiej miary. Nawet gdyby wprowadzić nie jedną, lecz wiele „substancji czasowych" 

(kontinuów czasowych), na przykład „czas fizykalny" i „czas fenomenologiczny", wówczas 

każda z tych – załóżmy - jakościowo odmiennych substancji  stanowiłaby przecież wyłączne 

„tło” dla zdarzeń odpowiedniego typu i dla danego typu byłoby to „tło” absolutne. Trudno 

byłoby utrzymywać, że czasowość na przykład pewnego zdarzenia fizykalnego jest względna 

(gdyż w czasie fenomenologicznym realizuje się ona w jakiś odmienny sposób), skoro ex 

definitione „czas  fenomenologiczny" jej nie dotyczy220. Gdyby zaś dla danej klasy zdarzeń 

wprowadzić kilka substancji czasowych, „w których zdarzenia te mogłyby być lokowane" w 

zależności od czegoś, to byłaby to zbytnia „rozrzutność" ontologiczna, a w każdym razie 

założenie takie musiałoby być niezwykle krytycznie rozpatrzone w świetle brzytwy Ockhama.  

Uznanie absolutności czasu - rozumianej za Ajdukiewiczem jako istnienie uniwersalnej 

miary - nie implikuje jednak jego substancjalności221. Wspólną miarą czasu dla wszystkich 

procesów mógłby być jakiś wybrany proces wzorcowy i nie potrzeba tu wcale „substancji 

czasowej", która upływałaby nawet wtedy, „gdyby świat zjawisk stężał i gdyby żadnej 

                                                           
218 Tym bardziej że w literaturze filozoficznej dotyczącej czasu panuje pewna niejednorodność, jeśli chodzi o 
nomenklaturę. Wielu filozofów bowiem nazywa absolutyzmem to, co ja określam mianem substancjalizmu. 
Broad np. przez absolutyzm rozumie pogląd, zgodnie z którym czas jest czymś, co składa się z realności 
zwanych momentami , które polączone są relacjami przed i po (C.D. Broad, Scientific Thought, s. 89). 
Powszechnie też zwykło się nazywać Newtonowski substancjalizm „absolutystyczną koncepcją czasu i 
przestrzeni" i przeciwstawiać ją Leibnizjańskiemu relacjonizmowi. Tak czyni np. J.F.A.K.I Benthem (The Logic 
of Time..., s. 121-122). 

219 K. Ajdukiewicz, Czas względny..., s. 7-8. 
 

220 Mówi się wprawdzie często, że „czas subiektywny" nie pokrywa się z czasem obiektywnym (fizykalnym); 
zwykle chodzi jednak nie o jakiś odmienny rodzaj czasu, lecz raczej o nasze subiektywne odczucia, emocje czy 
oczekiwania związane jednym obiektywnym czasem. W kwestii pojęcia „czasu subiektywnego" patrz: rozdział 
III., podrozdział 1. 
 

221 Zdaniem Broada zarówno substancjalizm (w jego nomenklaturze - „absolutyzm"), jak i relacjonizm 
(„tradycyjny") zgadzają się co do tego, że istnieje jedyna relacja między każdymi dwoma zdarzeniami 
nierównoczesnymi, którą można nazwać upływem czasu między nimi. Dopiero teoria względności (relatywizm) 
zaprzecza istnieniu tego typu jedynej relacji - podobnie zresztą jak odrzuca jedyną relację  równoczesności (C.D. 
Broad, Scientific Thought, s. 90). 
 



64 
 

zmiany nie było"222. Nie jest pewne, czy z tą ostatnią konstatacją zgodziłby się Ajdukiewicz, 

który zwraca uwagę, że stanowisko absolutne w rozumieniu współczesności 

(równoczesności), następstwa i trwania polega na odwołaniu się do „odrębnego od zjawisk 

continuum czasowego"223, swoistej „substancji". Cechą stanowiska relatywnego jest zaś dla 

Ajdukiewicza to, iż obchodzi się ono bez takiego pozazjawiskowego czasu, określając 

wymienione wyżej relacje przez stosunek zjawisk do pewnej wzorcowej miary zwanej 

zegarem224. 

Ponieważ za realną, ontyczną podstawę abstraktu, jakim jest czas, uznaję zmienność, 

„naturalne" jest nie tylko odrzucenie substancjalizmu, ale także - „atrybutywizmu 

nierelacyjnego". Przez „atrybutywizm nierelacyjny” rozumiem pogląd, zgodnie z którym 

czasowość miałaby być własnością obiektów fizycznych wziętych jako „same w sobie” - ich 

„wewnętrznym" rytmem zmiany225.  

Trzeba od razu powiedzieć że pogląd, iż istnieją takie własności obiektów fizycznych, 

które nie są w sposób istotny związane z relacjami (oddziaływaniami), w jakich pozostają one 

do innych obiektów, jest trudny do utrzymania w ontologii. Ernst Mach wskazywał w swej 

zasadzie kosmologicznej, że nawet taka fundamentalna własność obiektów fizycznych, jak 

masywność (posiadanie masy spoczynkowej), wiąże się z oddziaływaniem z innymi 

obiektami: ciało odsunięte na „nieskończoną odległość" od wszystkich innych ciał we 

                                                           
222 K. Ajdukiewicz, Czas..., s. 9. 
 

223 Tamże, s. 16. 

224 Tamże. 

225 Fragment opisu fizycznego z punktu widzenia atrybutywizmu wyglądałby tak: Ciało c jest zlokalizowane w 
punkcie czasoprzestrzennym p (por.: J. Gołosz, Spór..., s. l4). Nierelacyjne rozumienie czasu sugeruje, na 
przykład, B. Ogrodnik w książce Ontologia  czasu konkretnego, gdzie mówi o czasie konkretnym przedmiotu 
pierwotnie inndywidualnego (tamże, s. 93). Ogólnie zaś biorąc, uznaje on - w nawiązaniu do koncepcji 
Ingardena - że czas konkretny w przedmiocie realnym jest konstytuowany przez zmienność zawartości 
materialnej jego istoty (tamże, s. 30, 40). Przy tym rozumieniu czas konkretny jest immanentny przedmiotowi 
realnemu, należy do jego istoty (tamże, s. 107).  Z takim „istotowym" ujęciem wiąże się pluralizm temporalny: 
każdy przedmiot ma swój czas. Czasy zaś przedmiotów „niższych rzędów" konstytuują czas przedmiotów 
„rzędów wyższych" (tamże, s. 112). W tym wypadku można mieć oczywiście wątpliwość, czy takie 
„rozmnożenie" czasów jest konieczne. Czy rzeczywiście trzeba przyjąć, że -  na przykład - czas poszczególnych 
organów jest czymś innym i ontologicznie bardziej podstawowym niż czas organizmu, w którego skład one 
wchodzą?  
 



65 
 

wszechświecie utraciłoby swoją masywność226. Idąc tym tropem, można by uznać relacyjność 

wszystkich własności fizycznych. Trzeba jednak przyznać, iż niezwykle trudno uzasadnić taki 

relacjonizm ontologiczny. Wydaje się, że odpowiednie argumenty należałoby oprzeć na 

pojęciu ciała-układu „absolutnie" izolowanego, które jest grubą idealizacją (podobnie jak na 

przykład ciało, na które nie działają żadne siły – pierwsza zasada dynamiki Newtona). Pewną 

perspektywę empirycznego uzasadnienia (uprawdopodobnienia) tezy relacjonistycznej daje 

jednak możliwość „względnej izolacji" obiektów fizycznych. Potoczne doświadczenie 

pokazuje na przykład tracenie pewnych własności przez przedmioty izolowane (czym jest 

drzewo bez wody i światła?). O wiele trudniej jednak wykazać coś podobnego w stosunku do 

bardziej podstawowych i bardziej „stabilnych" własności fizycznych, 

Koncepcja czasu, do jakiej się tutaj przychylam, to relacjonizm Przez ten ostatni 

rozumiem - najogólniej biorąc - pogląd, według którego czas jest logiczną konstrukcją ze 

zdarzeń (fizykalnych lub mentalnych)227. Zgodnie z tą koncepcją nie można mówić o czasie 

poza sukcesywną zmiennością, tj. poza ciągiem następujących po sobie zdarzeń228 Dla 

relacjonisty relacja czasowa jest prostym, bezpośrednim i nieanalizowalnym połączeniem 

między dwoma zdarzeniami. Nie odsyła – jak to jest w przypadku substancjalizmu - do 

jakiejś innej bardziej podstawo- wej relacji, która zachodzi między realnościami innymi niż 

                                                           

226 Patrz np.: Ks. Jerzy Turek, Kosmologia Alberta Einsteina i jej filozoficzne uwarunkowania, Lublin 1982, s. 
97-98. 
 

227 Relację czasową można by - jak sugeruje na przykład Mehlberg - „sprowadzić do" relacji kauzalnej: 
bazowa struktura czasu sprowadzałaby się wtedy do grupy zdarzeń powiązanych kauzalnie (H. Mehlberg, 
Time..., vol. I, s. 189; patrz też: J.F.A.K. van  Benthem, The Logie of Time..., s. 122). Niektórzy jednak 
teoretycy myślący o czasie w duchu relacjonizmu charakteryzują relację czasową bardziej abstrakcyjnie 
(raczej logiczniej niż ontologicznie czy fizykalnie). Van Benthem pisze np.: „Time will be considered as a 
totality of temporal individuals connected by certain relations - as a structure in the model-theoretic sense [...]" 
(tamże, s. xvii). 

 

228 Bardziej „techniczne" (semantyczne) rozumienie relacjonizmu podaje Gołosz zaEarmanem: „Żadne 
nieredukowalne, monadyczne czasoprzestrzenne własności typu »jest zlokalizowane w czasoprzestrzennym 
punkcie p« nie występuj ą w poprawnej analizie wyrażenia odnoszącego się do czasoprzestrzeni" (J. Gołosz, 
Spór..., s. 11). Inną jeszcze  charakterystykę relacjonizmu, znajdujemy u Le Poidevina, który pisze: „[...] there 
exists a time t which is n units before/after some actual event e if, and only if, it is possible that there should 
exist an event n units before/after e" (R. Le Poidevin, Relationism..., s. 152). 

Augustynek wyjaśnia, że relacjonizm uznaje zachodzenie relacji czasowych międzyczłonami, które nie są 
specyficznymi obiektami czasowymi (np. zdarzenia czy rzeczy). Przy rozumieniu nierelacyjnym zaś zarówno 
same relacje, jak i elementy ich „pola” są specyficznymi obiektami czasowymi (np. momenty czy interwały) 
(Z. Augustynek, Time…, s. 62). 

 



66 
 

zdarzenia (na przykład między momentami)229.  

Przy takim rozumieniu początek wszechświata pokrywa się z konieczności z pierwszym 

momentem czasu230. Mówiąc zaś krótko: relacjonizm odrzuca istnienie „próżni 

temporalnej"231. Dla relacjonisty (jakim był na przykład Leibniz) czas nie jest - w 

przeciwieństwie do ujęcia Newtona - niezależnym „kosmicznym medium”, które może 

„płynąć" nawet wtedy, gdy nie zachodzą żadne zdarzenia. Na poziomie semantycznym 

relacjonizm można wyrazić tak: każde dotyczące czasu stwierdzenie, które można uznać za 

prawdziwe na podstawie świadectwa empirycznego, jest w sposób oczywisty równoważne 

stwierdzeniu dotyczącemu relacji czasowych między zdarzeniami lub procesami232. 

Nie od rzeczy będzie przypomnieć, że Leibniz wysuwa dwa zasadnicze argumenty 

metafizyczne przeciwko koncepcji ontologicznej autonomii serii czasowej jako swego 

rodzaju substancji, która ma swe charakterystyczne cechy niezależnie od biegu zdarzeń 

fizycznych dziejących się w odpowiednich fragmentach tej serii233. Otóż taka logiczna 

autonomia pociąga za sobą istnienie światów możliwych „czasowo przesuniętych" względem 

siebie, tj. różniących się od siebie tylko tym, iż bieg historii w jednym z nich zajmuje różne 

segmenty serii czasowej234. Istnienie jednak światów „czasowo przesuniętych" względem 

siebie pociąga za sobą przynajmniej dwie konsekwencje trudne do zaakceptowania w 
                                                           

229 C.D. Broad, Scientific Thought, s. 89. Pogląd relacjonistyczny wyrażają następujące słowa Whitrowa: 
„Events are simultaneous not because they occupy the same moment of time, but simply because they happen 
together" (G. J. Whitrow, The Natural..., s. 35) 
 

230 Por. np.: W.H. Newton-Smith, The Beginning..., s. 168. 
 

231 The Philosophy of Time, s. 151-152, 176-177. 
 

232 H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 147. 
 

233 Leibniz wysuwał także argumenty przeciwko substancjalności przestrzeni, co interesuje nas tu tylko na 
zasadzie analogii do czasu. W polemice z Clarkiem zwracał żartobliwie uwagę, że gdyby zamienić wschód z 
zachodem, to nic się w świecie nie zmieni, gdyż wszystkie relacje przestrzenne między ciałami zostaną 
zachowane. Substancjalista musiałby zaś uznać, że świat się zmieni, gdyż ciała będą ulokowane w różnych 
pozycjach przestrzennych (patrz: J. Horton, The Hole Argument). 
 

234 G. Forbes, Time, Events, and Modality, [w:] The Philosophy of Time, eds. R. Le Poidevin, M. MacBeath, 
Oxford 1993, s. 81. 
 



67 
 

systemie Leibniza: l) Bóg nie miałby „racji dostatecznej", by aktualizować raczej ten niż inny 

świat spośród światów przesuniętych „czasowo względem siebie” 2) światy różniące się tylko 

czasowym przesunięciem byłyby wzajemnie nierozróżnialne (przypomnijmy: Leibniz 

przyjmował „zasadę identyczności nierozróżnialnych")235. 

Skoro mówimy o stosunku Boga do świata, to zwróćmy uwagę na jeszcze inną 

„teologiczną" konsekwencję substancjalizmu w filozofii czasu. Jeśli upływ czasu jest 

niezależny od materii, to - jak zwraca uwagę Wacław Mejbaum - można rozumieć to tak, iż 

Bóg poprzedza świat w czasie i ma się do niego jak przyczyna do skutku (świat zatem nie jest 

odwieczny). Przy założeniu zaś, że nie ma czasu poza materią, stosunek Boga do świata nie 

może polegać na następstwie czasowym. Nie ma w tym przypadku przeszkód, by świat uznać 

za odwieczny236, a stosunek Boga do świata rozumieć jako „aczasową" zależność 

egzystencjalną (Bóg jako warunek konieczny istnienia świata)237. 

Relacjonizm odrzuca zarówno pusty czas przed zaistnieniem biegu zdarzeń, jak i możliwe 

światy, w których czas płynie, mimo że w ogóle żadne zdarzenie nigdy w nich nie zaszło i nie 

zajdzie. Niektórzy filozofowie są skłonni poczytywać ten stan rzeczy za swoistą, trudność 

relacjonizmu. Jednakże - jak zauważa Greame Forbes - gdy zgadzamy się na pusty czas przed 

zaistnieniem zdarzeń, to automatycznie wprowadzamy „światy przesunięte" - nie widać 

bowiem powodu, dla którego nie mogłyby istnieć światy, w których ten sam ciąg zdarzeń jest 

poprzedzony nie równymi interwałami czasu pustego238. Jeśli zaś chodzi o puste 

światy(światy bez jakichkolwiek zdarzeń), to ich możliwość zdaje się możliwością czysto 

logiczną: istnieją teorie czasoprzestrzeni z pustymi modelami (na przykład pusty wszechświat 

                                                           

235 Tamże. Zdaniem Forbesa szczególnie ten drugi argument zdaje się zachowywać ważność, gdyż „two 
possibile worlds cannot differ over the dates of events unless they also differ over temporal relations among the 
events" (tamże). To ostatnie obowiązuje,  gdyż to, kiedy zdarza się dane zdarzenie, jest ściśle związane z tym, 
jaki jest porządek następstwa rzeczy (tamże). Inaczej jeszcze rzecz wyrażając: zgodnie z Leibnizjańskim 
principium identitatis indiscernibilium nie jest możliwe, by istniały rzeczy, które różnią się tylko numerycznie: 
są dwie, ale poza tym są całkowicie podobne – identyczne (por.: G. J. Whitrow, The Natura!..., s. 37). 
 

236 Stworzenie świata wraz z czasem wydaje się - jak pisze Mejbaum – racjonalnie nie do pomyślenia. 
Powstanie pewnej rzeczy znaczy bowiem, że w pewnej chwili tej rzeczy nie było, a w innej jest (W. Mejbaum, 
Kłopoty..., s. 159). 
 

237 Tamże, s. 24. 
 

238 Patrz: G. Forbes, Time..., s. 90. 
 



68 
 

de Sittera). Czy są one jednak fizycznie możliwe? Niektórzy sugerują, że są to tylko 

„artefakty formalizmu". Po nadto - jak zwraca uwagę W.H. Newton-Smith - idea pierwszego 

zdarzenią, które zachodzi w pustym czasie wcześniejszym do tego zdarzenia, stanowi 

naruszenie zasady zachowania energii239.                     ' 

Czas zdaje się własnością wybitnie relacyjną240. Na pytanie: czego własnością jest czas?, 

można odpowiedzieć w duchu einsteinowskiego relatywizmu - materii w ruchu. Szeroko zaś 

(po arystotelesowsku) pojęty ruch, czyli wszelka zmienność, którą wyżej uznałem za 

ontyczny fundament czasowości, jest kategorią relacyjną. Jak wskazywałem za 

Łukasiewiczem241, kategoria zmienności obejmuje przynajmniej trzy stosunki: 1/stosunek 

różności kolejnych faz procesu zmiany, 2) stosunek następstwa faz oraz 3) stosunek 

tożsamości zmieniającego się przedmiotu (układu)242. Do tego można by jeszcze dodać 

również to, że u podstaw samej zmienności, manifestującej się w rozmaitych procesach jako 

następstwo zdarzeń, leży relacja przyczynowa (według „zasady przyczynowości" wszystko, 

co się zdarza, ma swoją przyczynę). Zgodnie z  przyjętym za Łukasiewiczem określeniem 

zmienności, w pojęciu tym zawiera się stosunek różnicy. Za różnicę tę odpowiada zaś właśnie 

determinacja przyczynowa. 

Podkreślmy, że relacyjna koncepcja czasu nie musi być zarazem relatywistyczna (w 
                                                           

239 W.H. Newton-Smith, The Beginning..., s. 181. Ja dodałbym, że także idea i absolutnego początku, zgodnie z 
którą czas powstaje dopiero wraz z pierwszym zdarzenie rodzi zasadnicze trudności – stanowi naruszenie 
zasady ex nihilo nihil fit. Wydaje się nawet, że ta ostatnia sytuacja jest jeszcze bardziej niezgodna z zasadami 
zachowania niż ta scharakteryzowana przez Newtona-Smitha. Czas istniejący przed pierwszym zdarzeniem jest 
przecież czymś (chociaż w tym wypadku przydaje mu się określenie „pusty"), a zatem „pierwsze zdarzenie" nie 
brałoby się z niczego. W celu pozostania w zgodzie z zasadami  zachowania najlepiej jest - jak sądzę - przyjąć 
infinityzm: zdarzenia, a tym samym czas nie mają początku ani końca. Nie ma powodu, by uważać, że 
wyłonienie się świata w formie wielkiego wybuchu ze stanu osobliwego o „nieskończonej gęstości" było jakimś 
absolutnym początkiem czasu. Dlaczego samej osobliwości nie traktować jako powstałej z wcześniejszych 
„kosmologicznych zdarzeń"? (por.: tamże, s. 182). 
 

240 Patrz np.: M. Heller, Filozofia..., s. 107. Notabene możliwy jest też radykalny pogląd, zgodnie z którym 
każda własność przedmiotu materialnego ma charakter l relacyjny, tj. istnieje o tyle, o ile przedmiot, którego 
jest własnością, wchodzi w relacje z innymi przedmiotami  uniwersum. Pewną konkretyzacją tego stanowiska 
jest na jest zasada względności Emsta Macha, zgodnie z którą bezwładność (masa bezwładna) nie jest 
wewnętrzną własnością danego ciała, lecz wynikiem oddziaływań tego ciała z wszystkimi innymi masami we 
wszechświecie (patrz: Ks. J. Turek, Kosmologia… , s. 97-98, M. Heller, Ewolucja..., s. 25-26). Macha .zasada 
względności bezwładności jest jednak problematyczna. Nie udało się wykazać – mimo wysiłków Einsteina – że 
ogólna teoria względności ją realizuje. 
 

241 Patrz: przyp. 209. 

242 Kwestię koniecznych i dostatecznych warunków tożsamości przedmiotu trwającego w czasie dokładnie 
omawia Ingarden (R. Ingarden, Spór..., t. II, s. 414-476). 



69 
 

sensie relatywizmu fizycznego): relatywizmem nie jest na przykład relacjonizm Leibniza243. 

Za Mehlbergiem można przyjąć następujące określenia: l) relacyjna teoria czasu to taka, która 

zakłada, iż czas składa się z (polega na zachodzeniu) pewnych relacji; 2) relatywistyczna 

teoria czasu to taka, która uzależnia relacje czasowe od pewnych pozaczasowych 

okoliczności, takich jak: układ odniesienia, prędkość, masa etc.244 Według Leibniza czas jest 

porządkiem nierównoczesnych zdarzeń (relacjonizm), ale dla każdej pary nierównoczesnych 

zdarzeń następstwo jest niezmiennym faktem, wyznaczonym jednoznacznie przez te dwa 

zdarzenia (dokładniej: przez relacje przyczynowe między nimi 245). Inaczej: następstwo 

czasowe jest u Leibniza relacją absolutną, niezależną od układu odniesienia246. W 

przeciwieństwie do tego na przykład podobieństwo (jeśli nie określimy jednoznacznie jego 

aspektu) niej jest relacją absolutną: w zależności od wybranego względu dwa obiekty mogą 

być jednocześnie podobne i niepodobne do siebie. Analogicznie jest z ruchem w ogólnej 

teorii względności: to, czy obiekty poruszają się, czy spoczywają względem siebie, zależy od 

wybranego układu odniesienia247. 

                                                           
243 W polemice z Samuelem Clarkiem Leibniz pisał: „Co do mnie, niejednokrotnie podkreślałem, że mam          
p r z e s t r z e ń  za coś względnego, podobnie jak c z a s , mianowicie za porządek współistnienia rzeczy, 
podczas gdy czas stanowi porządek ich następstwa" (G.W. Leibniz,, Wyznanie wiary filozofa. Rozprawa 
metafizyczna. Monadologia. Zasady natury i łaski  oraz inne pisma filozoficzne, tłum. S. Cichowicz i in., 
Warszawa 1969, s. 336). 
 

244 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 44. 
 

245 M. Heller, Ewolucja..., s. 108. 
 

246 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 44. Heller pisze w tym kontekście: „[...] w świecie Leibniza nie mamy do 
czynienia z wieloma czasami, które by np. zależały od układ odniesienia (jak to ma miejsce w teorii 
względności), lecz (podobnie jak u Newtona) z jednym czasem [...]" (M. Heller, Ewolucja..., s. 108).                   
 
247 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 45. Z założeniem absolutnego czasu wiąże się problem absolutnego ruchu. 
Jeśli istniałby bowiem jakiś absolutny ruch periodyczny, to mielibyśmy tym samym uniwersalną miarę czasu dla 
wszystkich procesów światowych. Jak wiadomo, Newton uzasadniał istnienie ruchu absolutnego, odwołując się 
do słynnego eksperymentu z wirującym wiadrem pełnym wody (absolutny ruch rotacyjny jako przyczyna  
obniżenia się poziomu wody w wirującym wiadrze). Nie będę tu podawał dokładnego opisu tego eksperymentu, 
gdyż liczne opisy znajdują się w bogatej literaturze przedmiotu (patrz np.: C.D. Broad, Scientific Thought, s. 99-
100). Ogólnie biorąc, eksperyment ten miał pokazać, że za absolutnością ruchu przemawiają różnice dynamiczne 
- w tym wypadku chodziło o działanie siły odśrodkowej (H. Reichenbach, The Philosophy…, s. 210-214). 
Krytycy wnioskowania Newtona podkreślają, że chociaż same fakty stwierdzone w eksperymencie nie budzą 
zastrzeżeń, to wniosek o absolutności ruchu, jaki Newton wyprowadza z tego eksperymentu, nie wynika z niego 
koniecznie (logicznie). Co więcej, relatywista może tak zinterpretować rezultaty tego eksperymentu, że będą one 
kompatybilne z jego koncepcją (tamże, s. 101-102). Już George Berkeley krytykował założenia, jakie poczynił 
Newton w interpretacji swego eksperymentu z wirującym wiadrem. Założył on mianowicie, że eksperyment 
przyniósłby ten sam rezultat, gdyby był przeprowadzony w pustej przestrzeni. W rzeczywistości jednak 
przestrzeń nie była pusta, a przeto obserwowana rotacja była rotacją względną wobec ruchu innych ciał. Aby 
utrzymać założenie o ruchu absolutnym, trzeba by abstrahować od istnienia Ziemi i gwiazd stałych – ale właśnie 



70 
 

Pogląd relatywistyczny, zgodnie z którym - najogólniej biorąc - czas i przestrzeń 

stanowią charakterystyki poruszającej się materii, uważam za zgodny z relacjonizmem. I 

chociaż ani szczególna, ani ogólna teoria wzgledności nie są - jak sugeruje Gołosz - sprzeczne 

także z substancjalizmem248, to - ze względów wskazywanych wyżej - wybieram 

relacjonistyczną interpretację fizyki relatywistycznej249. Szczególna teoria względności 

wskazuje na zależność rozmiarów przestrzennych i czasowych ciał od ruchu, a ogólna teoria 

wzgędności stwierdza, że własności czasu i przestrzeni (czasoprzestrzeni)250 są zależne od 

                                                                                                                                                                                     
wydaje się, że istnienie przynajmniej niektórych ciał masywnych jest istotne dla efektu wywołanego w 
eksperymencie Newtona (C.D. Broad, Scientific Thought, s. 105-108). Emst Mach stwierdził, że siła odśrodkowa 
nie wskazuje na rotację względem absolutnej przestrzeni, lecz jedynie - względem mas uniwersum. Mach i 
Einstein względność rozszerzyli z kinematyki na dynamikę: siły nie są wielkościami absolutnymi, lecz zależą od 
systemu współrzędnych (H. Reichenbach, The Philosophy..., s. 214). Przy czym dynamiczns relatywność ruchu 
jest nie tylko - jak ujmuje to Reichenbach - zasadą filozoficzną, ale ma także obserwacyjne konsekwencje 
(tamże, s. 215-218). Dodatkowym zarzutem wobec argumentacji Newtona jest też to, iż ruch w jego 
eksperymencie był tylko pozornie kołowy - ze względu na obrót Ziemi wokół własnej osi, wokół Słońca etc. 
(patrz: G.J. Whitrow, The Natural..., s. 38). Ogólnie biorąc: relatywność ruchu polega na tym, że ruch jednych 
ciał ujmuje się zawsze względem ruchu innych ciał i nie sposób wyróżnić pewnych z tych ciał jako znajdujących 
się w spoczynku, gdyż sam spoczynek jest względny. Mówienie o ruchu zakłada - jak określa to Reichenbach - 
„a coordinative dfinition of rest", a ponieważ sam spoczynek także jest względny, można mówić o 
„relatywności relatywnego ruchu" (H. Reichenbach, The Philosophy..., s. 210, 219-220). 
 

248 J. Gołosz, Czas..., s. 55, 59. Jest natomiast sprzeczna z „absolutyzmem kinematycznym", gdyż zaprzecza 
możliwości absolutnego (jednoznacznego) wyznaczenia położenia oraz ruchu (tamże, s. 55). Zgodnie z 
absolutyzmem czas można uznać za absolutny, jeśli dla każdego z obserwatorów te same zdarzenia są 
równoczesne. Jednak zarówno transformacja Lorentza, jak i operacyjna definicja równoczesności wskazują na 
względność równoczesności (tamże, s, 56-57). Ogólnie Gołosz zwraca uwagę, że spory absolutyzm-relatywizm 
oraz substancjalizm-relacjonizm są niezależne (tamże, s. 59). 
 

249 Za taką właśnie interpretacją relatywizmu opowiadał się Einstein (tamże, s. 60). Inaczej jednak jest już u 
Mehlberga, który w swym fundamentalnym dziele o czasie łączy relatywizm z antyrelacjonizmem (H. Mehlberg, 
Time..., vol. II, s. 147-148, 226). Filozof uważa, że relacjonistyczne rozumienie czasu należy - przy bliższej 
analizie – uznać za niezgodne zarówno z STW, jak i OTW. Zwraca on uwagę, że wektory pola 
elektromagnetycznego oraz odpowiednie ładunki elektryczne i natężenia są w STW oraz OTW rozpatrywane są 
jako określone dla każdego indywidualnego punktu czterowymiarowego kontinuum kosmicznego. To samo 
dotyczy dystrybucji mas grawitacyjnych opisanej przez równania OTW. Wniosek stąd płynie - zdaniem 
Mehlberga - taki, że pojęcia czasoprzestrzenne są logicznie i ontologicznie niezależne od pojęć dotyczących 
procesów lub zdarzeń (tamże, s. 148). Jeśli pokusić się o słowo komentarza, to wydaje mi się, iż stanowisko 
Mehlberga wiąże się z „blokową", „eternalistyczną" wizją wszechświata, sugerowaną przez fizykę 
relatywistyczną (patrz: rozdział III, podrozdział 9.). Ponieważ interpretacja „blokowa” odrzuca w zasadzie 
obiektywny upływ czasu, trudno się dziwić, że jest niezgodan z jakąkolwiek (w tym - z relacyjną) koncepcją 
czasu. Cóż w tym wypadku można powiedzieć? Chyba tylko tyle, że teoria naukowa ma prawo abstrahować od 
pewnych aspektów wyjaśnianej rzeczywistości, stosować rozmaite idealizacje, pomijające pewne cechy. Można 
przypuścić, że określone wersje fizyki relatywistycznej pomijają po prostu własność czasowości (zmienności) 
świata. Nie znaczy to jednak, iżby o tej ostatniej nie wolno było mówić na poziomie ontologicznym. Przecież 
kontinuum czasoprzestrzenne bez materii i zachodzących w niej procesów, zdarzeń - to czysta abstrakcja. 
 

250 Zwróćmy przy okazji uwagę, że chciaż w fizyce relatywistycznej wprowadza się pojęcie czterowymiarowej 
rozmaitości - czasoprzestrzeni, to nie należy tego interpretować tak, iż czas staje się czwartym wymiarem 



71 
 

rozkładu i gęstości materii251. Są wprawdzie rozwiązania równań (pola) ogólnej teorii 

względności dla pustej czasoprzestrzeni (podał je Willem de Sitter), ale stanowią one tylko 

hipotetyczne, matematyczne modele pewnego świata możliwego, podczas gdy doświadczenia 

dotyczące świata realnego od razu nas przekonują, że puste modele nie są w „naszym" 

świecie zrealizowane252. Ponieważ jednak udowodniono, że równania Einsteina mają w 

kosmologii nieskończenie wiele rozwiązań, lepiej będzie przyjąć za Hellerem, że „materia 

modyfikuje czasoprzestrzeń, ale jej nie określa jednoznacznie"253. 

W związku z powyższym można uznać, że przeciw substancjalizmowi przemawia ogólna 

teoria względności - o tyle przynajmniej, o ile jej wprowadzenie do fizyki relatywistycznej 

można traktować jako przejście od jednorodnej do niejednorodnej struktury czasoprzestrzeni 

(rozmaite natężenia pola grawitacyjnego w różnych rejonach czasoprzestrzeni)254. Ponieważ 

OTW - jak to ujmuje C.D. Broad - przełamuje rozróżnienie czasoprzestrzeni oraz materii 

(materialnych zdarzeń), czasoprzestrzeń nie może być już uważana za bezwładny i obojętny 

„pojemnik", odróżnialny i ontologicznie niezależny od materiału, który go wypełnia255. 

Niekiedy wskazuje się na takie „paradoksy" substancjalizmu: jak czas, który jest 

trwaniem, może składać się z chwil pozbawionych trwania256; jeśli chwila jest czymś 

                                                                                                                                                                                     
przestrzennym (redukcja czasu do przestrzeni, geometryzaeja czasu). Przeciwnie - czas zachowuje tu swój 
specyficzny charakter Reichenbach wskazuje nawet, że czas - ze względu na związek z przyczynowością – jest 
charakterystyką bardziej fundamentalną niż przestrzeń (H. Reichenbach, The Philosophy..., s. 110-112). W 
kontekście pomiaru filozof pisze: „[...] measurements of space are reducible to measurements of time and [...] in 
the most generał gravitational fields, where no geometry of rigid bodies exist, the order of space can be defined 
only as the structure of causal chains" (tamże, s. 274). Reichenbachowi chodzi tu z jednej strony o to, że 
odległość przestrzenna jest mierzona za pomocą czasu, jakiego potrzebuje światło, aby ją pokonać, a z drugiej - 
że porządek przestrzenny (w sensie relacji leżenia między) jest ontycznie ufundowany na zasadzie oddziaływania 
przez kontakt (principle of action by contact): odziaływanie kauzalne nie może dosięgnąć oddzielnych punktów 
przestrzeni bez przechodzenia przez punkty pośrednie (tamże, s. 274-275).               
 

251 J. Such, Czas i przestrzeń, [w:] Filozofia a nauka. Zarys encyklopedyczny, red. Z. Cackowski, J. Kmita, K. 
Szaniawski, Wrocław-Warszawa-Kraków 1987, s. 61-75. 
 

252 J. Gołosz, Czas..., s. 50-51. 
 

253 M. Heller, Filozofia przyrody..., s. 112. 
 

254 C.D. Broad, Scientific Thought, s. 485. 
 

255 Tamże, s. 485-486. 
 

256 W kwestii krytyki pojęcia „punktowej" (nierozciągłej) chwili - patrz np.: M. Čapek The Fiction of instants, 



72 
 

rzeczywistym, a zarazem pozbawionym trwania, to jej urzeczywistnienie jest równocześnie 

jej unicestwieniem257. Są to ewidentne „substancjalistyczne" nieporozumienia. Na przykład 

M. Čapek uznaje fikcyjność pojęcia chwili bez trwania, wskazując, że matematyczna 

ciągłość258 jest tylko w przybliżeniu stosowalna do makroświata, a przestaje być stosowalna 

w skali mikro (poziom kwantowy). Czas (zmienność) na tym poziomie nie jest nieskończenie 

podzielny. Chwili bez trwania brak - zdaniem Čapka - nie tylko fizycznej realności (świat w 

danej chwili „punktowej" jest pojęciem pustym, analogicznie do melodii w danej chwili259), 

ale także psychicznej: psychiczna teraźniejszość zawsze ma jakieś trwanie260. Ze względu na 

wysoką abstrakcyjność pojęcia „punktowej" chwili („punktu w czasie") niekórzy teoretycy 

proponują analizę czasu nie w terminach „punktowych" momentów, lecz okresów261. 

Oczywiście takie okresy można próbować interpretować substancjalistycznie jako „obszary 

                                                                                                                                                                                     
[w:] The Study of Time, ed. by J.T. Fraser, F.C. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972, s. 332-
344. 
 

257 L. Regner, Źółw..., s. 7. Jest to efekt wspominanej już wyżej substancjalizacji pojęcia czasu. 
 

258 Traktując czas jak geometryczną linię, mamy tedencję do uznawania, że - analogicznie do bezwymiarowych 
punków - powinny istnieć chwile bez trwania (M. Čapek, The Fiction..., s. 338). 
 

259 Tamże, s. 340. 
 

260 William James pisał: „Rzeczywiście uświadamiana teraźniejszość nie jest ostrzem noża; to raczej 
dwuspadowy dach o pewnej szerokości, na którym usadowieni spoglądamy w obie strony czasu" (cyt. za: K. 
Michalski, Logika i czas. Próba analizy Husserlowskiej teorii sensu, Warszawa 1988, s. 177). Abstrakcyjność 
pojęcia czasu jako zbioru punktów pozbawionych trwania podkreśla także van Benthem (J.F.A.K. van Benthem, 
The Logic of Time..., s. 3). 
 

261 Formalną strukturę czasu jako „rozmaitości periodycznej" (złożonej z periodów jako podstawowych 
jednostek) rozważa van Benthem (J.F.A.K. van Benthem, The Logic of Time..., s. 58 i nn). Strukturą periodyczną 
jest u niego niepusty zbiór, na którym określone są relacje inkluzji i poprzedzania (tamże, s. 59). Oczywiście 
powstaje tu także problem ewentualnego istnienia interwału atomowego (tamże, s. 64), przy czym niektórzy 
teoretycy dopuszczają możliwość różnych długości trwania dla różnych atomów czasowych (tamże, s. 98). W 
tym sensie „atomowość" nie oznaczałaby „kwantowości", tj. istnienia najmniejszego kwantu trwania. Samo zaś 
istnienie najmniejszego (elementarnego) kwantu działania (stała Plancka) nie przesądza jeszcze istnienia 
elementarnego kwantu czasu. Przyjęcie stałej Plancka oznacza jedynie, że nie ma takiego przedziału czasowego, 
w którym wartość wykonanej pracy (wyemitowanej energii) byłaby mniejsza od podanej przez Plancka. Zresztą 
w ogóle można się zastanowić, czy koncepcja atomowych interwałów czasowych nie wiąże się li tylko z 
pewnymi ograniczeniami epistemologicznymi: w procesach takiego a takiego typu nie jestem w stanie 
rejestrować krótszych  przedziałów czasowych. Tak można interpretować na przykład czas trwania ery     
Plancka (10–43s). 
 



73 
 

zmienności", ale „naturalniejsze” jest sprowadzenie ich do sekwencji następujących po sobie 

zdarzeń. 

Dostrzegając problematyczność wykładni substancjalistycznej, przyjmuję, że czasowość 

rzeczy polega na pewnym stosunku łączącym poszczególne stany (fazy jej zmienności) czy 

zdarzenia dziejące się w jej obrębie. Jest to stosunek bardzo abstrakcyjny - relacja następstwa, 

ale ujmujący pewien realny aspekt bytu. Jego konkretyzacji można poszukiwać w relacji 

przyczynowo-skutkowej262, której uszczegółowieniami są z kolei rozmaite specjalne związki 

między obiektami materialnymi, opisywane przez poszczególne nauki przyrodnicze. 

Antysubstancjalistyczne, a mówiąc pozytywnie – relacjonistyczne rozumienie czasu 

znajdziemy także u Russella. Podejście do problematy czasu, jakie zaprezentował on w 

Naszej wiedzy o świecie zewnętrznym263,  można - zgodnie z przyjętym na początku tego 

podrozdziału rozróżnieniem - określić jako redukcjonizm ontologiczny. Stanowisko takie 

wpisuje się w kontekst myślenia inspirowanego Ockhamowską brzytwą. Russell stosuje 

pewien wariant brzytwy Ockhama w celu „redukcji" takich domniemanych bytów 

metafizycznych, jak punkty czy chwile. Użyte przez niego kryterium nieistnienia można 

sformułować następująco: nie należy zakładać dać istnienia czegoś, co jest „logiczną" 

(mnogościową) konstrukcją z „surowych danych” doświadczenia264. Jeśli chodzi o chwile 

(momenty), to surowymi danymi są według Russella zdarzenia oraz relacje równoczesności i 

wcześniejszości265. Wychodząc z tych danych, podaje on po prostu równoważnościową 

definicję chwili (momentu), określając ją jako klasę abstrakcji relacji równoczesności 

zachodzącej między zdarzeniami266. Russell pokazuje, że tak zdefiniowane chwile czynią 

zadość matematycznej teorii czasu. Zwróćmy przy tym uwagę, że - zgodnie z tym – zdarzenia 

nie są niemającymi rozciągłości czasowej realnościami „punktowymi"267, lecz mają określone 

                                                           
262 Szczegóły dotyczące rozmaitych ujęć kauzalnej teorii czasu znajdzie czytelnik w przywoływanym już dziele 
H. Mehlberga Time..., a także w rozdziale II tej książki. 

 

263 B. Russell, Nasza wiedza... 
 

264 Por.: tamże, s. 124. 
 

265 Tamże.  

266 Por.: tamże, s. 126-127. 
 

267 Jako „punktowe" interpretował zdarzenia na przykład Ingarden: „Zdarzenia bowiem charakteryzuje to 
właśnie, że nie mają żadnego trwania" (R. Ingarden, Spór…, t. I,s. 189). 



74 
 

trwanie268. Skutkuje to tym, że równoczesność zdarzeń jest rozumiana przez Russella jako 

częściowe „zachodzenie na siebie"269. Zbiórj wszystkich takich zdarzeń zachodzących na 

siebie określa właśnie jako punktową chwilę. Filozof podaje też inną definicję punktowej 

chwili, odwołującą się do relacji zawierania270. Wydaje się, że zgodne z tą konstrukcją będzie 

określenie punktowej chwili jako granicy nieskończonego ciągu zdarzeń zachodzących w 

coraz krótszym przedziale czasu271. W każdym razie Russell zaproponował „oszczędną", 

relacjonistyczną koncepcję czasu o dużym stopniu klarowności. 

Inną sprawą jest, że niektórzy teoretycy za konwencjonalne i abstrakcyjne uznają nie 

tylko momenty, ale także zdarzenia (do których odwoływaliśmy się w definicji chwili). Van 

Benthem na przykład traktuje zdarzenia jako „językowe konstrukcje” i określa mianem 

„intervals cum description"272. Wyjaśnia on, że rzeczywistość doświadczenia jest ciągłym 

ruchem, który ludzie ze względów pragmatycznych „tną na kawałki" za pośrednictwem 

                                                                                                                                                                                     
 

268 „[...] zdarzenie nie ma punktowego charakteru, to znaczy może być 
równoczesne z dwoma zdarzeniami, które nie są równoczesne względem 
siebie" (B. Russell, Nasza wiedza..., s. 125). Także van Benthem proponuje 
traktować zdarzenia jako interwały (J.F.A.K. van Benthem, The Logic of 
Time..., s. 113). 
 
 

269 U Russella czytamy na przykład; „[...] C jest zdarzeniem, które zachodzi 
równocześnie z A i B, ale kończy się wcześniej niż każde z tych zdarzeń" 
(Nasza wiedza…, s. 126). Filozof pisze też: „Wcześniejsze, równoczesne i 
późniejsze nie są wzajemnie sprzecznymi określeniami, kiedy rozpatrujemy 
zdarzenia, które trwają przez pewien określony czas, choćby bardzo krótki [...]" 
(tamże, s. 125). 
 

270 „Pewien przedmiot będzie czasowo zawarty w drugim przedmiocie, jeśli jest 
równoczesny z tym drugim przedmiotem, ale nie jest wcześniejszy ani 
późniejszy od niego” (tamże, s. 130). 
 

271 Można przyjąć, że pojęcie chwili – podobnie jak pojęcie punktu geometrycznego – można zinterpretować 
matematycznie jako następstwo wartości dążących do pewnej granicy (patrz: P. Meredith, The Psychophysical 
Structure of Temporal Information, [w:] The Study of Time, ed. by J. T. Fraser, F.C. Haber, G.H. Müller, Berlin-
Heidelberg-New York 1972, s. 271). 
 

272 F. J.A.K. van Benthem, The Logic of Time..., s. 113. 
 



75 
 

języka273. Trzeba jednak powiedzieć, że ten quasi-bergsonowski sposób interpretacji poznania 

świata jako zrywania ciągłości i atomizacji „żywego płynięcia" rzeczywistości nie do końca 

jest przekonywający. Czy nie istnieją także obiektywne podstawy wyróżniania zdarzeń? 

Przecież nie wszystko ze wszystkim się „zlewa"; zdarzenie polegające na przykład na emisji 

fotonu przez jedną cząstkę jest „osobne" (chociażby poprzedza w czasie) zdarzenie 

polegające na absorpcji tegoż fotonu. Poza tym „tnąc" rzeczywistość, tniemy to, co realne, 

uzyskując realne „kawałki". 

Dodajmy jeszcze, że relacjonizm jest w zasadzie zgodny ze „standardową topologią" 

czasu, tj. z teorią, w której uznaje się nieograniczoność, ciągłość, linearość i 

nierozgałęzioność czasu274. Robin Le Poidevin uważał nawet, że relacjonizm z konieczności 

pociąga za sobą nieograniczoność, ciągłość i nieskończoną rozciągłość czasu, nie 

rozstrzygając jednakże kwestii (nie)rozgałęzioności czasu. Co się zaś tyczy problemu 

linearości (zamkniętości) czasu, to stwierdził on, że - z punktu widzenia relacjonizmu - nie 

jest to kwestia empiryczna275. Zwróćmy uwagę, że ustalenia te Le Poidevin odnosi do 

„potencjalistycznej" wersji relacjonizmu, zgodnie z którą czas jest logiczną konstrukcją nie 

tylko ze zdarzeń i aktualnych, ale także ze zdarzeń możliwych276. Można oczywiście mieć 

wątpliwości, czy łączenie relacjonizmu temporalnego z potencjalizmem jest konieczne i 

właściwe – czy na przykład nie wikła nas niepotrzebnie w problematyczną metafizykę 

światów możliwych? Przypuszczam, że to właśnie pojawienie się modalności w koncepcji Le 

Poidevina sprawia, że ta wersja relacjonizmu nie wyklucza czasu rozgałęzionego277. 

Oczywiście pod adresem preferowanej tu koncepcji czasu formułowane były różne 

obiekcje. Jednym z krytyków interpretacji relacjonistycznej był Alfred N. Whitehead, który 

                                                           
273 Tamże.  

274 R. Le Poidevin, Relationism..., s. 155-156. 
 

275 Dokładniej: jeśli założymy, że czas „rozciąga się" w nieskończoność, to każda empiryczna obserwacja będzie 
spójna zarówno z hipotezą, że czas jest linearny, jak i - że jest zamknięty. Analogia geometryczna, jaką 
przywołuje w tym kontekście Le Poidevin, jest następująca: nie można przekonać się empirycznie, czy ktoś 
porusza się po nieskończonej linii, czy po okręgu o nieskończonym promieniu (tamże, s. 158, 160-161). Należy 
dodać, że Le Poidevin stwierdził później, iż „implikacje" między relacjonizmem a własnościami topologicznymi 
czasu nie są wcale takie ścisłe, i poprzestał na konstatacji, że żadna szczególna topologia nie wiąże się w sposób 
konieczny z relacjonizmem. 
 

276 Tamże, s. 152. 

277 Tamże, s. 161. 



76 
 

relacjonizm temporalny rozumiał tak, iż czas jest zbiorem relacji, których człony (materialne 

rzeczy lub jakości zmysłowe) mają bierny charakter i przysługuje im bezczasowe trwanie278. 

Taki zaś charakter członów relacji czasowej („wyrazów" uporządkowanego ciągu czasowego) 

nie jest zgodny z płynięciem i kreatywną ewolucją natury, których doświadczamy279. Trudno 

w tej argumentacji zrozumieć, dlaczego człony relacji czasowej same miałyby być czymś 

bezczasowym, niezmiennym. Przecież właśnie porządek następstwa jest ściśle związany ze 

zmianami w członach relacji czasowej: jeśli – na przykład – jeden stan w rozwoju embrionu 

następuje po drugim, znaczy to, że w embrionie zaszła zmiana. Stan poprzedzający nie jest 

niezmienny, skoro przechodzi w następny - i to samo można powiedzieć o jego następniku. 

Whitehead jednak skłania się w swej interpretacji relacjonizmu ku sensualizmowi, uznając - 

podobnie jak Hume - że członami relacji czasowej są „martwe jakości zmysłowe (lifeless 

sensa”280, co ewidentnie ułatwia mu krytykę. Ale jeśli przedmiot krytyki zostaje 

spreparowany w upraszczający sposób, to traci ona na wartości. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           

278 W. Mays, Whitehead and the Philosophy of Time, [w:] The Study of Time, J.T. Fraser, F.C. Haber, G.K. 
Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972, s. 358. 
 

279 Tamże. 

280 Tamże, s. 358, 360. 



77 
 

5. Kilka uwag o ontologii relacji 

 

W związku z preferowaną w tej książce relacyjną koncepcją czasu281 nie od rzeczy będzie 

napisać parę słów na temat statusu ontologicznego relacji w ogóle. Relacje pojmuję jako 

niesamoistne i niesamodzielne bytowo w tym sensie, jaki nadaje słowom „niesamoistny" i 

„niesamodzielny” Roman Ingarden w Sporze o istnienie świata. Relacje uważam zatem za 

niesamoistne, gdyż swój fundament bytowy mają nie w sobie, lecz w czymś innym; nie są 

same w sobie immanentnie określone282. Fundamentem bytowym relacji są przedmioty (ich 

określone cechy) wchodzące w relację283. Jeśli ustalam zachodzenie relacji wyższości Piotra 

od Pawła, to relację tę określa wzrost Piotra oraz wzrost Pawła i w tym sensie wskazane 

                                                           

281 Warto odnotować, że Mehlberg w swych fundamentalnych rozważaniach o czasie wskazuje na ograniczenia 
relacyjnej koncepcji czasu - w szczególności w obszarze teorii kwantowej. Mehlberg uznaje też - w 
przeciwieństwie do mnie - niezgodność między fizyką relatywistyczną a relacyjną koncepcją czasu. W związku 
z tym sugeruje traktowanie czasu jako bytu (entity) rządzącego się własnymi prawami, który „will be found to 
provide the gist of the reality of the physical universe we live in and the psychological world somehow 
embedded in his universe" (H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 12). Sądzę przy tym, że niezgodność między 
Mehlbergiem a moim ujęciem jest tylko pozorna; Mehlberg zdaje się bowiem ograniczać relacyjną koncepcję 
czasu do takich fundamentalnych relacji czasowych, jak: równoczesność, następstwo, długość trwania, podczas 
gdy ja nie ograniczam relacji czasowych tylko do następstwa czy równoczesności, lecz rozszerzam je na realne 
(„energetyczne") oddziaływanie między przedmiotami materialnymi – idzie mi o związek przyczynowy. 

 
 

282 R. Ingarden, Spór..., t. I, s. 84. 
 

283 Interpretację tę skomplikowałoby niewątpliwie uznanie, że wszystkie cechy przedmiotów mają pochodzenie 
relacyjne, tj. że niektóre relacje, w jakie wchodzi dany przedmiot ze wszystkimi innymi (bądź w wersji mniej 
radykalnej - z niektórymi) przedmiotami w uniwersum, są konstytutywne dla jego „natury". Wydaje się jednak, 
że takiej koncepcji nie da się utrzymać. Niewątpliwie jest tak, że relacje (w szczególności oddziaływania 
polegające na wymianie materii-energii), w jakich pozostaje dany obiekt materialny do innych obiektów, mogą - 
w różnym zresztą stopniu - określać jego „naturę". Jednak ogólnie biorąc: żeby coś mogło wejść w relację z 
czymś innym, musi być już do pewnego stopnia ukonstytuowane lub określone, musi być jakąś rzeczą. W tym 
sensie relacje (przynajmniej niektóre), w jakie wchodzi dany przedmiot z innymi, nie tyle konstytuują jego 
„naturę” w sposób absolutny, ile raczej mają na nią wpływ, zmieniają ją- czasem w zasadniczym stopniu. 
Wzmocnienie tego poglądu do tezy, że wszystkie relacje, w jakich pozostaje dany pzedmiot do innych, są 
konstytutywne dla jego natury („relacje wewnętrzne"), jest jeszcze bardziej problematyczne (patrz: B. Russell, 
Mój rozwój filozoficzny, tłum. H. Krahelska i C. Znamierowski, Warszawa 1971, s. 56—67). O ile bowiem na 
przykład oddziaływanie cieplne ma wpływ na własności termiczne ciał pozostających w tej zależności, o tyle 
stosunek wyższości między ludźmi czy – następstwa czasowego między stanami rzeczy nie wydaje się 
modyfikować własności pozostających w nim obiektów. 
 



78 
 

cechy obu tych ludzi są fundamentem bytowym zachodzącej między nimi relacji284.Według 

Ingardena nieimmanencja (niesamoistność) określeń jest właściwa przede wszystkim 

przedmiotom czysto intencjonalnym, czyli takim, które „czerpią swe istnienie i swe całkowite 

uposażenie ze spełnienia pewnego intencyjnego przeżycia świadomości (»aktu«)"285. Sądzę, 

że w ujęciu monizmu egzystencjalnego, tj. poglądu uznającego istnienie tylko w jednym 

sensie - w sensie bytowej autonomii, relacje nie istnieją286. Są tworem czysto umysłowym, 

intencjonalnym. Nie znaczy to jednak, że nic im realnie w przedmiocie nie odpowiada. To 

właśnie pewne cechy przedmiotów stanowią podstawę ich wprowadzenia. W odniesieniu do 

czasu: ponieważ A zachodzi, zanim zachodzi B (A jest przyczyną B), więc przyjmujemy, że A 

jest wcześniejsze od B. Jeśli zaś chodzi o niesamodzielność, to polega ona na koniecznym 

współistnieniu w obrębie jednej całości z czymś innym287. Relacja nie może istnieć sama dla 

siebie, w oddzieleniu od rzeczy, między którymi zachodzi - podobnie jak barwa czerwona nie 

może istnieć w oddzieleniu od czerwonej rzeczy288. Możemy ją co najwyżej abstrakcyjnie 

rozważać jako oddzieloną od tej rzeczy czy jako wspólną wielu rzeczom jakość idealną, 

osiąganą w umysłowym akcie ideacji. Dodam jeszcze, że niesamodzielność relacji ma, 

według mnie, charakter istotny (formalny) - jest analitycznie zawarta w jej pojęciu, a nie 

przygodny (materialny), tzn. związany z takim, a nie innym urządzeniem świata realnego: na 

przykład kończyny jako mogące w pełni wykonywać swe funkcje są niesamodzielne 

względem reszty ciała zwierzęcia. 

Pozapodmiotowo istnieją – jak zakładam – tylko indywidua. Relacje zaś (przynajmniej 

niektóre - i do tych zaliczam właśnie podstawowe relacje czasowe) to konstrukty teoretyczne, 
                                                           

284 Notabene dla Ingardena „każda czysta jakość idealna, jak np. »czerwień sama w sobie«, jest samoistna" (R. 
Ingarden, Spór..., t. I, s. 85). Godząc się nawet na tę kontrowersyjną - moim zdaniem - konstatację (czy czerwień 
nie jest zawsze czerwienią czegoś?), trudno byłoby odnieść ją do relacji. Pojęcie relacji samej w sobie wydaje 
się nie  mieć sensu. 
 

285 Tamże, s. 87-88. 
 

286 Z punktu widzenia „pluralizmu egzystencjalnego" można by powiedzieć - istnieją intencjonalnie. W 
przeciwieństwie jednak do Ingardena, który krytykuje stanowisko monizmu egzystencjalnego (tamże, s. 88-91), 
opowiadam się za tym ostatnim. Istnienie rozumiem obiektywistycznie: „istnieć" znaczy być nie być zależnym li 
tylko od warunków podmiotowych. Istnieje zarówno akt, jak i treść przedstawienia (imaginacji) fikcyjnej postaci 
literackiej, nie istnieje zaś realnie sama ta postać. Jest ona właśnie przedmiotem czysto intencjonalnym (patrz: 
M. Łagosz, Brzytwa..., s. 31-32), czyli nieistniejącym w moim rozumieniu. 
 

287 Tamże, s. 116. 

288 Tamże, s. 117. 



79 
 

będące efektem czynności umysłowej - porównywania. Kiedy na Ziemi nie było ludzi - 

przyjmijmy - drzewo A miało 17 m, a drzewo B 10 m. Taki był obiektywny stan rzeczy289. 

Dopiero wraz z pojawieniem się podmiotu myślącego powstał byt intencjonalny: relacja 

wyższości A wobec B. Gwoli ścisłości powinniśmy rozróżnić dwa rodzaje relacji: a) relacje 

intencjonalne, b) relacje obiektywne (niezależne od spełniania jakichkolwiek aktów 

świadomości). Do tych pierwszych należy na przykład relacja mniejszości/większości, a do 

drugich - relacje przyczynowo-skutkowe, polegające na przepływie energii od jednego ciała 

do drugiego.  

  Powstaje tu problem, czy jakiekolwiek dwa przedmioty materialne mogą być 

energetycznie (kauzalnie) izolowane (niezależne). Należałoby tu rozważyć zasadność teorii 

nieograniczoności oddziaływań w wersji uogólnionej: „każdy dowolny przedmiot oddziałuje 

na każdy inny dowolny obiekt w świecie"290. Założenia tej teorii są jednak tak mocne i tym 

samym problematyczne, że w zasadzie nie można jej uznać. Do założeń tych należy 

nieskończona wielokierunkowość przedmiotu, tj. zdolność do równoczesnego wiązania się 

relacją oddziaływania ze wszystkimi innymi obiektami we wszechświecie291. Poza tym 

pojawia się pytanie o jakość i moc takiego wszechogarniającego oddziaływania. Właściwie -

jak wskazuje Lipiec - nie można o takim oddziaływaniu powiedzieć więcej, niż że jest to, 

„jakiś" przekaz energii. Oddziaływanie takie byłoby trudno wykrywalne (praktycznie 

niemierzalne). Problemy byłyby też z ustaleniem „toru" takiego oddziaływania292. Jest też 

niemal oczywiste, że takie wszechogarniające oddziaływanie nie mogłoby być 

oddziaływaniem bezpośrednim. W tym wypadku bowiem należałoby przyjąć albo absolutną 

„przenikliwość" oddziaływania względem przedmiotów rozdzielających oddziałujące na 

siebie odległe przedmioty, albo istnienie „luk" w obrębie przedmiotów rozdzielających 

przedmioty oddziałujące wzajemnie293. Tak więc zwolennikowi teorii nieograniczoności 

oddziaływań pozostałoby przyjęcie oddziaływania pośredniego, z czym także wiążą się liczne 

problemy, z których główny dotyczy założenia uniwersalnej „wieloprzekaźnikowości". 

                                                           
289 Pomijając - rzecz jasna - użytą tu konwencjonalną jednostkę miary. 
 

290 J. Lipiec, Ontologia..., s. 240. 
 

291 Tamże, s. 241. 

292 Tamże, s. 243. 

293 Tamże, s. 245-246. 



80 
 

Przedmioty pośredniczące (znajdujące się między jakimiś dwoma odległymi oddziałującymi 

przedmiotami) muszą być niejako „przeźroczyste" dla danego typu oddziaływania. Lipiec 

zwraca jednak uwagę, że właściwie żaden przedmiot nie może być - na mocy definicji 

przedmiotu „jako pewnej zorganizowanej struktury własnej zawartości materialnej"294 - 

doskonałym przewodnikiem relacji: zawsze jest modyfikatorem relacji, na której linii się 

znajduje295. Chociaż nie da się utrzymać tezy o nieograniczoności oddziaływań przedmiotów 

we wszechświecie, nie oznacza to - co ważne z mojego punktu widzenia - odrzucenia tezy o 

wszechoddziaływaniu296, co pozwala z kolei na uznanie jedności materialnego bytu.  

Wskazany przez Lipca brak związku między wspomnianymi tezami można ująć tak: 

chociaż każdy przedmiot oddziałuje z czymś, to nie oddziałuje on na każdy inny przedmiot. 

Mimo jakieś P nie oddziałuje na jakieś S ani bezpośrednio, ani pośrednio, to oba przedmioty 

funkcjonują w obrębie świata, stanowiącego jedność wszystkich przedmiotów - podobnie jak 

łańcuch stanowi jedność, choć oddalone ogniwa nie są ze sobą powiązane. Lipiec mówi w 

tym przypadku o uwarunkowaniu przechodnim. Związek ten zachodzi między 

nieoddziałującymi ze sobą przedmiotami A i C o tyle, o ile istnieje takie B, że A oddziałuje z 

B, a B z C. Uwarunkowanie przechodnie zapewnia jedność świata mimo czasowego oddalenia 

zachodzących w nim zdarzeń.           

Co się tyczy niezależności „energetycznej" (kauzalnej) przedmiotów uwikłanych w 

podstawowe relacje czasowe, to nawet jeśli uznamy relacja kauzalne za uwikłane czasowo w 

sposób istotny (lub nawet więcej: za stanowiące w pewnym sensie ontyczny fundament 

czasowości), to - na mocy przeprowadzonych wyżej rozważań, odrzucających założenie nie" 

ograniczoności oddziaływań, możemy przyjąć, że przynajmniej niektóre relacje czasowe 

(wcześniejszy, późniejszy) są niezależne od relacji kauzalnych. Chociaż - prawdopodobnie - 

wszystko, co jest przyczyną S, jest wcześniejsze (niepóźniejsze) od S, to nie wszystko, co 

wcześniejsze (niepóźniejsze) od S, jest jego przyczyną. Nawet gdy założymy, że 

podstawowym polem, na którym dokonuje się nasze doświadczenie (poznanie) czasu, są 

związki przyczynowe (zgodnie z doświadczeniem zewnętrznym można przyjąć, że nawet gdy 

doświadczam A jako wcześniejszego niż B, nie zakładając jakiegoś bezpośredniego związku 

kauzalnego między A i B, to i tak możliwość doświadczenia tej relacji czasowej zasadza się 

na tym, że A przyczynuje moją percepcję wcześniej niż B), to relacje czasowe same w sobie 
                                                           

294 Tamże, s. 265. 

295 Tamże, s. 266. 

296 Tamże, s. 263. 



81 
 

nie wyrażają realnego oddziaływania, a co najwyżej - jego możliwość297.  

Zresztą sprawa związku między kategorią czasu i pojęciem przyczynowości jest bardziej 

złożona. Jednym z podstawowych zarzutów wobec tzw. kauzalnych teorii czasu jest 

„argument z niedomiaru”: relacji kauzalnych jest mniej niż związków następstwa czasowego 

(nie każda relacja następstwa czasowego jest związkiem przyczynowym).  

Chociaż jednak  nie każde dwa następujące po sobie zdarzenia pozostają względem siebie 

w związku przyczynowym, to  – jak słusznie twierdzą zwolennicy kauzalnych teorii czasu – 

następstwo czasowe da się wyjaśnić w kategoriach przyczynowości. Jeśli bowiem zdarzenie x  

poprzedza zdarzenie y, a  nie jest przy tym jego przyczyną, to należy ono przecież  do szeroko 

rozumianych warunków działania przyczyny  y-a.   

    Odmienny  argument za uniwersalnością kauzalnej teorii czasu można oprzeć na modalnej 

kategorii  możliwości: „x jest wcześniejsze od y” znaczy w tym przypadku tyle co: „x należy 

do obszaru możliwych przyczyn y-a”. 

    Można by także odwołać się tu do przywołanej wyżej koncepcji  uwarunkowania 

przechodniego: chociaż x nie oddziałuje na y, to poprzez to, że x oddziałuje na jakieś 

oddziałujące na y z, x „w sposób przechodni” modyfikuje y.  

     Widać zatem, że argument „z niedomiaru” (więcej jest faktów następstwa czasowego niż 

powiązań przyczynowych) nie podważa w sposób istotny  kauzalnych teorii czasu; dlatego też 

pewien wariant kauzalnej teorii czasu biorę za podstawę rozważań prowadzonych w rozdziale 

drugim tej książki. 

 

 

 

 

                                                           
297 Chyba że uznamy, iż „wszystko wypływa z jednego źródła" w postaci pojedynczego łańcucha kauzalnego. 
 



82 
 

6. Problem realności przeszłości oraz przyszłości 

 

Pozostając na poziomie rozważań ogólnoontologicznych, chcę zwrócić uwagę na związek 

pojęcia czasu z kategorią istnienia (w aspekcie kryterium tego ostatniego). Czasowość 

(podobnie zresztą jak przestrzenność) jest tak fundamentalną (choć relatywną i 

niesubstancjalną) cechą bytu realnego, że - z materialistycznego punktu widzenia - można 

przyjąć czasoprzestrzenne kryterium istnienia: x istnieje wtedy i tylko wtedy, gdy x  zajmuje 

miejsce w przestrzeni lub da się „zlokalizować" w czasie (można mu przypisać parametr 

czasowy) - co na mocy uznawanego w tej książce relacjonizmu jest równoważne 

stwierdzeniu, że x pozostaje w relacji przestrzennej lub czasowej z jakimś innym 

przedmiotem298. 

W przypadku rozważanego kryterium można by się w zasadzie ograniczyć tylko do 

charakterystyki czasowej, gdyż wobec niektórych przedmiotów z całą pewnością realnych 

(jak akty psychiczne, zdarzenia mentalne) mogą powstać wątpliwości co do ich lokalizacji 

przestrzennej299. Taka (czasowa) koncepcja istnienia może działać jak brzytwa Ockhama 

(swoiste kryterium redukcji ontologicznych), tj. „ciąć" (redukować) typy przedmiotów 

uważanych tradycyjnie za „aczasowe": powszechniki, rozmaite obiekty matematyczne i 

logiczne, absolutne wartości i inne. Dokładniej formułując zaproponowaną tu koncepcję, 

trzeba powiedzieć, że wszystkiemu, co istniało, istnieje lub istnieć będzie, można przypisać 

parametr czasowy t i vice versa (czasowość byłaby zatem warunkiem koniecznym i zarazem 

dostatecznym istnienia), przy czym trzeba tu wyjaśnić, że parametru t - jako związanego z 

realną zmianą - nie można przypisać przedmiotom li tylko domniemanym, wyobrażonym, 

fikcyjnym. W tym sensie czasowe jest na przykład przedstawienie (akt oraz jego treść) 

centaura, ale nie sam centaur jako domniemany przedmiot tego przedstawienia, gdyż on nie 

                                                           
298 Z punktu widzenia „aczasowego" idealizmu obiektywnego (na przykład typu platońskiego) 
czasoprzestrzenność można uznać co najwyżej za warunek dostateczny istnienia, tj. przyjąć okres warunkowy: 
jeśli x zajmuje miejsce w przestrzeni lub da się zlokalizować w czasie (można mu przypisać parametr czasowy), 
to x istnieje. 
 

299 Mimo wszystko trudno byłoby utrzymywać w odniesieniu do fenomenów psychicznych, że nie znajdują się 
nigdzie. Pisałem o tym w: M. Łagosz, Brzytwa..., s. 91-92. 
 



83 
 

istnieje i jako taki nie podlega zmienności300. 

Jedna z wątpliwości, jaka narzuca się wobec przyjętego tu kryterium istnienia, opiera się 

na tym, iż nie jest bezpośrednio oczywiste, że coś istnieje tylko wtedy, gdy jest z czymś 

innym w relacji czasowej (według relacjonizmu tylko wtedy można temu czemuś przypisać 

parametr czasowy). Na przykład F.H. Bradley wysunął przypuszczenie, że mogłoby istnieć 

wiele niezależnych serii czasowych, w których obrębie zdarzenia byłyby czasowo powiązane, 

lecz żadna z tych serii nie wchodziłaby w żaden związek czasowy z czymkolwiek 

zewnętrznym301. Trzeba jednak powiedzieć, że z materialistycznego punktu widzenia taka 

izolacja serii czasowych wydaje się mało prawdopodobna. 

Ważniejsza chyba wątpliwość pojawia się w związku z pojęciem przyszłości302. Można 

bowiem wskazywać, że przedmiotom (zdarzeniom przyszłym albo w ogóle nie można 

przypisać parametru t, albo można to zrobić tylko w stosunku do tych zdarzeń, które 

nieuchronnie nastąpią na mocy prawidłowości opisywanych przez ściśle deterministyczne 

prawa przyrodnicze (założenie: przyczyny jednoznacznie i nieuchronnie wywołują swoje 

skutki). Można zatem powiedzieć, że sfera tego, co możliwe, w sensie kontyngencji 

(możliwe, że zajdzie, i możliwe, że nie zajdzie)303, nie może mieć aktualnej charakterystyki 

czasowej sięgającej w przyszłość. Zgadza się to z taką intuicją, że status ontyczny tego, co już 

nie zachodzi (przeszłości), jest „mocniejszy" niż tego, co jeszcze nie zaszło (przyszłości)304. 

                                                           

300 Odnotujmy, że według Kazimierza Twardowskiego (O treści i przedmiocie przedstawień, tłum. I. Dąmbska, 
[w:] K. Twardowski, Wybrane pisma filozoficzne, Warszawa 1965) przedstawienie centaura ma, oprócz treści, 
przedmiot intencjonalny - tyle tylko, że przedmiot ten nie istnieje. Widać z tego, że przyjmuje on bardzo 
problematyczny podział przedmiotów intencjonalnych na istniejące i nieistniejące. 
 

301 G.J. Whitrow, The Natural..., s. 365. 
 

302 Zagadnienie obiektywności tensów podejmuję systematycznie w rozdziale III ( rozdziały: 7.-11.). Tutaj nie 
problematyzuję jeszcze sensowności rozróżnienia na przeszłość, teraźniejszość i przyszłość w jego ogólności. 
 

303 Jest oczywistością w logice modalnej, że pojęcie kontyngencji nie wyczerpuje kategorii możliwości: 
wszystkie kontyngencje są (fizykalnie) możliwe, ale nie wszystkie możliwości są kontyngencjami, gdyż 
konieczne zdarzenia są również zdarzeniami możliwymi (M. Dorato, Time..., s. 107). 
 

304 W kwestii statusu ontycznego przeszłości i przyszłości wypowiada się, na przykład, M. Dummett w artykule 
Bringing about the Past (opublikowanym w The Philosophy of Time, eds. R. Le Poidevin, M. MacBeath, Oxford 
1993, s. 117-133). 



84 
 

Takie przeświadczenie należy oczywiście wiązać z nastawieniem indeterministycznym - 

zarówno w sensie indeterminizmu ścisłego, głoszącego tezę o całkowitym 

nieuwarunkowaniu, całkowitej przypadkowość zdarzeń, jak i determinizmu 

niejednoznacznego, statystycznego: zdarzenia są wprawdzie uwarunkowane, ale działanie 

czynników determinujących pozostawia pewien margines nieokreśloności, jeśli chodzi o 

pojawienie się zdarzeń przyszłych. Kwestię tę można ująć tak: przyszłość jest możnością 

(potencjalnością), dyspozycją do stania się przez przedmiot czymś innym niż jest aktualnie. Z 

indeterministycznego punktu widzenia dyspozycja owa może się zrealizować bądź nie, co 

Władysław Stróżewski komentuje w te sposób: „[...] i właśnie ten szczególny, »zawieszony« 

niejako, a zarazem »dialektyczny« sposób istnienia, w którym »bycie« i »niebycie« równo 

ważą się i bez dodatkowych czynników nie mogą się zaktualizować, jest dla możności 

istotny"305. Także Ingarden podobnie ujmuje różnicę ontyczną między przeszłością a 

przyszłością: „To, co przeszłe, »przeszło« już przez fazę aktualności i jest tym, co niegdyś 

było teraźniejsze. Natomiast to, co przyszłe, jeszcze nie osiągnęło fazy aktualności i tym 

samym nie stało się jeszcze faktem. Do istoty tego, co przyszłe, należy nadto to, że w ogóle 

nie musi być zaktualizowane w teraźniejszości, gdy natomiast to, co przeszłe, nie da się w 

ogóle pojąć jako coś, co by nie było zaktualizowane w pewnej teraźniejszości"306. 

By uporządkować nieco wywód, warto przywołać ważną dystynkcję: 

rozróżnienie między byciem „wyznaczonym" (determined) a byciem „określonym" 

(determinate)307. Zgodnie z tym rozróżnieniem „A wyznacza B” znaczy tyle, co „A przesądza 

o zachodzeniu B”, a , „A określa B"  – „A przesądza, że B jest takie a takie". Kiedy zatem 

mówimy, że jakieś zdarzenie przyszłe (w przeciwieństwie do przeszłego) jest 

niezdeterminowane, to możemy mieć na uwadze to, iż ani jego zajście (istnienie), ani nie-

zajście (nieistnienie) nie jest konsekwencją praw i warunków początkowych 

(niezdeterminowanie mocne), lub to, iż nie jest aktualnie określone, czy będzie ono miało, 

                                                                                                                                                                                     
 

305 W. Stróżewski, Ontologia, Kraków 2004, s. 87. 
 

306 R. Ingarden, Spór..., t. I, s. 196-197. 
 

307 M. Dorato, Time..., s. 28. 
 



85 
 

pewną własność dla niego relewantną (niezdeterminowanie słabe)308. Zgodnie z powyższym 

coś może być wyznaczone, nie będąc jeszcze określone co do danej własności (co do jakiejś 

własności musi być jednak określone, gdyż coś, co istnieje zawsze jest jakieś), ale nie 

odwrotnie.  

Niezależnie od tego, czy przyszłość uznamy za niezdeterminowaną w mocnym czy tylko 

słabym sensie, jej status ontyczny będzie różnił się od statusu przeszłości, która zdaje się 

zarówno wyznaczona, jak i określona. I nie chodzi mi bynajmniej o rozumienie epistemiczne 

(wiemy lub możemy zasadniczo wiedzieć, co i jak istniało), lecz o sens ontyczny: jakieś 

zdarzenie przeszłe istniało, a zatem zostało wyznaczone w pełni swych określeń przez pewne 

zdarzenia wcześniejsze. 

Na poziomie logicznym wyróżniony status ontyczny przeszłości (względem przyszłości) 

można upatrywać w uznawanej zwykle przez logików równoważności p i Lp, gdzie L jest 

symbolem funktora „definiteiy - określony, ustalony. Trudno bowiem kwestionować tezę, że 

cokolwiek było faktem, nie może być teraz niebyłym faktem; dla przeszłości nie istnieje 

bowiem - jak można utrzymywać - kwestia otwartej alternatywnej możliwości309. Ujmując 

jeszcze inaczej: jeśli „było faktem, że p" nie jest w sposób ustalony (definiteiy) prawdziwe, to 

jest w sposób ustalony fałszywe. Nie ma żadnych „neutralnych" (obojętnych, „trzecio 

wartościowych”) stwierdzeń o przeszłości. Otwartość alternatywy znika dla przeszłości310. 

McArthur zwraca uwagę na starożytną koncepcję, obecną też u Arystotelesa, że czasowa 

możliwość odnosi się tylko do przyszłości. Z perspektywy teraźniejszości mianowicie to, co 

było faktem, lub to, co faktem jest aktualnie, jest takie koniecznie311. Tylko z perspektywy 

„dalszej" przeszłości (kiedyś) było możliwe, by to, co było (lub jest) faktem, nie zaszło312. 

Niektóre systemy logiki temporalnej precyzują tę sytuacja interpretując operatory czasu 

                                                           
308 Por.: tamże, s. 28, 106-107. 
 
 

309 A.N. Prior, Time..., s. 86, 90. 
 

310 Tamże, s. 90. 

311 R.P. McArthur, Tense Logic, s. 45. 
 

312 Można mieć wątpliwość, czy nie jest to za mocne rozumienie konieczności (konieczne jest wszystko to, co 
było, i to, co jest) oraz czy nie mamy tu do czynienia z sytuacją, którą w duchu heglowskim można opisać 
paradoksalnie: absolutna konieczność i absolutny przypadek są jednym i tym samym (?). 
 



86 
 

przyszłego następująco: F („będzie prawdopodobnie"), G („będzie koniecznie"), P („było"), 

H („było zawsze")313. 

Jeśli chodzi o przeszłość, to trudno mi przystać na stanowisko aktualistyczne 

(recentywistyczne), zgodnie z którym możemy mówić tylko o istnieniu tego, co 

teraźniejsze314. Oczywiście nie chodzi mi o polemikę z tautologiczną tezą: wszystko, co teraz 

istnieje, jest teraźniejsze315, ale o radykalną negację nawet byłego istnienia przeszłości, 

zgodnie z którą gady kopalne – na przykład – istniałyby tylko jako odkrywane obecnie ślady 

paleontologiczne. Antyrealistyczne stanowisko w odniesieniu do przeszłości można ogólnie 

streścić za Dummettem tak: „przeszłość konstytuują świadectwa, jakie na jej temat 

posiadamy, i nasze o niej wspomnienia"316, Zgodnie z tym poglądem nie ma przeszłych 

faktów, dla których nie istnieją „wykrywalne świadectwa"317. Czy jednak „niedostępność 

przeszłośc318 dla nas (ślady niegdysiejszych zdarzeń mogą się tak rozproszyć, iż nie będziemy 

w stanie ich zauważyć) może być dostatecznie mocnym argumentem przeciwko jej realności? 

Wydaje się, że jest to „racja" nazbyt „antropomorflczna". Oczywiście jeśli przez „fakt" 

będziemy rozumieć coś, co ma nieusuwalny komponent podmiotowy, co jest rezultatem 

ujęcia świata w pewnym aspekcie, to warunkiem koniecznym istnienia przeszłych faktów 

                                                           
313 R.P. McArthur, Tense Logic, s. 45. 
 

314 Patrz np.: S. Savitt, Being... Zgodnie z tym poglądem św. Augustyn utrzymywał, że powinniśmy mówić - 
zamiast po prostu o przeszłości, teraźniejszości i przyszłości - o teraźniejszości rzeczy przeszłych, 
teraźniejszości rzeczy teraźniejszych i teraźniejszości rzeczy przyszłych (M. Dorato, Time..., s. 33). W sposób 
swoisty pogląd recentywistyczny wyraził Marek Aureliusz, twierdząc, że „życie długie nie jest lepsze od życia 
krótkiego, gdyż żyjemy tylko w teraźniejszości" (tamże). Konsekwencja semantyczna recentywizmu jest 
następująca: ponieważ ani w przeszłości, ani w przyszłości nie istnieją stany rzeczy, które czyniłyby 
prawdziwymi lub fałszywymi sądy o nich, więc sądy o przeszłości i przyszłości nie są ani prawdziwe, ani 
fałszywe (tamże, s. 38). Recentywizm należy odróżnić od stanowiska w ogóle negującego realny upływ czasu, a 
tym samym - obiektywność tensów. Stanowisko to ma wiele odmian, ale ogólnie można je nazwać koncepcją 
„wszechświata blokowego” (K.G. Denbigh, Świat i czas, tłum. J. Mietelski, Warszawa 1979, s. 194; S. Savitt, 
Being...). W przeciwieństwie do koncepcji wszechświata blokowego aktualiści zakładają zmienność 
teraźniejszości. 
 

315 M. Dummett, The Metaphysics of Time, „The Joumal of Philosophy" 2003, vol. C, no. l, s. 42. 
 

316 M. Dummett, Logiczna podstawa..., s. 17. 
 

317 Tamże. 

318 Tamże, s. 16. 



87 
 

będzie nie tylko istnienie odpowiednich wykrywalnych świadectw, ale będą tu potrzebne po 

prostu wykryte świadectwa. Wydaje się jednak, że oprócz tak rozumianych faktów należałoby 

uznać także istnienie przeszłych zdarzeń, procesów, rzeczy i ich wzajemnych relacji, z 

których tylko część jest nam znana w postaci faktów. W pewnym sensie można by zgodzić się 

nawet z realistyczną tezą, iż „przeszłość stanowi niejako część rzeczywistości 

teraźniejszej"319. Jest tak o tyle, o ile przeszłość odciska w teraźniejszości swoje ślady. Trzeba 

wszakże przy tym pamiętać, że związek przeszłości z przyszłością może mieć różne stopnie. 

Między niepowiązanymi zdarzeniami jest on - jak ujmuje to Ingarden - luźniejszy niż między 

fazami tego samego procesu320. Moja przeszłość ściślej się wiąże z moją teraźniejszością niż 

przeszłość jakiegokolwiek innego obiektu we wszechświecie. Ważny jest też realny, na 

przykład przyczynowy, związek między tym, co przeszłe, a tym, co aktualne. Wydaje się, że 

należy uznać realność zdarzeń przeszłych, gdyż - wyjaśniając przyczynowo teraźniejszość - 

właśnie do nich się odwołujemy321. W związku z rozmaitym stopniem powiązania (można 

mieć na uwadze oddziaływania bezpośrednie, pośrednie oraz uwarunkowania przechodnie322) 

przeszłości z teraźniejszością Ingarden pisze o rozmaitych stopniach „intensywności 

istnienia", tego, co minęło323. Można jednak powątpiewać, czy może zdarzyć się – 

dopuszczana przez filozofa – sytuacja skrajna, w której „to, co przeszłe, nie stoi w żadnym 

związku bytowym z tym, co teraźniejsze"324. 

Na poziomie epistemologicznym stanowisko recentywistyczne wyraża się w tezie, że 

prawdziwość sądów o przeszłości gwarantowana jest  przez aktualny stan świata, polega na 

„zgodności z teraźniejszością"325. W zasadzie przy takim ujęciu wszystkie sądy byłyby 
                                                           

319 Tamże. 

320 R. Ingarden, Spór..., t. I, s. 202. 
 

321 Można powiedzieć, że jeśli jakieś zdarzenie przyczynowało inne, to miało ono (lub jeszcze ma) swoją 
teraźniejszość, co w ewidentny sposób odróżnia je od ewentualnych zdarzeń przyszłych. 

322 Patrz: podrozdział 5. 
 

323 R. Ingarden, Spór..., t. I, s. 203. 
 

324 Tamże, s. 202. 

325 U Dummetta czytamy: „[...] only what now exists can render any statement true or false" (M. Dummett, The 
Metaphysics..., s. 42), a także: „[...] a statement about the past can be true only in virtue of an actual or possible 
direct verification of it" (tamże, s. 43). 
 



88 
 

sądami o teraźniejszości. Wydaje mi się jednak, że przyjęcie takiej tezy prowadzi do 

pomieszania obiektywnych warunków prawdziwości z warunkami „słusznej stwierdzalności". 

To my nie jesteśmy w stanie ustalić inaczej wartości logicznej sądów o przeszłości, jak tylko 

opierając się na jej obecnych śladach (na przykład na pamięci uczestników minionych 

wydarzeń). Nie jesteśmy bowiem w stanie podróżować w przeszłość, tak jak możemy prze-

nosić się w różne miejsca, by ustalić, jak się rzeczy miały. Obiektywnie jednak biorąc: 

prawdziwość sądów o przeszłości gwarantowana jest przez to, co realnie było (czyli w 

szerszym, ontologicznym sensie - przez to, co „jest”). Świadczy o tym chociażby prosty fakt, 

że ślady przeszłości mogą być przez nas źle „odczytane", a zatem - że możemy się co do niej 

mylić. Poza tym paleontolog, badając kości gadów kopalnych, wypowiada nie tylko sądy o 

tych kościach (o tym, co aktualne), lecz przede wszystkim o gadach kopalnych (sam opis 

pozostałości organicznych nie jest w tym wypadku głównym celem badań). Prawdziwość zaś 

tych sądów polega bezpośrednio na „zgodności" z minioną rzeczywistością. Stan pozostałości 

jest tylko środkiem służącym do odkrycia owej „zgodności". 

Inaczej wygląda problem realności w odniesieniu do przyszłości326. Można przypuścić, że 

totalność realności składa się wyłącznie z tego, co jest, oraz z tego, co było, nie obejmując 

niezaistniałych jeszcze zdarzeń przyszłych327. Te ostatnie w momencie urzeczywistnienia 

stają się automatycznie elementami teraźniejszości, powiększając tym samym zakres re-

alności. Przy takim rozumieniu przyszłość nie byłaby czymś realnym (istniejącym), lecz 

można by ją interpretować potencjalistycznie - jako czystą możliwość powiększania się 

dziedziny tego, co realne. Jeśli zgodzić się, że kategoria możliwości ma genezę intencjonalną 

- zależy od spełniania pewnych aktów świadomych (możliwy do pomyślenia), to należałoby 

też uznać intencjonalny charakter samego pojęcia przyszłości328. Jest to jednak tylko wstępna 

                                                           

326 Chociaż nie wszyscy się z tym zgodzą. Dummett, na przykład, pisze: „There is therefore no distinction 
between past and future in reality" (tamże, s. 50). 
 

327 Por.: tamże, s. 47. Whitrow przytacza następujący pogląd D. Layzera: „[...] the present state of the universe 
(or any sufficiently large subsystem of it) contains a partial record of the past and none of the future" (G. J. 
Whitrow, The Natural..., s. 343). 
 

328 Podobną myśl można znaleźć u Whitrowa, który powołując się na M.S. Watanabe'a, stwierdza, że „[...] the 
future is a mathematical construction that can be changed by an obseryation" (G.J. Whitrow, The Natural..., s. 
349). Wynika to z tego, że - inaczej niż przeszłość, która jest określona, oraz teraźniejszość, która jest 
momentem stawania się określonym przez pewne zdarzenie czy przedmiot trwający w czasie - przyszłość jest 
dotychczas nieokreślona (tamże). 



89 
 

hipoteza, gdyż nie jestem do końca przekonany, czy można aż tak daleko posunąć się w 

„dezontologizacji" kategorii możliwości. Można przecież bronić obiektywności możliwości, 

rozumiejąc przez możliwość pewnego stanu rzeczy to, iż nie wyklucza się on (nie pozostaje w 

sprzeczności) z aktualnym stanem świata (z prawidłowościami i warunkami początkowymi 

panującymi w danej chwili w świecie). Co więcej, niektórzy sugerują, że w kwestii realności 

przyszłości należy odróżnić „nierealne fakty kontyngentne" od „realnych, uwarunkowanych 

przyczynowo zdarzeń", rozumiejąc przez te ostatnie przyszłe skutki obecnych przyczyn329. 

Przyszłość pojęta jako takie skutki nie jest po prostu czymś zupełnie nierealnym, czysto 

subiektywnym. Niezależnie jednak od tego, jaki stopień realności przypiszemy przyszłości, 

trudno nie uznać ontycznej asymetrii między przeszłością a przyszłością. Dummett asymetrię 

tę wyraża krótko: „The past is fixed, but the future is fluid"330. Dzięki temu, że przyszłość jest 

„płynna" (fluid), podlega naszemu oddziaływaniu. Czy owa „płynność" nie oznacza właśnie 

możliwości w sensie kontyngencji (możliwe, ale niekonieczne)? Można argumentować także 

tak: przyszłość jest „mniej realna", bo nie ma - tak jak jest to w przypadku przeszłości - swo-

ich śladów w teraźniejszości. W obecnym stanie świata istnieje wprawdzie „zapowiedź" 

przyszłości, ale o ile konkretne zdarzenie przeszłe zostawia ślad w teraźniejszości, o tyle 

„zapowiedź" zdarzeń przyszłych tkwiąca w chwili obecnej nie jest  jednoznaczna. Któreś z 

możliwych zdarzeń zostanie niewątpliwie urzeczywistnione (przyszłość się ziści), ale czy stan 

obecny świata z góry przesądza które (?). 

„Mocniejszy" status ontyczny przeszłości ujawnia się w niemożności naszego 

oddziaływania na to, co już się zdarzyło („co się stało, to się nie odstanie" - mówi się 

potocznie). Przy czym - jak zwraca uwagę Dummett - nie chodzi tu bynajmniej o jakieś 

kwestie „techniczne" (nie wiemy, jak to zrobić), ale o sprawę zasadniczą: samo 
                                                                                                                                                                                     

 

329 M. Dorato, Tme..., s. 58. Podobnie jak zdarzenia przyszłe, proponuje się traktować także zdarzenia przeszłe, 
wskazując, że tylko te z nich, które wciąż wywierają przyczynowy wpływ na teraźniejszość, są określone 
(determinate); te zaś, które wyczerpały swą „moc kauzalną", są czymś nieokreślonym (tamże, s. 58-59). Z taką 
analogią trudno jednak się zgodzić. Czy umarły rodzic jest określony (mocniej - realny) tylko wtedy, gdy żyją 
jego potomkowie, a przestaje być określony (staje się nierealny), z chwilą gdy umierają bezpotomnie jego 
dzieci? Poza tym, czy coś, co raz zaistniało, może zupełnie stracić swą „moc przyczynowania". Przecież „na 
zawsze" pozostanie jakieś oddziaływanie pośrednie (uwarunkowanie przechodnie). Argument zaś, że o 
zdarzeniach przeszłych, które straciły „moc przyczynowania", nie można mówić, że były, lecz jedynie, że były 
możliwe, gdyż nie sposób ich wywnioskować z tego, co dzieje się dzisiaj, należy uznać za nieuprawnioną 
epistemologizację ontologii. 
 

330 M. Dummett, The Metaphysics..., s. 48. 
 



90 
 

przypuszczenie, że można mieć wpływ na przeszłość, jawi się jako nonsensowne331 (lub - jak 

byłoby chyba właściwiej powiedzieć - absurdalne). Dokładniej mówiąc, ujmuje on rzecz tak: 

jeśli pewne przeszłe zdarzenie albo zaszło, albo nie zaszło, nasze próby powołania go do 

istnienia muszą być albo bez znaczenia (gdy zaszło), albo - bezowocne (gdy nie zaszło)332. 

Jeśli zaś chodzi o przyszłość, to - wyłączając przypadek determinizmu fatalistycznego, 

według którego wszystko dzieje się nieuchronnie, a zatem (podobnie jak w przypadku 

skrajnego indeterminizmu, akcydentalizmu) „przyszłość jest tak samo niezmienialna jak 

przeszłość"333 - możemy zwykle mieć przynajmniej ograniczony wpływ na jej kształt. „[...] 

prawa przyczynowe - pisze Mario Bunge - mówią, że określone zdarzenie wystąpi, o ile, i 

tylko o ile, spełnione będą pewne warunki. Zmiana warunków zatem spowoduje zmianę 

wyników"334. Skrajny, fatalistyczny determinizm jest raczej trudny do utrzymania335.  

Czy jednak niemożliwość jednoznacznego przewidywania biegu przyszłych zdarzeń 

wiąże się tylko z naszymi ograniczeniami poznawczymi, na przykład z nieznajomością 

pewnych „parametrów ukrytych", czy może byt materialny jest w sobie „niedookreślony"? Za 

tym ostatnim ujęciem przemawiają niektóre interpretacje mechaniki kwantowej, odwołujące 

się do istnienia „stanów nieoznaczonych", do „indeterminizmu" (do determinacji 

niejednoznacznej, statystycznej). Czesław Białobrzeski utrzymywał na przykład, że potencjal-

ność w mechanice kwantowej - podobnie jak siła newtonowska w mechanice klasycznej - jest 

realnym czynnikiem, rządzącym zmianami materii; odpowiada ona przyczynowości 

indeterministycznej, a jej działanie opisują prawa mechaniki kwantowej336. Można by przy 

                                                           
331 M. Dummett, Logiczna podstawa..., s. 16. 
 

332 M. Dummett, The Metaphysics..., s. 49. 
 

333 M. Bunge, O przyczynowości..., s. 131. 
 

334 Tamże. 

335 Przez determinizm taki rozumiem pogląd, zgodnie z którym czasowa ewolucja systemów fizycznych jest 
opisywalna przez „jedno-jednoznaczne” funkcjonalne zależności (one-to-one functional relationships) między 
zdarzeniami (wielkościami) charakteryzującymi stany systemów w różnych czasach. Analogicznie: 
indeterminizm oznacza uznanie „jedno-wieloznaczności” (one-to-many) relacji między teraźniejszością a 
przyszłością (lub przeszłością) - patrz: M. Dorato, Time..., s. 80. 
 

336 C. Białobrzeski, Podstawy..., s. 245-247. Także Reichenbach podkreśla obiektywność indeterminizmu 
mechaniki kwantowej, wskazując, że nie dotyczy on naszych ograniczonych zdolności poznawczych (H. 



91 
 

tym utrzymywać, że niedookreśloność właściwa mikrostanom jest „dziedziczona" przez 

materię na poziomie makro. Na płaszczyźnie epistemiczno-psychicznej rzecz można ująć tak: 

pamięć jest zawodna akcydentalnie, a oczekiwanie jest zawodne w sensie zasadniczym - 

ontycznym337. Nawet gdyby uznać fatalistyczną nieuchronność zdarzeń i realność 

Laplace’owskiego demona, to przecież faktem jest, że przyszłości jeszcze nie ma. Wprawdzie 

nie ma już także przeszłości, można jednak przypuszczać, że między owym. już a jeszcze 

zachodzi realna ontyczna różnica. To, co już nie istnieje, przyczynowało pewien stan 

aktualny, ale żaden stan aktualny nie jest przyczynowany (czy szerzej determinowany) przez 

to, czego jeszcze nie ma (chyba że dopuścimy - bardzo zresztą wątpliwą - determinację 

Ideologiczną, jakąś formę finalizmu). Co więcej: żaden stan aktualny w swym obecnym 

kształcie nie będzie przyczynowany przez stany przyszłe. „Zwrotnemu" oddziaływaniu 

przyszłości będzie mogła podlegać co najwyżej jakaś późniejsza modyfikacja stanu 

aktualnego. Mówiąc inaczej: w chwili obecnej istnieją ślady aktywności przeszłości, brak zaś 

śladów aktywności przyszłości338. Asymetria przeszłości i przyszłości względem 

teraźniejszości polega zatem - jak można rzecz ująć - na przeciwieństwie aktywny - bierny. 

Interesujące stanowisko w kwestii realności przeszłości i przyszłości zajmował Charles S. 

Peirce. Przeszłość określał on jako sumę faktów zrealizowanych. Chociaż „standardowo" 

uznawał, że przeszłości nie można zmienić, to z tego powodu nie określał przeszłości jako 

koniecznej. Stawisko to jest ontologicznie zrozumiałe, gdyż nie musimy wcale uznawać, że 

fakt, który miał miejsce, nie mógł nie zaistnieć - chyba że powiążemy dany jednostkowy fakt 

                                                                                                                                                                                     
Reichenbaeh, The Direction..., s. 223). 
 

337 Wielu fizyków i filozofów zwraca uwagę, że „niezdeterminowanie" wielkości kwantowych przed pomiarem 
jest całkowicie niezależne od niskiej precyzji naszej wiedzy, a zatem ma charakter ontyczny. Dorato zwraca przy 
tej okazji uwagę, że semantyczne sformułowanie nierealności przyszłości nie zdaje sprawy z 
niezdeterminowania niezależnego od wiedzy. 
 

338 Reichenbach zwrócił uwagę, że posiadane przez nas przyrządy rejestrujące mogą być stosowane jedynie w 
odniesieniu do zdarzeń przeszłych. Co więcej - z fizycznego pnktu widzenia mówienie o przyrządach 
rejestrujących zdarzenia przyszłe jest – jego zdaniem – nonsensowne. Przyszłość możemy co najwyżej 
przewidzieć w ogólnych zarysach, z pewnym prawdopodobieństwem (H. Reichenbach, The Direction..., s. 22-
23).  

338 Peirce był - jak wiadomo - realistą powszechnikowym, a jego realizm miał wyrażnie nomologiczny charakter 
(patrz np.: M. Łagosz, Brzytwa..., s. 231-253). 
 



92 
 

z ogólnym prawem (prawidłowością) rządzącym biegiem świata. Peirce  nazywał przeszłość 

– jako dziedzinę czystych faktów  – „aktualnością". Konieczność zaś realizuje się według 

niego niego w sferze praw (czy - ujmując rzecz ontologicznie - prawidłowości339). Prawa 

nauki określają przyszłość; możliwość przewidywania przyszłości, prognozowania, jest u 

Peirce'a konstytutywną cechą myślenia naukowego. Na poziomie zaś ontologicznym 

możliwość prognozy wskazuje na realność prawidłowości. Można powiedzieć, że są one 

realne, gdyż już teraz determinują to, co dopiero ma się zdarzyć. Na przykład fakt przyszłej 

śmierci człowieka jest zdeterminowany obiektywną prawidłowością, którą wyraża „prawo": 

„Każdy człowiek jest śmiertelny".  W związku z interpretacją Peirce'a można powiedzieć, że 

przyszłość jest realna w aspekcie nomologicznym. Realność przyszłości ma według Peircea 

nieindywidualny charakter. Przyszłe fakty nie istnieją, a realne są tylko prawidłowości. 

Można tutaj postawić pytanie, czy ze względu na obowiązywanie określonych prawidłowości 

pewne fakty muszą pojawić się nieuchronnie. Na gruncie metafizyki Peirce'a nie można tego 

twierdzić chociażby dlatego, że nie rozpatrywał on prawidłowości statycznie, lecz  jako efekt 

ciągłej ewolucji. Peirce wprowadził tezę tychizmu, zgodnie z którą natura wykazuje 

„infinitesimal departures from law". Wydaje się, że - zgodnie z tezą tychizmu - prawa natury 

nie mogą być pojmowane jako „sztywno" deterministyczne340. Fakt ten problematyzuje 

przekonanie o realności przyszłości. 

Dalej: jak zauważa Dummett, zaprzeczenie realności przyszłości ma na poziomie 

epistemologicznym taką konsekwencję, że sądom wypowiedzianym w czasie przyszłym 

(stwierdzeniom dotyczącym przyszłości) zrazu nie przysługuje wartość logiczna; tę ostatnią 

zyskują dopiero wówczas, gdy nastanie czas, do którego się one odnoszą. Nie ma w tym 

zresztą nic dziwnego: ontologicznie uzasadnia je - bardzo prawdopodobna (a w każdym razie 

łatwiejsza do utrzymania niż teza fatalizmu) - kontyngencja zdarzeń przyszłych (mogą zajść, 

ale nie muszą). Inaczej zgoła rzecz ma się z sądami o przeszłości: uznając, że to, co przeszłe, 

już nie istnieje, trudno byłoby utrzymywać, że odpowiednie sądy historyczne nie mają 

wartości logicznej (zwracałem już uwagę, że zdania o przeszłości są albo „wiecznymi" 

                                                           

339 Peirce był -jak wiadomo - realistą powszechnikowym, a jego realizm miał wy-klie Homologiczny charakter 
(patrz np.: M. Łagosz, Brzytwa..., s. 231-253). 
 

340 Tamże, s. 166-167. 
 



93 
 

prawdami, albo „wiecznymi" fałszami)341. W logice temporalnej342 (minimalna logika 

temporalna A.N. Priora) przyjmuje się jako aksjomat tezę: jeśli A, to zawsze będzie tak, że w 

przeszłości A343, co można interpretować jako tezę o wieczności prawdy historycznej. 

Wskazywaną asymetrię Dummett ujmuje tak: „We may demand that a truth value, once acquired, 

should never be lost; we cannot demand that one can never be attributed if it has not always been 

possessed"344.  

Nie wydaje się także możliwe, by stwierdzenie o przeszłości mogło nie być (prawdziwe, ani 

fałszywe. „Logika przeszłości" jest - jak można przypuszczać - logiką dwuwartościową (tertium non 

datur)345. Idea trójwartościowości w logice wiąże się z ukierunkowaniem naszego poznania na 

                                                           
341 Pomijam oczywiście kwestię nietrafnego rozpoznania przeszłości i możliwości korekty naszej wiedzy 
historycznej. 
 

342 Logika (a właściwie logiki) temporalna powstała w związku ze stwierdzonym przez niektórych logików 
niedostosowaniem logiki standardowej do zajmowania się stwierdzeniami zawierającymi czasowniki w różnych 
czasach gramatycznych lub bezpośrednie odniesienia czasowe. Niektórzy teoretycy - na przykład Quine - uznali, 
że wszystkie stwierdzenia zawierające czasowniki w różnych czasach gramatycznych mogą być sparafrazowane 
w formy aczasowe i reprezentowane w rozszerzonej wersji logiki standardowej; inni (np. P.F. Strawson) 
wspomniane niedostosowanie rozpatrywali jako wewnętrzne ograniczenie logiki formalnej - wyraz tego, że nie 
jest ona w stanie reprezentować wielu stwierdzeń języka naturalnego. Trzecią drogą rozwiązania „problemu 
niedostosowania" poszli właśnie twórcy logiki temporalnej (H. Reichenbach, A.N. Prior, N. Rescher, którzy 
wbrew Quine'owi zachowali czasowość, rozciągając zakres logiki formalnej na obszar wypowiedzi 
temporalnych. Najogólniej: formalizacja stwierdzeń „czasowych" oraz systematyzacja rozumowań 
zawierających takie stwierdzenia jest celem teoretyków zajmujących się logiką temporalna (R.P. McArthur, 
Tense Logic, s. 1-2). Przy czym logika temporalna Priora jest de facto logiką modalną (w sensie Łukasiewicza). 
Ponadto logika ta może być reprezentowana - co dla wielu celów jest użyteczne - jako system wielowartościowy 
(A.N. Prior, Time..., s. 8). Modalność logiki temporalnej u Priora polega na tym, że definiuje on - za 
megarejskim logikiem Diodorem – “Possibly" jako „It either is or will be the case that", a „Necessarily" - jako 
„It is and always will be the case that" (tamże, s. 12). Inaczej jeszcze: Prior wprowadza definicje, zgodnie z 
którymi „konieczne, że p" znaczy tyle, co „Dla każdego n obowiązuje, że za n dni będzie p", a „możliwe, że p” – 
„Istnieje takie n, że za n dni będzie p" (tamże, s. 13). Oczywiście można mieć rozmaite wątpliwości co do 
adekwatności wprowadzonych przez Priora określeń, na przykład: czy możliwość pewnego stanu rzeczy musi 
wiązać się z zaistnieniem tegoż stanu rzeczy w przyszłości? Nie miejsce tu jednak na krytykę założeń logiki 
temporalnej Priora. Jeśli chodzi zaś o powiązanie logiki temporalnej z ideą wielowartościowości, to wystarczy 
założyć istnienie tylko dwóch „czasów": dziś i jutro. W tym wypadku każdemu stwierdzeniu możerny 
przyporządkować jedną z czterech wartości: l) prawdziwe dziś i jutro, 2) prawdziwe dziś, fałszywe jutro, 3) 
fałszywe dziś, prawdziwe jutro, 4) fałszywe i dziś, i jutro. Łatwo też, zmieniając interpretację i liczbę branych 
pod uwagę „czasów", rozszerzyć liczbę możliwych wartości logiki temporalnej - nawet do nieskończoności 
(tamże, s. 15, 41, 43). 

 
 

343 Mała encyklopedia logiki, red. W. Marciszewski, Wrocław-Warszawa 1988, s. 116. 
 

344 M. Dummett, The Metaphysics..., s. 50. 
 

345 Oczywiście w tym wypadku rozstrzygnięcie logiczne zależy od przyjętego stanowiska metafizycznego. Ktoś, 
kto przyjmuje antyrealistyczny pogląd na przeszłość, nie będzie zakładał, że każde zdanie odnoszące się do 



94 
 

przyszłość. Dokładniej mówiąc: Łukasiewicz wprowadził ją na podstawie analizy zdań o 

niezdeterminowanych zdarzeniach przyszłych346, natomiast od strony filozoficznej inspiracje 

stanowiły zagadnienia związane  z detenninizmem, statusem ontycznym przyszłości czy kwestią 

możliwości wolnego działania człowieka oraz przewidywania przyszłych zdarzeń347.  

Zwróćmy przy okazji uwagę, że niekiedy wskazuje się, iż możliwe jest takie rozumienie zdań o 

niezdeterminowanej przyszłości, które niekoniecznie angażuje „trzecią" (neutralną) wartość logiczną, 

Wtedy bowiem, gdy nie jest rozstrzygnięte, czy p się zdarzy, czy nie, można przyjąć, że zarówno 

zdanie „Będzie faktem, że p", jak i – „Będzie faktem, że nie p", jest fałszywe. Zdania zaś „Nie będzie 

faktem, że p" (w sensie: „Nie jest faktem, że będzie faktem, że p") oraz „Nie będzie faktem, że  nie p" 

(w sensie: „Nie jest faktem, że będzie faktem, że nie p) są oba prawdziwe. Prior wskazuje, że 

zasada wyłączonego środka gwarantuje w tym przypadku, że: a) albo będzie faktem, że p, 

albo nie będzie faktem, że p; b) albo będzie faktem, że nie p, albo nie będzie faktem, że nie p; 

c) będzie faktem, że albo p, albo nie p. Zasada ta nie pozwala jednak na wyprowadzenie 

wniosku, że albo będzie faktem, że p, albo będzie faktem, że nie p - co można chyba 

interpretować tak, iż nie pozwala ona uznać, że albo jest faktem, że będzie faktem, że p, albo 

jest faktem, że będzie faktem, że nie p348. W tym sensie można przyjąć, za Doratem, iż 

uznanie nierealności przyszłości oznacza, że zasada wyłączonego środka nie obowiązuje349. 

Zwróćmy przy tym uwagę, że nie każdemu sądowi o przyszłości można odmówić 

aktualnej prawdziwości (lub fałszywości)350. McTaggart podaje następujący przykład: jeśli 
                                                                                                                                                                                     

przeszłości jest prawdziwe albo fałszywe, gdyż dla niektórych zdań mogą bowiem nie istnieć świadectwa na 
rzecz ich wartości logicznej (M. Dummett, Logiczna podstawa..., s. 21). 
 

346 J. Łukasiewicz, Sylogistyka Arystotelesa z punktu widzenia współczesnej logiki formalnej, tłum. A. 
Chmielewski, wstęp i red. naukowa J. Woleński, Warszawa 1988, s. 207-278. Mehlberg pisze w tym kontekście: 
„The only sensible interpretation consists in identifying the third value with indeterminacy, i. e., the lack of 
either truth or falsehood" (H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 71). 
 

347 Por.: M. Lechniak, Interpretacje wartości matryc logik wielowartościowych, Lublin 1999, s. 7. 
 

348 Patrz: A.N. Prior, Time..., s. 95-96. 
 

349 M. Dorato, Time..., s. 26. 
 

350 Zgodnie z przyjętym za Doratem rozróżnieniem ontologicznym: wyznaczony (determined) - określony 
(determinate), można ogólnie powiedzieć, że te sądy o przyszłości mają daną wartość logiczną, które dotyczą 
zdarzeń wyznaczonych lub określonych przez teraźniejszość (tamże, s. 57). Czy jednak możemy uznać istnienie 
takich zdarzeń? To właśnie jest główny problem i oś sporu między determinizmem i „indeterminizmem". 



95 
 

Smith umarł bezdzietnie, to prawdą w tym momencie jest, że w przyszłości nie odbędzie się 

ślub wnuka Smitha351. Trzeba jednak pamiętać, że tego typu argument semantyczno-

epistemologiczny ma ograniczoną moc, jeśli chodzi o uzasadnianie realności przyszłości. W 

zasadzie ogranicza się on do wypadków negatywnych: już dziś prawdziwe są twierdzenia o 

przyszłości, ale tylko w zakresie tego, co niemożliwe (niemożliwe, by istniały wnuki 

bezdzietnego).  

Przyszłe możliwości można  rozumieć (a odrzucając skrajny determinizm - nawet trzeba) 

w sensie kontyngencji. Przy czym trudno zgodzić mi się z sugestią Dorata, iż może być tak, 

że przyszłe zdarzenie - mimo jego ontycznego zdeterminowania - nie jest zdeterminowane 

semantycznie (tj. dopóki nie zajdzie, dopóty sądy o nim nie są ani prawdziwe, ani fałszywe). 

Taka sytuacja nie jest bowiem do przyjęcia w realistycznej epistemologii, która zaklada 

paralelizm między tym, co logiczne (semantyczne), a bytem. Paralelizm ów oznacza, że jeśli 

sąd ma wartość logiczną, to w rzeczywistość występuje stan rzeczy będący jego przedmiotem 

(i odwrotnie)352. 

Generalnie zatem biorąc: trudno zgodzić się z opinią Dummetta, iż analogia między 

czasem przeszłym i przyszłym jest zupełna353. Wystarczy bowiem zauważyć, za Doratem, że 

jeśli przeszłość i przyszłość będą miały taki sam status ontologiczny, to pojęcie stawania się 

straci jakiekolwiek ontologiczne znaczenie, zachowując jedynie sens psychologiczny, 

subiektywny. Tak więc ontologiczna asymetria między przeszłością przyszłością jest 

warunkiem koniecznym dla stawania się niezależnego od umysłu354. 

Zwróćmy także uwagę, że status epistemologiczny przeszłości jest „mocniejszy” nie tylko 

od przyszłości, ale - w pewnym sensie - także od teraźniejszości. Manifestuje się to w ten 

                                                                                                                                                                                     
 

351 J.M.E. McTaggart, The Nature o fExistence, ed. by C.D. Broad, vol. II, Cambridge 1927,s.25. 
 

352 Oczywiście jest to pewna idealizacja poznania, gdyż nie wszystkie nasze sądy mogą być rozstrzygalne, o 
czym mowią np. twierdzenia limitacyjne Gödla. 
 

353 M. Dummett, The Metaphysics..., s. 50. 
 

354 M. Dorato, Time..., s. 21. 
 



96 
 

sposób, że mający wartość logiczną sąd w czasie teraźniejszym355 może tę wartość stracić – 

chyba że opatrzymy go indeksem czasowym. Wtedy jednak stanie się sądem historycznym, 

„wiecznym" sądem o przeszłości. Można w związku z tym powiedzieć, że realność 

przeszłości tak przekłada się na semantykę, iż pociąga za sobą „nieprzemijalność" prawdy356. 

Rozważmy jeszcze problem z punktu widzenia logiki temporalnej: otóż McArthur w 

kontekście odniesień czasowych rozróżnia dwie różne kategorie stwierdzeń: a) czasowo 

określone (temporally definite), b) czasowo nieokreślone (temporally indefmite). Za kryterium 

podziału przyjmuje on zależność wartości logicznej stwierdzeń od czasu ich wypowiedzenia. 

Wartość logiczna stwierdzeń czasowo określonych nie zależy od czasu  ich wypowiedzenia. 

Należą tu stwierdzenia zarówno „aczasowe", takie jak: „5 jest liczbą pierwszą", jak i 

„specyficznie czasowe", na przykład „Zawsze pada w Bostonie"357. Logika temporalna 

bardziej interesuje się jednak sądami czasowo nieokreślonymi, takimi jak: „Richmond było 

stolicą Konfederacji", „Dziś jest słonecznie i ciepło" czy „Montreal będzie siedzibą następnej 

olimpiady"358. Formalnie biorąc, sądy tego typu można przedstawić w postaci koniunkcji 

stwierdzenia czasowo określonego  i stwierdzenia czasowo nieokreślonego. Nawiązując do 

podanych przykładów, można zarówno powiedzieć: „Richmond jest stolicą Konfederacji i ten 

stan rzeczy należy do przeszłości", jak i „Monteral jest siedzibą następnej olimpiady i ten stan 

rzeczy należy do przyszłości"359.  

Od tej strony nie ma zatem formalnej różnicy między sądami o przeszłości a sądami o 

przyszłości. Ewidentna różnica między tymi typami sądów zachodzi, jeśli spojrzeć na ich 

wartość logiczną z - bądź co bądź wyróżnionego - punktu widzenia teraźniejszości. Otóż o 

sądach stwierdzających to, co faktycznie było, już „teraz" mogę powiedzieć, że są i zawsze 

będą prawdziwe. O sądach zaś stwierdzających stany przyszłe nie można „teraz" powiedzieć 
                                                           

355 Pomijam subiektywną i relatywną w gruncie rzeczy kwestię rozstrzygalności: jeśli nie potrafimy uzasadnić 
(rozstrzygnąć, dowieść) przysługiwania takiej a takiej wartości logicznej, to nie oznacza, że odpowiedni sąd jej 
nie posiada. 
 

356 Por.: M. Dorato, Time..., s. 64. 
 

357 R.P. McArthur, Tense Logic, s. 1. 
 

358 Tamże, s. 3. 

359 Por.: tamże. 



97 
 

(bez dodatkowego, założenia metafizycznego - „silnego” determinizmu), że są i od pewnego 

momentu zawsze będą prawdziwe. Używając dość swobodnie pojęć modalnych, można to 

ująć tak: prawdziwe sądy o przeszłości są koniecznie prawdziwe w teraźniejszości i w 

przyszłości. Prawda zaś sądów o przyszłości należy do sfery możliwości w sensie 

kontyngencji. W tym więc sensie sądy o przeszłości są - używając nomenklatury McArthura - 

„bardziej czasowo określone" niż sądy o przyszłości; nie tyle w tym znaczeniu, że wartość 

logiczna tych pierwszych „mniej" zależy od czas ich wypowiedzenia, ile w tym - że są 

„bardziej atemporalne": prawdziwe sądy o przeszłości zawsze będą prawdziwe. 

Rozważając związek między aktualną prawdziwością sądów o przyszłości a założeniem 

skrajnego determinizmu, warto zwrócić uwagę na tezę kwestionowaną już przez 

Kilwardby'ego w Oxfordzie w 1277 roku. Teza ta głosi: „every true proposition in the future 

tense is necessary”360. W związku z nią Prior zauważa, że chociaż to, co już (already) jest ko-

nieczne (ustalone - definite), może być w sensie właściwym określone jako już (already) 

prawdziwe, to z tego nie wynika jednak, że albo twierdzenia w czasie przyszłym, które nie są 

konieczne, są fałszywe (mogą przecież przybrać „trzecią" wartość - nieokreśloność 

/neuter/361, albo że wszystkie twierdzenia o formie: „Jeśli będzie faktem, że p, to koniecznie 

będzie faktem, że p”, są prawdziwe. Co się tyczy drugiego członu tej alternatywy rozłącznej, 

to jeśli jej poprzednik uznamy za nieokreślony (neuter), to jej następnik będzie fałszywy, a 

stąd cała implikacja przyjmie wartość „trzecią"362. Ponadto poza używanym tu pojęciem 

konieczności, które - z braku lepszego terminu - określiłbym koniecznością ontologiczną 

(deterministyczno-temporalną)363, jest jeszcze inny sens terminu „konieczny", a mianowicie 

konieczność logiczna: A jest konieczne, jeśli zaprzeczenie A prowadzi do sprzeczności364. W 
                                                           

360 A.N. Prior, Time..., s. 88. 
 

361 Tamże. Chodzi o kontyngencję w sensie Arystotelesa. 
 

362 Tamże. 

363 Za konieczne w tym sensie można uważać zarówno to, co było,  jest, jak i to, co będzie, o ile tylko zaistnienie 
tego jest nieuchronne ze względu na „silnie" deterministyczne prawa rządzące zmiennością rzeczywistości. W 
takim pojęciu konieczności nie zawiera się moment wieczności (coś, co raz powstało, będzie istnieć zawsze) ani 
- tym bardziej - odwieczności (brak początku, a tym samym końca istnienia). Byt „nieuchronny" może zniknąć 
(mówi się często o nieuchronnych /koniecznych/fazach /et pach/ ewolucji jakiegoś zjawiska /układu/, mając na 
uwadze zarówno te fazy, które już minęły, jak i te, które dopiero nastąpią). Odwieczność lub wieczność można 
uznać za jeszcze mocniejsze sposoby rozumienia konieczności ontologicznej. 
 

364 Oczywiście w ostatecznym rozrachunku konieczność ontologiczna sprowadza się do konieczności logicznej - 
w tym mianowicie sensie, że niezaistnienie czegoś niekoniecznego w sensie logicznym (jak na przykład tego oto 



98 
 

świetle takiego pojęcia konieczności - jak można argumentować - istnieją nie tylko 

niekonieczne prawdziwe twierdzenia o przyszłości, ale także - o przeszłości. Można bowiem 

uznać, że ewentualne niezaistnienie czegoś, co zdarzyło się w przeszłości, nie byłoby samo w 

sobie sprzeczne365. 

Podsumowując: możliwe są rozmaite stanowiska w kwestii realności przeszłości i 

przyszłości. Stanowiska skrajne to - z mojego punktu widzenia - takie, które negują albo 

uznają realność obu tych dziedzin czasowych jednocześnie366. Ze względów, które starałem 

się wyłuszczyć, przychylam się do stanowiska pośredniego, opowiadającego się za przy-

znaniem przeszłości „mocniejszego" statusu ontycznego niż przyszłości367. Trudno 

zaakceptować pogląd, według którego różnica między przeszłością a przyszłością jest różnicą 

li tylko epistemologiczną: przeszłość znamy lepiej niż przyszłość368 - stąd skłonność do 

odmawiania przyszłości realności (i - uznawania realności przeszłości). Argumentacja taka 

                                                                                                                                                                                     
człowieka) prowadziłoby - na gruncie „demonicznego" determinizmu Laplace’a - do sprzeczności z 
deterministycznymi prawidłowościami oraz z danymi warunkami początkowymi. 
 
 

365 Problem pojawia się tu jednak ze skrajnym determinizmem, gdyż – jak wskazywałem   w poprzednim 
przypisie – zdanie o nieistnieniu jakiegoś  – samego w sobie (logicznie) niekoniecznego – konkretu, może być 
pojmowane jako sprzeczne ze zdaniami opisującymi warunki  początkowe postgnozy lub prognozy albo z 
prawami deterministycznymi. Rzecz komplikuje się dodatkowo ze względu na to, iż - zgodnie na przykład z 
ustaleniami Łukasiewicza - o aktualnej prawdziwości zdań o przyszłości (prognoz) możemy mówić jedynie w 
przypadku „silnego" determinizmu (stąd istnienie zdań o przyszłości niezdeterminowanej jednoznacznie 
wymaga - według Łukasiewicza - przyjęcia trzeciej wartości logicznej). 

366 Stanowiskiem odrzucającym zarówno realność przeszłości, jak i przyszłości jest skrajny recentywizm, 
uznający nieustannie zmieniającą się rzeczywistość, składającą się jedynie z tego, co istnieje w danej chwili (M. 
Dummett, Logiczna podstawa..., s. 533). W inny sposób (związany z „geometryzacją” czasu i tym samym  z 
zaprzeczeniem realności zmiany) status ontyczny przeszłości i przyszłości zrównuje etemalistyczna koncepcja 
wszechświata blokowego (patrz np.: M. Dorato, Time..., s. 70-74). Także logicy mówią czasem o 
równoważności przeszłości i przyszłości w niektórych systemach logiki temporalnej. Chodzi tu o systemy 
zamknięte na „odbicie zwierciadlane" (systemy dualne), czyli takie, że jeśli w jakimś ich twierdzeniu 
konsekwentnie zmienimy funktory „kiedyś będzie tak, że" (F) oraz „zawsze będzie tak, że" (G) na, 
odpowiednio, funktory „kiedyś było tak, że" (P) oraz „zawsze było tak, że" (H), to otrzymamy formuły, które 
znów są twierdzeniami tych systemów (patrz: K. Świrydowicz, Podstawy logiki modalnej, Poznań 2004, s. 155-
166). Można przypuszczać, że owa „sugestia" równoważności wiąże się z tym, iż systemy logiczne są bardzo 
abstrakcyjnym „obrazem" rzeczywistości i jako takie nie uwzględniają wszystkich aspektów jej zmienności. 
 

367 Fakt ten uwypuklają następujące tezy sformułowane przez Reichenbacha: „We cannot change the past, but 
we can change the future", „We can have records of the past, but not of the future", „The past is determined; 
the future is undetermined" (H. Reichenbach, The Direction..., s. 21, 23). 

 

368 M. Dummett, Logiczna podstawa..., s. 16. 
 



99 
 

ma zbyt „antropomorficzny" charakter (nie mówiąc już o tym, że z różnicami w znajomości 

obydwu tych dziedzin bardzo bywa różnie: niekiedy moc prewidystyczna praw naukowych i 

dokładność pomiarów warunków początkowych pozwalają na bardzo dobrą znajomość 

przyszłych zdarzeń)369.  

W dyskutowanym kontekście najbardziej bodajże trafia mi do przekonania stanowisko 

„neutralistów", które Dummett charakteryzuje następująco: „W pewnym mocnym 

metafizycznym sensie przyszłości jeszcze nie ma, ale przeszłości już nie ma jedynie w słabym 

sensie tautologicznym"370.  

Zgodnie z tym różnicę w statusie ontycznym przeszłości oraz przyszłości można 

próbować wyrazić w kategoriach ontologii negatywistycznej371. Nieistnienie czegoś przed 

zaistnieniem tego czegoś różni się - jak można przypuszczać - od nieistnienia po jego 

zginięciu372. W pierwszym przypadku mamy do czynienia z  „ niebytem absolutnym", w 

drugim – z „względnym”. Ten ostatni nie jest totalną negacją istnienia. Jest kategorią 

ontologiczną mówiącą coś o istnieniu373. Nadając tej interpretacji wymiar explicite 

temporalny, można powiedzieć, że przeszłość jest „niebytem względnym”, przyszłość zaś - 

„absolutnym". Inaczej jeszcze: przeszłość, odciskając swój nieusuwalny ślad w aktualności 

wchodzi na stałe w zakres pojęcia bytu. Nie można tego powiedzieć o przyszłości, która nie 

zostawia śladów w aktualności. Aktualność stanowi jedynie zapowiedź przyszłości – 

                                                           

369 Jeszcze bardziej antropomorficzny charakter ma argument wiążący asymetryczny punkt widzenia w kwestii 
przeszłość-przyszłość z „kontyngentnym" w gruncie rzeczy faktem, że posiadamy rozwiniętą pamięć, a nie 
mamy „zdolności widzenia rzeczy przyszłych" (foreknowledge) (patrz: M. Dummett, Bringing..., s. 128). 
Argument ten wydaje mi się nietrafiony, gdyż podstawy wiedzy opartej na pamięci są obiektywne: pamiętam 
coś, ponieważ to coś istniało i wchodziłem z tym czymś w interakcje. Przyszłych wypadków nie „widzę", bo ich 
jeszcze nie było; wszelkie nasze przewidywania są z natury rzeczy domniemaniami. Niepewność zaś 
przypomnień wiąże się jedynie z niedoskonałości naszej pamięci wtórnej („długofalowej"). 
 

370 M. Dummett, Logiczna podstawa..., s. 16. 
 

371 Myśl tę zawdzięczam profesorowi Henrykowi Pisarkowi. 
 

372 Można tu na przykład myśleć o różnicy między nieistnieniem jakiegoś człowieka przed narodzinami a jego 
nieistnieniem po śmierci. 
 

373 Dopóki Jan się nie narodził, nieistnienie w odniesieniu do Jana było całkowici nieokreślone i absolutne, po 
śmierci Jana nie jest to już po prostu nieistnienie, ale właśnie brak Jana; jest to nieistnienie ze względu na 
możliwość przyszłych czynów Jana, ale nie ze względu na to, czego Jan dokonał w swoim życiu, gdyż jego 
obecność  nieusuwalnie wpisała się w byt. 
 



100 
 

zapowiedź, która – pomijając skrajnie deterministyczne rozumienie biegu świata – może się 

przecież nigdy nie ziścić. 

Dodajmy jeszcze, że preferowany tu pogląd o różnym statusie ontycznym przeszłości i 

przyszłości harmonizuje z asymetrycznym (anizotropowym) rozumieniem czasu, które 

próbuję umotywować w drugim rozdziale książki. Można wstępnie powiedzieć, że założenie 

„pustej przyszłość pociąga za sobą asymetrię czasu. Dzianie się świata polega niejako na 

przyroście faktów (każde nowe „teraz" obejmuje sobą więcej faktów niż „teraz" poprzednie), 

wyznaczającym kierunek upływu czasu374. 

Poczynione wyżej ustalenia dotyczące realności (sposobu istnienia) tensów mieszczą się - 

jak sądzę - w ramach antysubstancjalistycznego stanowiska w kwestii ontycznego statusu 

czasu. Pisząc na przykład o „realności przeszłości”, nie mam bynajmniej na uwadze istnienia 

jakiejś specyficznej substancji zwanej przeszłością, jakiegoś agregatu „punktowych chwil” 

(choć mogłaby to sugerować używana dla wygody forma rzeczownikowa). „Realność 

przeszłości" oznacza - mówiąc najprościej „istnienie” przedmiotów (rzeczy, stanów, zdarzeń), 

które są (lub lepiej – były) wcześniejsze od pewnej wyróżnionej klasy przedmiotów 

równoczesnych, zwanych teraźniejszością375.Pozostajemy tu zatem w zgodzie z 

relacjonistyczną interpretacją czasu. 

 

 

 

 

 

 

                                                           
374 M. Dorato, Time..., s. 49-51. 
 

375 Inną sprawą jest to, jakie są ewentualne podstawy takiego wyróżnienia (zajmuję się  tym w rozdziale III). 
 



101 
 

7. Przedmioty czasowo określone 

W kontekście badań nad statusem ontycznym czasu chciałbym podjąć jeszcze 

zagadnienie„przedmiotów czasowo określonych"376. Wcześniej przyjąłem, że ontyczną 

podstawą czasowości jest szeroko rozumianaa zmienność377. Nie od rzeczy więc jest pytanie, 

jakie typy obiektów są podmiotem tej zmienności, czyli - w terminologii Ingardena - co jest 

przedmiotem czasowo określonym. Jest to pytanie tym bardziej uzasadnione, że czas świata 

realnego, jakim się tu zajmuję, jest czasem „konkretnym" w sensie Ingardena, tj. takim, który 

- „w przeciwieństwie do pustego czasu wyznaczonego przez określenia matematyczne”378 - 

jest wypełniony tym, co się w nim dzieje. 

Ingarden wyróżnia trzy zasadnicze typy przedmiotów czasowo określonych: l) przedmioty 

trwające w czasie (szczególnie rzeczy), 2) procesy i 3) zdarzenia379. Zachodzi tu jednakże 

wątpliwość, czy z punktu widzenia brzytwy Ockhama, a ściślej biorąc - szczególnej jej wersji, 

którą nazywam indyferencjalną wersją brzytwy Ockhama, Ingardenowska klasyfikacja nie jest 

„mnożeniem bytów ponad konieczność”(?).  

Przypomnijmy, iż indyferencjalnej wersji reguły metodologicznej Ockhama można nadać 

                                                           
376 Jak nietrudno się domyślić, będę nawiązywał (krytycznie) do koncepcji Ingardena, przedstawionej w 

tomie pierwszym jego opus magnum:. R. Ingarden, Spór..., t. I, s. 187-254. Pośród wszystkich przedmiotów 
indywidualnych - oprócz indywiduów czasowo określonych - Ingarden wyróżnia także „przedmioty 
pozaczasowe (w szczególności idealne)”. Filozof przyznaje jednocześnie, że bardzo trudno określić 
pozaczasowość pozytywnie (tamże, s. 188). Podobnie jak Ingarden, który prowadzi swoje rozważania na 
poziomie ontologicznym (w przeciwieństwie do - metafizycznego, gdzie rozstrzyga się o istnieniu odpowiednich 
typów przedmiotów), nie będę przesądzał o istnieniu (albo nieistnieniu) obiektów aczasowych (pozaczasowych). 
Problem przedmiotów aczasowych jest w ogóle poza polem rozważań prowadzonych w tej książce, gdyż 
ograniczam się tu do świata realnego (materialnego), za którego pryncypialną cechę uznaję właśnie czasowość. 
Wydaje się, że o „aczasowości" można mówić tylko w odniesieniu do pewnych naszych konstrukcji – 
rozmaitych postulowanych bytów abstrakcyjnych i idealizacyjnych (np. przedmiotów  matematycznych), 
których realne istnienie jest z materialistycznego punktu widzenia problematyczne. Ponadto dla aczasowości 
(którą należy odróżnić od niezmiennego trwania w czasie) trudno znaleźć - jak się zdaje - jakąkolwiek (choćby 
tylko przybliżoną) egzemplifikację (analogię) empiryczną. 
 

377 Podrozdział 4. 
 

378 Tamże, s. 188. Można tu mieć na uwadze modele „pustego" wszechświata de Sittera, który podał rozwiązania 
równań (pola) ogólnej teorii względności dla pustej czasoprzestrzeni (M. Heller, Ewolucja..., s. 27-34). 
 

379 Tamże, s. 189. 
 



102 
 

postać następującą: „Jeśli nie ma realnej różnicy między tym, co istnieje z założenia380, a tym, 

co domniemane (czego istnienie jest problematyczne). to powinniśmy odrzucić to ostatnie”381. 

Tak zinterpretowana brzytwa dostarcza nam swoistego kryterium nieistnienia, przy czym 

chodzi w nim o nierozróżnialność ontyczną, czyli o nierozdzielność egzystencjalną 

(niemożliwość istnienia wzajemnie niezależnego)382. W tym sensie, według Ockhama, 

podobieństwo nie jest czymś różnym od rzecz podobnych, relacja - od swoich fundamentów, 

a istnienie - od istoty383. 

Precyzując postawiony wyżej problem: jeśli za to, czego istnienie z góry jest uznane, 

weźmiemy konkretne, indywidualne przedmioty trwające w czasie (rzeczy - substancje w 

sensie Arystotelesa), to może pojawić się wątpliwość, czy w ogóle zachodzi potrzeba 

wprowadzania takich osobnych typów przedmiotów czasowych, jak zdarzenia czy procesy. 

Czy nie jest po prostu tak, że są one nieodróżnialne (w wyświetlonym wyżej sensie) od rzeczy 

materialnych? Najprościej przecież byłoby ująć to tak: zmienność (a tym samym czasowość) 

rzeczy polega na tym, iż ulegają one procesom będącym seriami zdarzeń wyznaczających ich 

(tj. procesów) kolejne fazy. Nie ma w związku z tym ani procesów rozgrywających się poza 

rzeczami, ani – zdarzeń poza procesami (i a fortiori poza rzeczami)384. Indyferencjalne 

kryterium nieistnienia pozwala nam wnosić, że jeśli jakaś rzecz zmieniająca się we czasie 

„złożona" jest ze zdarzeń oraz procesów, to nie jest bynajmniej tak, że istnieją dwie rzeczy: 

                                                           

380 W każdym typie ontologii coś zakładamy z góry jako istniejące. 
 

381 M. Łagosz, Brzytwa..., s. 40. 
 

382 Tamże, s. 42-43. 

383 Tamże, s. 42. Chociaż oczywiście momenty te są rozróżnialne epistemicznie (myślowo, abstrakcyjnie). 
 

384 Oczywiście wyróżnienie rzeczy-substancjijako ontycznie fundamentalnych jest w pewnym stopniu 
konwencjonalne. Są przecież możliwe inne rozwiązania ontologiczne: na przykład ewentyzm Augustynka, w 
którym rzeczy traktuje się jako „pochodne" od zdarzeń – jako teoriomnogościowe zbiory zdarzeń (Z. 
Augustynek, Time..., s. 1-7, 120-127). Nie miejsce tu na polemikę z ewentyzmem czy procesualizmem. Z 
przyjętego przeze mnie punktu widzenia można nawet dopuścić, że rzeczy-substancje to de facto zespoły 
procesów (lub zdarzeń) o określonej strukturze (regularności). Przy takim rozumieniu wysunięta tu hipoteza 
ockhamowska głosiłaby nieodróżnialność ontyczną procesów (zdarzeń) od specyficznie ustrukturyzowanych 
zespołów procesów (zdarzeń). Oznaczałoby to, że każdy proces (zdarzenie) istnieje tylko w relacji do innych 
procesów (zdarzeń). 
 



103 
 

złożona z procesów oraz złożona ze zdarzeń. Ani zdarzenia, ani procesy nie są bowiem różne 

od rzeczy w obrębie której przebiegają (zdarzają się). 

Zresztą sam Ingarden dostrzega problem, pytając, czy da się ustalić istnienie granicy 

pomiędzy przedmiotem trwającym w czasie a procesami, które bądź to rozgrywają się w jego 

obrębie, bądź też są czymś, w czym bierze on udział”385. Można by wprawdzie wysunąć 

przypuszczenie - i Ingarden bierze to pod uwagę - że przedmioty trwające w czasie (na 

przykład rzeczy) są de facto mnogością związanych ze sobą procesów. Taki skrajny 

procesualizm jest jednak trudny do utrzymania. Wydaje się, że należy uznać jakąś klasę 

obiektów, które procesom podlegają. Łatwo jednak wtedy stwierdzić głęboką zależność 

ontyczną procesu od przedmiotu trwającego w czasie (od rzeczy). Sam Ingarden mówi o 

„ufundowaniu bytowym" procesu w odpowiedniej rzeczy386, wskazując na dwojaką 

zależność: „l) istnienie procesu jest uwarunkowane przez istnienie odpowiednio 

ukwalifikowanego przedmiotu, 2) dobór faz następujących po sobie [...] jest wyznaczony m. 

in. przez własności [...] przedmiotów służących danemu procesowi za podstawę bytową, 

ewentualnie jest od nich zależny"387. Tezę o ścisłym związku ontycznym między procesem a 

przedmiotem, w którym (lub - na którym) się ten proces dokonywa, można próbować 

podważać, powołując się na stany rzeczy opisywane przez takie zdania bezpodmiotowe, jak: 

„grzmi", „pali się" itp. Procesy te są jednak pozornie tylko „bezpodmiotowe". W gruncie 

rzeczy - jak zwraca uwagę Ingarden - należy je traktować jako zachodzące przy współudziale 

pewnych cząstek materialnych388. Trudno też chyba w fizyce - chociaż, jak podkreśla 

Ingarden, swego czasu pojawiały się takie tendencje - traktować ruch falowy jako 

odbywający się bez czegoś, co by się w nim znajdowało389. Falę elektromagnetyczną na 

przykład określa się jako „rozchodzące się w przestrzeni zaburzenia pola 

elektromagnetycznego”390. Pole elektromagnetyczne z kolei to coś, za pośrednictwem czego 

                                                           
385 R. Ingarden, Spór..., t. II, s. 407. 
 

386 Tamże, s. 409. 

387 Tamże. 

388 Tamże, s. 286. 

389 Tamże, s. 285. 

390 B.M. Jaworski, A.A. Dietłaf, Fizyka..., s. 390. 
 



104 
 

zachodzi oddziaływanie między naładowanymi elektrycznie cząstkami lub ciałami391. Na 

poziomie kwantowym pole to można traktować jako ruch cząstek elementarnych. Nośnikami 

oddziaływania elektromagnetycznego są fotony (kwanty promieniowania 

elektromagnetycznego)392. 

Nie najtrafniejszy jest także podany przez Ingardena przykład, mający pokazać różne 

stopnie niezależności procesu i obiektu będącego podmiotem tego procesu. Ingarden 

porównuje mianowicie bieg człowieka z jazdą człowieka samochodem, stwierdzając, że w 

tym ostatnim przypadku związek procesu ruchu i samego człowieka jest znacznie 

luźniejszy393. Nietrafność tego zestawienia polega na tym, że głównym „podmiotem" 

drugiego ruchu jest samochód. W związku z tym trudno w ogólności utrzymywać, że jazda 

człowieka samochodem jest przykładem pokazującym względnie słabszą zależność procesu 

od przedmiotu, który temu procesów podlega. 

Uzasadniając wyodrębnienie procesów jako osobny rodzaj przedmiotów czasowych, 

Ingarden pisze: „Własności procesu nie są własnościom nosiciela ani odwrotnie. Proces i 

jego nosiciel (będący np. rzeczą) pozostają dwoma podmiotami własności o odrębnych 

własnościach [...]”394. 

To prawda, że jeśli dokonamy abstrakcji i jakiś konkretny proces potraktujemy w 

oderwaniu od jego „podmiotu" bądź utworzymy sobie pojęcie ogólne (uniwersale) procesu 

pewnego typu, to możemy pewne własność tego universale traktować jako odrębne, a nawet 

przeciwstawne nosicielowi, który - „odarty" z procesualności - też staje się obiektem 

abstrakcyjnym. Realnie jednak biorąc, procesy (czy zdarzenia) nie mogą być  rozumiane jako 

izolowane od przedmiotów trwających w czasie. Dla Ingardena jedna z podstawowych różnic 

między procesem a przedmiotem trwającym w czasie (w szczególności - rzeczą) dotyczy 

sposobu istnienia w czasie obu tych typów „przedmiotów". Otóż o ile w procesach mamy do 

czynienia z ciągłym następstwem kolejnych faz (proces w trakcie swego przebiegu zawsze 

znajduje się in statu nascendi) o tyle przedmiot trwający w czasie „p o z o s t a j e   i d e n t y- 

                                                           
391 Tamże. 

392 Fotony są bozonami, tj. cząstkami elementarnymi przenoszącymi siły między cząstkami materii. 
 

393 R. Ingarden, Spór..., t. II, s. 285. 
 

394 Tamże, s. 409. 



105 
 

c z n i e  t e n  s a m  w coraz nowych chwilach, w których istnieje”395; nie staje się jak 

„procesy-przedmioty" w czasie, lecz istnieje od pierwszej chwili jako w pełni 

ukonstytuowany. Sprawa nie wygląda w tym wypadku bynajmniej aż tak jednoznacznie. 

Dotykamy tu niezwykle złożonej kwestii - którą zresztą sam Ingarden podejmuje396 - czy 

przedmioty trwające w czasie (rzeczy) nie konstytuują się de facto tak samo jak procesy - 

przez cały czas swej egzystencji (lub jeszcze radykalniej: czy nie są splotem rozmaitych 

procesów o różnym tempie przebiegu i różnym stopniu regularności przebiegu?)397. Z drugiej 

zaś strony pojawia się pytanie o identyczność (tożsamość) procesu w kolejnych jego fazach. 

Ingarden stwierdza wstępnie, że o tożsamości procesu nie może być mowy w takim samym 

sensie, jak o tożsamości rzeczy. Proces nie trwa, lecz staje się, a zatem „nie może [...] 

pozostawać sobą, czyli być tym samym”398. Jednak w jakimś sensie - nazwijmy go 

„pochodnym" - można mówić przecież także o tożsamości procesów. Jest tak przynajmniej 

wtedy, gdy mamy do czynienia z procesami wyraźnie uporządkowanymi, regularnymi i 

cyklicznymi (np. cykl Carnota)399. W przypadku tego typu procesów na podstawie 

znajomości faz wcześniejszych oraz reguły, według której kolejne fazy po sobie następują, 

można wnosić (oczywiście tylko z pewnym prawdopodobieństwem), że dana faza należy do 

określonego procesu albo nie. Innymi słowy: ponieważ wiele procesów ma charakterystyczny 

regularny przebieg, (znamionuje je specyficzna „linia rozwojowa"), możemy przyjąć, że - 

mimo ciągłego następstwa faz - dany proces pozostaje w pewnym przedziale czasu 

„identycznie ten sam" (ta sama pozostaje w czasie prawidłowość, według której proces się 
                                                           

395 R. Ingarden, Spór..., t. I, s. 208. 
 

396 Tamże, s. 207-232. 

397 Szczególne wątpliwości w tym względzie pojawiają się co do organizmów żywych (tamże, s. 221-232) i istot 
świadomych. Można tu przypomnieć egzystencjalistyczną tezę głoszącą, że w przypadku istoty ludzkiej 
egzystencja wyprzedza esencję. Wydaje się też, że w przypadku przedmiotów czasowo określonych nie można 
mówić o identyczności w sensie leibnizjańskiego principium identitatis indiscernibilium. Chodzi raczej o 
identyczność (bądź znaczne podobieństwo) niektórych „istotowych" („rdzennych”) momentów uposażenia 
jakościowego i struktury danego przedmiotu. 
 
 

398 R. Ingarden, Spór..., t. II, s. 463. 
 

399 Zresztą regularność wydaje się cechą stopniowalną. W układach znajdujących się w stanie dalekim od 
równowagi chaotyczność procesów wzrasta, przy czym chodzi głównie o chaotyczność „makroskopową", gdyż 
w skali mikro zachowywana jest zwykle organizacja ruchu (por.: I. Prigogine, I. Stengers, Z chaosu ku 
porządkowi. Nowy dialog człowieka z przyrodą, tłum. K. Lipszyc, Warszawa 1990, s. 152-207). 
 



106 
 

dokonywa). 

 W związku z pojawiającymi się w analizach Ingardena problemami W wykazaniu 

bezwzględnej i zasadniczej różnicy między przedmiotami trwającymi w czasie (rzeczami) a 

procesami400 powstaje - wyrażona wyżej - wątpliwość, czy w ogóle powinniśmy zaliczać 

rzeczy i procesy do dwóch odrębnych i niezależnych względem istnienia w czasie kategorii 

ontycznych. Czy nie bardziej zgodne z duchem postulatu Ockhama byłoby uznanie, że 

procesy401 - w przeciwieństwie do przedmiotów trwających w czasie (substancji Arystotelesa 

                                                           
400 Jak sygnalizowałem, tak samo trudno pojmować rzeczy jako pozostające w czasie identycznie tymi samymi, 
jak i traktować w ogólności procesy jako niezachowujące swojej tożsamości (identyczności w czasie pod 
pewnym względem). 
 

401 A fortiori dotyczyłoby to zdarzeń, wyróżnionych przez Ingardena jako jeszcze inny rodzaj przedmiotów 
czasowych. Procesy można bowiem uznać za sekwencje zdarzeń. Przez „zdarzenie" rozumiem - za Ingardenem 
- wkroczenie w byt pewnego stanu  rzeczy (R. Ingarden, Spór..., t. I, s. 189). Zdarzenia są - jak można to ująć - 
„punktowymi" przedmiotami czasowymi, gdyż ex definitione nie przysługuje im żadne trwanie. Zajście 
pewnego stanu rzeczy dokonuje się w jednej chwili. W związku z tym o zdarzeniach trudno powiedzieć, że się 
zmieniają; zwykle mówimy raczej, że się zdarzają lub wystę-pują (A.N. Prior, Changes in Events and Changes 
in Things, [w:] The Philosophy of Time, eds. R. Le Poidevin, M. MacBeath, Oxford 1993, s. 36) Mimo swej 
„momentalności zdarzenia „anonsowane" są w procesach, w których zachodzą, a także mają w tych procesach 
rozmaite (co do długości trwania i znaczenia) następstwa. Sytuację tę Ingarden opisuje jako szczególną bytową 
niesamodzielność zdarzeń (Spór.., t. I, s. 190). Stosunek niesamodzielności (zależności bytowej) jest 
przechodni: jeśli procesy są zależne ontycznie od przedmiotów trwających w czasie, a zdarzenia - od procesów, 
to zdarzenia są zależne od przedmiotów trwających w czasie,                                        j 

Ingarden zwraca uwagę, że - mimo chwilowości - zdarzenia należy rozumieć jako przedmioty czasowe. 
Takiemu rozumieniu przeszkadza jednak rozpatrywanie czasu  i tego, co go wypełnia, jako dwóch oddzielnych, 
„zewnętrznych" względem siebie jestestw: „Czas ze swej własnej istoty jest czymś, czego nie można z zewnątrz 
dołączyć do tego, co istnieje.  Nie można go też oderwać od tego, co się w nim zdarza, dokonuje albo trwa " 
(tamże, s. l93).  

Konstatacja ta dobrze harmonizuje z preferowanym przeze mnie antysubstancjalistycznym ujęciem czasu, a 
mówiąc pozytywnie - z relacjonizmem typu leibnizjańskiego. Zgodnie - jak sądzę - z intencją Ingardena można 
powiedzieć, że zdarzenia – chociaż same się nie zmieniają - generują zmiany w rzeczach trwających w czasie. 
Same będąc niejako zmianami, nie zmieniają się - analogicznie do tego, jak ruch się nie porusza.   • 

Przedstawione wyżej za Ingardenem „punktowe" rozumienie zdarzeń może budzić rozmaite wątpliwości. 
Do podstawowych należy chyba następująca: skoro na przykład zdarzenie: śmierć królowej Anny, jest częścią 
(„kawałkiem") historii królowej Anny, to jak możliwe, że rozciągły czasowo proces, jakim jest życie królowej 
Anny, „składa" się z niemających rozciągłości czasowej elementów „punktowych". Wyjściem z sytuacji byłoby 
– być może – uznanie, że pojęcie zdarzenia jest idealizacją analogiczną do tej, z jaką mamy do czynienia, gdy 
mówimy, że prosta składa się z punktów. Prior zwraca uwagę na jeszcze jedną osobliwość związaną z pojęciem 
zdarzenia. Otóż zdarzenie, będąc częścią historii przedmiotu trwającego w czasie, samo ma historię: najpierw 
było przyszłością, potem teraźniejszością, a potem coraz dalszą i dalszą przeszłością. Filozofowi dziwne wydaje 
się to „that there should be an indefinitely long history of something which itself occupies a time which is 
indefinitely short" (A.N. Prior, Changes..., s. 38). W tym wypadku można mieć jednak wątpliwości, czy to 
zdarzenia mają historię, czy rzeczy, w których obrębie zdarzenia te zachodzą? Jest to wątpliwość tym bardziej 
uprawniona, że - jak zwraca uwagę sam Prior - na przykład zdanie: „królowa Anna zmarła przed trzema laty", 
nie stwierdza nic o królowej Annie. „Zapadanie się w przeszłość" śmierci królowej Anny nie należy do  historii 
królowej (nie jest zmianą, która odbywa się wewnątrz niej). Ponieważ nie ma królowej Annny  a fortiori nie ma 
też zdarzenia: śmierć królowej Anny. Czy można zatem mówić o jego historii (por.: tamże, s. 45-46). Inną 
jeszcze wątpliwość wobec „punktowości" zdarzeń można wyrazić tak: ponieważ chwile to pewne idealizacje - 
klasy abstrakcji relacji równoczesności (także punkty są idealizacjami), zdarzenia „punktowe" należy traktować 



107 
 

czy rzeczy Kotarbińskiego) - nie są samoistne i samodzielne, znajdując właśnie w tych 

ostatnich swe ontyczne ufundowanie? Ingarden pisze wprost: „b e z   p r z e d m i o t ó w        

t r w a j ą c y c h  w c z a s i e  n i e  i s t n i a ł y b y  z   i s t o t y  s w e j  w o g ó l e  ż a d n e    

p r o c e s y”402. Czy na przykład jedność i tożsamość procesu manifestująca się swoistą jego 

regularnością, nie powinna być rozumiana jako związana ze specyfiką rzeczy, w której (lub - 

na której) proces się dokonuje? Wydaje się,  że to właśnie przynależność w pewnym 

przedziale czasu do danej rzeczy determinuje charakter regularności, którą proces przejawia, 

a tym samym - decyduje o tożsamości procesu w tym przedziale czasu.  

Uzasadniając dalej problematyczność odróżniania dwóch osobnych kategorii 

przedmiotów czasowych (procesów i przedmiotów trwających czasie), warto podnieść 

kwestię procesualności samych rzeczy. W jakim sensie rzeczy pozostają - w przeciwieństwie 

do procesów - takie same w całym okresie swego trwania? Co jest momentem decydującym o 

tej czasowej tożsamości, ciągłości i jedności? Na czym polega niezmienność przedmiotu 

trwającego w czasie? Przy czym niezmienność taka będzie miała zawsze tylko względny 

charakter – w każdym razie z materialistycznego punktu widzenia trudno mówić – jak czyni 

to Ingarden - o przedmiotach „bezwzględnie niezmiennych”403, jakimi miałyby być na 

przykład hipotetyczne idealne przedmioty matematyczne. Niewątpliwie w przypadku każdego 

realnego przedmiotu „przemiana aktualności teraźniejszości w nieaktualność przeszłości”404 

wiąże się ściśle z jakąś przemianą samego przedmiotu. Przejście czegoś jako ściśle 

(bezwzględnie) tego samego z jednej teraźniejszości do drugiej jest niemożliwe405. Możliwe 

jest jednak jeszcze bardziej radykalne stanowisko, zacierające w gruncie rzeczy różnicę 

między procesem a przedmiotem trwającym w czasie. Jeśli mianowicie pojęcie stanu 

przedmiotu rozszerzymy na wszystkie jego własności, to trwanie przedmiotów w czasie 

będzie następstwem stanów analogicznie do tego, jak trwanie procesów jest następstwem 
                                                                                                                                                                                     

jako czyste abstrakcje. Realnie zaś biorąc, zawsze mamy do czynienia tylko z procesami o różnej „długości". 
 

 

402 R. Ingarden, Spór..., t. I., s. 209. Gdzie indziej zaś filozof pisze: „Czysto czynnościowe stany rzeczy, w 
których nie pojawiłby się żaden podmiot działania, nie są moźliwe [...]" (R. Ingarden, Spór..., t. II, s. 290).               

403 R. Ingarden, Spór..., t. I, s. 213. 
 

404 Tamże. 

 

405 Tamże. 



108 
 

faz406. W tym punkcie dochodzi właściwie do „desubstancjalizacji" ontologii na rzecz jakiejś 

formy procesualizmu albo ewentyzmu407. Ingarden zwraca jednak uwagę, że źródłem 

rozumienia przedmiotu jako procesu przechodzenia z jednego stanu w drugi jest zbyt szerokie 

określenie stanu, zgodnie z którym do stanu danego przedmiotu zaliczamy nie tylko jego 

nowe własności, nabyte w pewnym procesie, ale w ogóle wszystkie własności, przysługujące 

przedmiotowi w określonej teraźniejszości408. 

Nie próbując definitywnie rozstrzygnąć któregoś ze wspomnianych wyżej stanowisk 

ontologicznych (chociaż substancjalizm typu arystotelesowskiego jest mi bliższy niż 

procesualizm czy ewentyzm), chcę  zaproponować takie wyjaśnienie jedności, tożsamości i 

ciągłości przedmiotów trwających w czasie, które obywa się bez Ingardenowskiego uznania 

absolutnie „niezmiennego rdzenia”409 przedmiotu trwającego w czasie. Otóż czysto 

teoretycznie można przyjąć, że nie ma takich momentów (uopsażenia jakościowego czy 

struktury) realnego przedmiotu, które zachowywałyby absolutną stałość, byłyby 

bezwzględnie niezmienne w jakimkolwiek przedziale czasu. Tożsamość, jedność i ciągłość 

przedmiotów trwających w czasie polega zaś po prostu na tym, że niektóre zmiany w 

przedmiotach nie przekraczają określonych granic. Te aspekty rzeczy, które ulegają 

„ograniczonym" zmianom (na przykład pewne charakterystyki strukturalne), można uznać za 

ich względnie stały rdzeń410. 
                                                           

406 Tamże. 

407 Przy czym Krajewski ze względu na to, że proces to ciąg zdarzeń rozciągniętych w czasie, proponuje 
traktować procesualizm jako wersję ewentyzmu (W. Krajewski, Współczesna filozofia..., s. 52). 
 

408 R. Ingarden, Spór..., t. I, s. 216. Podobnie jak do kolejnej fazy danego procesu zaliczamy wszystkie fazy ją 
poprzedzające. W ujęciu Ingardena fazy procesu nie są od siebie odgraniczone, jak zdarzenia, stąd procesu nie 
można utożsamiać z mnogością zdarzeń (tamże, s. 207). 

 

409 Tamże, s. 219. 
 

410 Rozważmy następujący przykład: w pewnym układzie w czasie t1 element A ja większy od elementu B. 
Między momentami t1 i późniejszym t2 uległo zmianie A lub B, ale wciąż A pozostaje większe od B. Można 
zatem powiedzieć, że relacja bycia większym od zachowuje względną stałość w rozpatrywanym przedziale. O 
tyle jednak, o ile relacja zależy od natury jej członów, nie możemy uznać, że mamy w tym wypadku do 
czynienia z identycznością. 
 



109 
 

Rozważając szczególnie istotny dla podejmowanej tu kwestii przypadek indywiduum 

żywego (jego zmiany tworzą „specjalny system” i „nieodwracalny porządek"411), Ingarden 

konstatuje: „Mimo bowiem całej rozpiętości zmian dokonujących się w indywiduum żywym 

(w osobie)  n i e  w s z y s t k o   zmienia się w niej i znajduje się w strumieniu procesów”412. 

Z mojego punktu widzenia należałoby powiedzieć raczej: nie wszystko w niej zmienia się 

„tak znacznie". Sytuację taką można nazwać - za samym Ingardenem - „dynamiczną 

tożsamością" i przeciwstawić ją tożsamości „statycznej”413. 

W przyjętym tu rozumieniu procesy (i afortiori zdarzenia) nie tyle są osobną klasą 

przedmiotów czasowych, ile manifestacją (sposobem przejawiania się) czasowości 

przedmiotów trwających w czasie (rzeczy). Rzeczy podlegają procesom, które polegają na 

zachodzeniu pewnych zdarzeń414. 

Czasowość przedmiotów trwających w czasie sprowadza się do ich procesualności. 

Przeciwko „substancjalizacji" procesów (nadawaniu im statusu przedmiotów autonomicznych 

i samodzielnych) świadczy także i to, że - jak podkreśla Ingarden - proces w pełnym swym 

ukonstytuowaniu jako określone indywiduum może być poznany tylko jako przeszły (w 

przypadku procesów z całą pewnością - jak można powiedzieć Heglem – „sowa Minerwy 

wylatuje o zmierzchu"). I chociaż jest to argument epistemologiczny, to ma on w tym 

wypadku, jak sądzę, ontologiczne uzasadnienie: procesy nie są samoistnymi i samodzielnymi 

przedmiotami czasowymi, dlatego że jako w całości „gotowe" (ukonstytuowane) nie mają 

swojej teraźniejszości. 

W świetle powyższych analiz uznanie takich osobnych klas przedmiotów czasowych, jak 

                                                           

411 R. Ingarden, Spór..., t.1, s. 221. 
 

412 Tamże, s. 224. 
 

413 Tamże, s. 224-225. 
 

414 Przy czym Ingarden przestrzega w tym punkcie przed stanowiskiem redukcjonistycznym, zgodnie z którym 
proces jest „tylko pewną mnogością następujących po sobit zdarzeń" (tamże, s. 206). Proces jest w swych fazach 
całością ciągłą, a nie mnogością poodgraniczanych od siebie i tylko blisko poukładanych elementów. Zdarzeń 
nie można uważać za fazy procesu, gdyż te nie są - jak zdarzenia - od siebie poodgraniczane, przysługuje im 
także pewien „czasowo rozciągły przebieg", co nie zachodzi w przypadku zdarzeń (tamże, s. 207). 

 



110 
 

procesy i zdarzenia, wydaje mi się założeniem ontologicznym „ponad potrzebę". Można 

powiedzieć, że „rzeczowość” i „procesualność" to dwa nierozerwalne aspekty przedmiotu 

czasowego, dotyczące, odpowiednio, jego stałości (tożsamości415) oraz zmienności. Ponadto 

jest prawdopodobne, że to, co Ingarden mówi o procesach jako swoistej klasie przedmiotów 

czasowych, można przetransponować na wypowiedzi o przedmiotach trwających w czasie. 

Najogólniej biorąc: zamiast o fazach procesu można mówić po prostu o fazach zmiany 

odpowiedniego przedmiotu trwającego w czasie (tego, w/na którym proces się realizuje). 

Ontologiczną podstawą możliwości zaproponowanej tu parafrazy jest to, że procesy są po 

prostu aspektami przedmiotów trwających w czasie416, stąd ich cechy dają się ująć jako cechy 

tych przedmiotów. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           

415 Zauważmy, że logiczną zasadę tożsamości w interpretacji ontologicznej Krąpiec traktuje jako wyrażającą 
transcendentale: rzeczowość bytu (M.A. Krąpiec, Metafizyka..., s. 135-143). 
 

416 Inaczej jeszcze: zmieniają się nie procesy, ale rzeczy procesom podlegające (analogicznie: porusza się nie 
ruch, lecz rzeczy). Tym bardziej więc nie można mówić, że zmieniają się zdarzenia, gdyż ich zachodzenie w 
rzeczach (między rzeczami) jest właśnie zmianą. 
 



111 
 

 

ROZDZIAŁ II 

Strzałka czasu a przyczynowość 

 

l. Odwracalność czasu jako symetria nomologiczna 

 

Jednym z podstawowych zagadnień dotyczących czasu rozpatrywanym zwykle w 

kontekście wiedzy fizycznej jest problem tzw. strzałki czasu417. Zagadnienie to było w historii 

naukowych i filozoficznych dociekań nad czasem rozmaicie formułowane. Jego istotę oddają 

takie pytania jak: czy w świecie fizycznym mamy do czynienia z czasową asymetrią 

(symetrią)418?; czy istnieje wyróżniony kierunek upływu czasu419?; czy czas jest 
                                                           

417 A.S. Eddington użył tej metafory w dziele The Nature of the Physical World, New York-Cambridge 1928), w 
którym – na podstawie drugiego prawa termodynamiki – przyjął istnienie wyróżnionego kierunku czasu. 
 

418 Zauważmy od razu, że - według niektórych autorów - asymetria czasu nie jest tym samym co strzałka 
(nieodwracalność). Według tej interpretacji asymetria oznacza – mówiąc najogólniej - że jeśli zmienimy 
kierunek czasu (znak zmiennej t), to odwróci się kolejność następstwa zdarzeń (inaczej: trwanie jest interwałem 
zorientowanym). Nie  przesądzą to jednak, który z kierunków następstwa jest wyróżniony w tym sensie, że nie 
daje się odwrócić (patrz: M. Bunge, Time Asymmetry, Time Reversal, and Irreversibility, [w:] The Study of Time, 
ed. by J.T. Fraser, F.C. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972, s. 122-123, 129). Patrz też: K.G. 
Denbigh, In Defense of the Direction of Time, [w:] The Study of Time, ed. by J.T. Fraser, F.C. Haber, G.H. 
Müller, Berlin-Heidelberg-New York1972, s. 156). Mimo możliwości przyjęcia tej dystynkcji wyrażenia 
„asymetryczny" używam jako synonimu „posiadający strzałkę" („nieodwracalny"). 
 

419 Należy pamiętać o zasadniczej różnicy między porządkiem a ukierunkowaniem. Każda relacja 
asymetryczna, spójna i przechodnia ustanawia porządek pewnej serii; nie oznacza to jednak, że wyznacza także 
kierunek. Linia prosta (chociaż jest uporządkonwanym zbiorem punktów) nie ma - jak zwraca uwagę 
Reichenbach - kierunku; oznacza to, że nie można rozróżnić strukturalnie strony prawej od lewej (relacja na 
lewo od ma te same własności strukturalne co - na prawo od). Inaczej jest - według Reichenbacha – w 
przypadku liniowego kontinuum ujemnych i dodatnich liczb rzeczywistych, które porządkuje relacja mniejszy 
niż. Ta ostatnia nie tylko ustanawia porządek, lecz także kierunek. Jest strukturalnie różna od relacji odwrotnej: 
większy niż. Między liczbami ujemnymi a dodatnimi istnieje zasadnicza różnica: liczby ujemnne nie są 
kwadratami żadnych liczb. Stąd można przyjąć, że każda liczba, która jest kwadratem innej liczby, jest większa 
od każdej liczby, która nie jest kwadratem innej liczby (H. Reichenbach, The Direction…, s. 26). Podobnie jest z 
czasem; jest on serią uporządkowaną przez relację asymetryczną, której porządek ma dwa kierunki: w stronę 
zdarzeń wcześniejszych oraz późnięjszych Jednak w przypadku czasu jeden z kierunków jest wyróżniony: czas 
płynie od zdarzeń wcześniejszych do późniejszych. Czas jest serią jednokierunkową (H. Reichenbach, The 
Philosophy..., s. 139). 

    Reichenbach zwraca uwagę, że STW, która - jego zdaniem - zakłada kauzalną teorię czasu, nie wymaga 
ukierunkowania czasu, lecz jedynie jego uporządkowania (tamże, s.42). sądzę jednak, że odwołanie się w teorii 
czasu do relacji kauzalnej ustanawia nie tylko porządek, lecz także kierunek. Relacja przyczynowa, co m.in. 
staram się wykazać niżej, nie może być, realnie biorąc, odwrócona (w języku Reichenbacha: nie ma 
„zamkniętyeh łańcuchów kauzalnych"). Mówiąc najogólniej: relacja przyczynowa jednoznacznie określa 
kierunek, gdyż nie można oddziaływać przyczynowo na przeszłość; skutek nie może sprawiać swej przyczyny. 



112 
 

anizotropowy420, czy izotropowy?; czy bieg zdarzeń (przebieg procesów) da się odwrócić (lub 

po prostu: czy czas jest odwracalny?)421?; czy – by zapytać wreszcie najogólniej i 

metafizycznie – istnieje różnica pomiędzy początkiem (genezą) a ostatecznym 

przeznaczeniem (stanem finalnym, celem) świata?  

Wszystkie te kwestie są ze sobą ściśle związane, bliskoznaczne, chociaż nie – 

jednoznaczne422. W kwestii ukierunkowania czasu (ukierunkowania zmienności świata 

realnego) nierzadko można spotkać stanowisko, zgodnie z którym nasze naukowe i 

filozoficzne przeświadczenie o realności zmiany i ukierunkowaniu czasu jest rezultatem 

antropocentrycznego złudzenia. Na przykład Huw Price uważa, że nasz asymetryczny punkt 

widzenia w kwestii czasu oraz przyczynowości jest rodzajem antropomorfizmu w nauce. 

Price pisze: „Twierdzę natomiast, że asymetria przyczynowości ma charakter 

antropocentryczny"423. Także asymetryczność działania (możemy wpływać na przyszłość, 
                                                                                                                                                                                     

Przyczynowość nie wyznacza strzałki, lecz jedynie porządek, tylko wtedy, gdy - jak zobaczymy na przykładzie 
koncepcji Mehlberga czy Łukasiewicza - nie wiążemy jej ze sprawstwem, „energetycznym" wpływem jednych 
zdarzeń na inne. Czy jednak nie gubimy wtedy istoty relacji przyczynowania? Myślę, że tak. 

 
 

420 To znaczy: czy wykazuje wewnętrzne zróżnicowanie względem opozycyjnych orientacji (ku przyszłości - od 
przyszłości)? Czy któraś z tych orientacji jest wyróżniona? 
 

421 Aby mówić o odwracalności czasu, nie wystarczy postulować odwracalność tylko niektórych procesów 
kosmicznych, potrzebna jest tu - jak się zdaje - zasadnicza odwracalność wszystkich procesów światowych. 
Jeden proces nieodwracalny w świecie (lub we wszechświecie) wystarczy do wyznaczenia strzałki czasu. 
Dodam jeszcze, że pisząc o ewentualnej odwracalności procesów fizycznych, mam na uwadze odwracalność, 
nazywaną przez Reichenbacha odwracalnością w wąskim sensie; odwracalność ta dotyczy systemów 
zamkniętych, których entropia pozostaje stała. Proces w takim systemie jest odwracalny, jeśli może przebiegać 
w przeciwnym kierunku, podczas gdy system pozostaje zamknięty (H. Reichenbach, The Direction..., s. 51). 
Odwracalność w przypadku systemów otwartych jest „mniej ciekawa" z punktu widzenia zagadnienia strzałki, 
gdyż wiąże się z dopływem energii z zewnątrz rozważanego systemu (nie jest czymś „samoistnym”). 

Ponadto, ściśle biorąc, z fizycznego punktu widzenia procesy odwracalne nigdy nie zachodzą (odwracalność 
jest pewną idealizacją świata realnego). Klasycznym przykładem procesu odwracalnego, w którym zachodzą 
zmiany cieplne, jest cykl Carnota. Aby jednak cykl ten przebiegał w przeciwnym kierunku, trzeba dostarczyć 
więcej energii mechanicznej, niż jest to potrzebne do kierunku wyjściowego. Podobnie w sensie ścisłym trudno 
uznać procesy mechaniczne za odwracalne, gdyż w ich trakcie dochodzi do wytwarzania ciepła w drodze tarcia 
(H. Reichenbach, The Direction..., s. 51-52). 
 

422 Mehlberg na przykład wyraźnie odróżnia nieukierunkowanie czasu od jego izotropii. Jego zdaniem pojęcie 
izotropii czasu zakłada ideę prawa kosmicznego i czasoprzestrzennie wszechobecnego procesu, podczas gdy 
„wewnętrzne nieukierunkowanie" („intrinsic nondirectionality") nie wymaga żadnej idei procesu (H. Mehlberg, 
Time..., vol. II, s. 146,152). 
 

423 H. Price, Strzałka..., s. 22. 
 



113 
 

lecz nie na przeszłość) jest dla Price'a kwestią naszej perspektywy424. Zaznaczę od razu, że 

rozważania prowadzone w tym rozdziale będą miały charakter polemiczny wobec tego typu 

poglądów. 

Odnotujmy jeszcze wstępnie, że istnienia strzałki czasu nie należy utożsamiać 

bezpośrednio z rozróżnieniem tensów (McTaggartowska seria A)425. Problem strzałki czasu 

dotyczy w pierwszym rzędzie relacji wcześniejszy/późniejszy od, w zbiorze zdarzeń, a więc 

serii zdarzeń, którą McTaggart określił mi nem serii B426. Strzałka czasu istnieje (upływ czasu 

jest jednokierunkowy), jeśli porządku następstwa czasowego nie można odwrócić (relacja 

wcześniejszy/późniejszy od jest asymetryczna w zbiorze wszystkich zdarzeń). Jeśli wziąć pod 

uwagę rozróżnienie na przeszłość, teraźniejszość i przyszłość, to uznanie istnienia strzałki jest 

równoznaczne ze stwierdzeniem, że „czas płynie” (zmiany dokonują się) zawsze od 

przeszłości, poprzez teraźniejszość, ku przyszłości427. 

W ujęciu intuicyjnym i zdroworozsądkowym za fundamentalną własność czasu przyjmuje 

się zwykle anizotropowość. Czasowość (zmienność) rozpatruje się najczęściej jako mającą 

wyróżniony i niezmienny kierunek428. Mówimy, że czas biegnie od przeszłości ku 

przyszłości. Mehlberg stwierdza, że przypisanie strzałki „czasowi przednaukowemu” zależy  

od tego, czy istnieją prawa natury zabraniające czasowego odwrócenia porządku percepcji i 

pamięci. Potoczne przekonanie, że E koniecznie poprzedza E', sprowadza się - według 

Mehlberga - do tezy, iż żaden kompetentny obserwator nie jest w stanie obserwować E, 
                                                           

424 Tamże, s. 173. To, że przeszłość wydaje nam się ustalona, jest zdaniem Price'a zasadniczo kwestią 
konwencji, przy czym niekonsekwencja filozofa wychodzi na jaw, gdy swój „konwencjonalizm" opatruje 
zastrzeżeniem: „[...] konwencji, której nie możemy zmienić, niemniej jednak konwencji" (tamże, s. 174). 
Czyżby „niereformowalność" przeszłości była nieodwracalnym skutkiem czyjejś decyzji? 
 

425 Patrz np.: E. Cassirer, On the Reality..., s. 347. 
 

426 Patrz np.: M. Hempoliński, Filozofia..., s. 172-173. 
 

427 Por.: L. Sklar, Up and Down, Left and Right, Past and Future, [w:] The Philosophy of Time, eds. R. Le 
Poidevin, M. MacBeath, Oxford 1993, s. 99-116. 
 

428 W przeciwieństwie do tego przestrzeń często traktuje się - zgodnie z klasyczną zasadą kosmologiczną - jako 
izotropową, tj. niemającą wyróżnionych kierunków. 
 



114 
 

podczas gdy przypomina sobie, że obserwował E’ 429. 

Panuje jednak istotna rozbieżność między tym zdroworozsądkowym a naukowym ujęciem 

problemu kierunku czasu. Na przykład Augustynek w analizie pojęcia czasu przyjmował 

pierwotnie izotropowość (odwracalność) jako jedną z własności symetrii czasu430. Skąd 

bierze się ta rozbieżność? Jak to możliwe, że „wcześniej" nie różniłoby się fizycznie od 

„później”? Czy empiria nie obala założenia izotropowości czasu? Ze zdroworozsądkowego 

punktu widzenia mocno wyspekulowane wydaje się przypuszczenie, że kierunek upływu 

czasu jest czymś względnym, zrelatywizowanym do określonego świata, że - być może - 

istnieją światy podobne do naszego, ale zorientowane w przeciwnym „kierunku" (od naszej 

przyszłości ku naszej przeszłości)431.  

Jednym ze standardowych sposobów rozwiązania tej aporii jest odróżnienie izotropii 

nomologicznej od anizotropii warunkowej (empirycznej)432. Prawa fizyczne – poza 

nielicznymi wyjątkami, na przykład klasycznie (niestatystycznie) interpretowana druga 

zasada termodynamiki – są t-inwariantne, tj. „działają" tak samo dla parametru t, jak i –t. 

Można to wytłumaczyć tak, iż będąc pewnymi idealizacjami rzeczywistości, prawa naukowe 

abstrahują od jednokierunkowości i nieodwracalności zmienności świata fizycznego. W tym 

sensie aparat matematyczny (równania różniczkowe), służący nam do formułowania praw 

przyrody, nie odzwierciedla dokładnie specyfiki warunkowania przyczynowego, które - co 

staram się uzasadnić niżej433 - „stwarza" czas wraz z jego fundamentalną cechą - 

                                                           
429 H. Mehlberg, Tme..., vol. II, s. 155. 
 

430 Z. Augustynek, Własności..., s. 167. 
 

431 Patrz: H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 24. 
 

432 Augustynek rozróżnia tu, odpowiednio, „nomologiczną izotropię czasu" i „faktyczną anizotropię czasu" (Z. 
Augustynek, Time..., s. 6). Mówiąc zaś we Własnościach czasu o izotropowości czasu, miał na uwadze właśnie 
izotropię nomologiczną. Później odstąpił nawet i od tego założenia, uznając, że pewne prawa fizyki dotyczące 
oddziaływań słabych są asymetryczne względem czasu, co potwierdza nomologiczna anizotropię czasu. 
Utrzymał jedynie założenie o homogeniczności czasu: wszystkie momenty czasu nie różnią się nomologicznie 
między sobą (Z. Augustynek, Time..., s. 6-7). 
 

433 Podrozdział 5. tego rozdziału. 
 



115 
 

jednokierunkowością434. Z równań różniczkowych nie wynika, że zmiany są czymś wywołane 

i że panuje swoista asymetria ontyczna między przyczyną a skutkiem, lecz jedynie - że 

zmiany te towarzyszą sobie lub po sobie następują435. Powyższa sytuacja może być sygnałem, 

że - jak to ujmuje Krajewski - „odwracalność - to cecha aparatu matematycznego mechaniki 

klasycznej, który nie daje pełnej informacji o realnym doświadczeniu, pomijając kierunek 

czasu”436. Można to ująć także tak: chociaż na przykład proces składania się gruzów w całą 

budowlę jest zgodny z prawami mechaniki437, to bez spełnienia pewnych warunków 

początkowych (dostarczenia odpowiedniej ilości energii) proces ten nie zajdzie. Prawa fizyki 

dopuszczają procesy odwrotne do danych, gdyż abstrahują od warunków początkowych 

potrzebnych do tego, aby te procesy zainicjować438.  

Mehlberg pisze w tym kontekście: „The symmetry of time depends upon the nature of 

universal, physical laws rather than on the occurrence of particular facts”439. W tym sensie 
                                                           

434 Penrose ujmuje rzecz kategorycznie: „Wszystkie uznane równania fizyki są symetryczne ze względu na 
zmianę kierunku upływu czasu" (R. Penrose, Nowy umysł cesarza. O komputerach, umyśle i prawach fizyki, 
tłum. P. Amsterdamski, Warszawa 2000, t 338). W szczególności niezmiennicze względem odwrócenia 
kierunku czasu są równania OTW (H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 32). 
 

435 Reichenbach podkreśla, że T-inwariantne prawa nauki wyrażają symetryczne relacje funkcjonalne i że od 
nich należy odróżnić relację przyczynową jako tę, która pozwala na określenie kierunku (H. Reiehenbach, The 
Direction..., s. 28-29). Stwierdza ponadto, że fakt, iż dla każdego procesu można podać odwrotny opis (poziom 
epistemiczny) nie oznacza, że dla każdego procesu istnieje proces odwrotny (tamże, s. 31). 
 

436 W. Krajewski, Szkice..., s. 112-113. 
 

437 H. Price, Strzałka..., s. 30. 
 

438 Interpretacje tę potwierdza następująca wypowiedź Price'a: „[...] z symetrycznej względem czasu teorii 
fizycznej może wynikać, że każdy konkretny wszechświat musi być asymetryczny w czasie" (tamże, s. 109). 
 

439 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 32. Zdaniem tego autora zarówno STW, jak i OTW dają podstawy do 
wprowadzenia „symetrycznej i kauzalnej teorii czasu" (tamże, s. 150). Jeśli chodzi o OTW, która jest zbiorem 
cząstkowych równań różniczkowych bez sprecyzowanych istotnych warunków początkowych i brzegowych, to 
nieskończenie wiele modeli świata jest zgodnych z jej równaniami. Należy tu na przykład model de Sittera, 
charakteryzujący się zamkniętością współrzędnej czasowej czterowymiarowego kontimn kosmicznego. Czasowa 
zamkniętość zaś nie jest kompatybilna z założeniem istnienia uprzywilejowanego kierunku (strzałki) czasu 
(tamże, s. 152-153). 
 



116 
 

można stwierdzić, że anizotropia faktów fizycznych doskonale zgadza s z niezmienniczością 

praw fizyki względem odwrócenia czasu. Mehlberg ilustruje to następującym przykładem: 

prawa, które rządzą ruchem planet są czasowo symetryczne, jest jednakże technicznie 

niemożliwe zmienić znak prędkości wszystkich planet Układu Słonecznego, a przeto 

zrealizować proces odwrotny440.  

W świetle tych uwag trudno zgodzić się z rozpowszechnioną w niektórych kauzalnych 

teoriach czasu oraz aksjomatyzacjach STW441 interpretacją związku przyczynowego jako 

czasowo symetrycznego, na której poparcie przywołuje się niezmienniczość względem 

odwrócenia czasu wszystkich znanych podstawowych praw natury. Można powiedzieć, że 

przyczynowe prawa natury to abstrakty, natomiast realne relacje przyczynowe to fakty, w 

których istotną rolę odgrywają „warunki początkowe", odpowiedzialne za faktyczną 

asymetrię między przyczyną a skutkiem442. Rzecz można ująć tak: przyczyną danego skutku 

są określone warunki początkowe (charakterystyka fizyczna oddziałującego zdarzenia) oraz 

prawo (obiektywnie: prawidłowość), zgodnie z którym zdarzenie-przyczyna wywołuje 

zdarzenie-skutek. Mimo jednak czasowej symetryczności samego prawa nie ma 

automatycznego przejścia od zdarzenia-skutku do zdarzenia-przyczyny, jeśli nie wystąpią 

określone warunki początkowe443, ale wtedy to nie zdarzenie-skutek jest przyczyną 

prowadzącą do wyjściowego zdarzenia-przyczyny, ale właśnie owe ewentualne specyficzne 

warunki początkowe. 

Ogólny zaś zarzut wobec uzasadnianej tak jak wyżej symetrycznej interpretacji 

przyczynowości można sformułować następująco: nie zawsze da się wywieść cechy tego, co 

realne, konkretne (poszczególne związki przyczynowe), z tego, co abstrakcyjne i pochodne 

                                                           
440 Tamże, s. 155. Można się w tym wypadku zastanawiać, czy Mehlbergowi chodzi tylko o niemożliwość 
techniczną, czy także - realną, fizyczną. Ktoś mógłby bowiem utrzymywać, że nie jest to tylko kwestia 
„techniczna", ale zasadnicza niemożliwość ontyczna: na poziomie abstrakcji możemy sobie pomyśleć pewne 
procesy jako odwracalne, które jednakowoż nie są odwracalne w rzeczywistości. 

441 Patrz: M. Dorato, Time..., s. 157. 
 

442 Więcej na temat przyczynowości w aspekcie ukierunkowania czasu piszę w podrozdziale 5. niniejszego 
rozdziału. 
 

443 Przy czym wcale nie muszą one wystąpić, a - z punktu widzenia klasycznej termodynamiki - w układach 
„izolowanych" nawet wystąpić nie mogą. 
 



117 
 

(formułowane w toku praktyki naukowej prawa natury). Mówiąc inaczej: należy odróżnić sy-

metrię procesów fizycznych jako ich realną odwracalność444 od niezmienniczości praw fizyki 

względem odwrócenia czasu (t-niezmienniczość). Ta ostatnia nie jest warunkiem 

dostatecznym realnej odwracalności procesów fizycznych, lecz tylko - koniecznym. Bunge 

pisze: „If a process is reversible then its laws arę T-invariant but not conversely: T-invariance 

is only necessary for reversibility”445. 

Trzeba jeszcze powiedzieć, że sprawa z „nomologiczna symetrią" wcale nie jest tak 

jednoznaczna, jak podkreśla się to w wielu opracowaniach dotyczących czasu. Z jednej 

bowiem strony stwierdza się na przykład, że algebraiczna struktura praw Newtona (które są 

systemem zwykłych równań różniczkowych drugiego stopnia zawierających czas jako 

zmienną niezależną) pociąga za sobą bezpośrednio obowiązywalność tych praw względem 

odwrócenia czasu (ich czasową kowariancję – temporal covariance)446, z drugiej zaś - 

ogranicza się tę symetrię do przyspieszenia. Mehlberg zwraca w tym wypadku uwagę, że nie 

ma nic w Newtonowskich prawach ruchu, co zabezpieczałoby je przed asymetrycznym 

występowaniem zmiennej czasowej w mechanicznych wielkościach innych niż 

przyspieszenie (na przykład siły, których wartość lub kierunek zmienia się wraz z upływem 

czasu). W konsekwencji możliwe jest otrzymanie „nieodwracalnych" (czasowo 

asymetrycznych) rozwiązań równań Newtona447. Często uważa się, że elementarne procesy 

mechaniczne są odwracalne, tj. mogą zachodzić w obu kierunkach448. Rozważmy jednak 

swobodny spadek ciężkiego ciała posiadającego prędkość początkową v. Po pewnym czasie 

pod wpływem grawitacji ciało to osiągnie nową pozycję i końcową prędkość v'. Jeśli 

wyrzucimy następnie dane ciało z jego pozycji końcowej z prędkością początkową równą, 

                                                           

444 Notabene niektórzy odróżniają asymetrię od nieodwracalności (M. Bunge, Time Hmetry..., s. 122-130). 
 

445 Tamże, s. 129. 

446 H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 168. 
 

447 Tamże. Dla Mehlberga nie może być to jednak podstawą do wprowadzenia strzałki czasu, gdyż „these 
forces, whose existence follows from mechanical, electromagnetic or any other equations derivable from a  
well-established theory, are known to depend symmetrically on time" (tamże). Gdzie indziej zaś (tamże, vol. I, 
s. 25) filozof stwierdza, że nie ma świadectw wspierających tezę o istnieniu takich kłopotliwych - z punktu 
widzenia koncepcji czasu symetrycznego - sił. 
 

448 Tamże, s. 79. 



118 
 

lecz przeciwną v', to przejdzie ono przez tę samą, co przy spadku, serię punktów z tymi 

samymi prędkościami, zmienionymi jednak co do znaku, i osiągnie prędkość końcową (-

v)449Czy można jednak powiedzieć, że zjawiska spadku i uniesienia ciała są doskonale 

wzajemnie symetryczne? Na poziomie nomologicznym mamy przecież do czynienia ze 

zmianą znaku. Czy nie odzwierciedla się ona na poziomie ontologicznym właśnie jako brak 

symetrii? Czy rzeczywiście z samych wewnętrznych własności tych procesów nie bylibyśmy 

w stanie rozstrzygnąć, który jest spadkiem, a który podniesieniem? Czy nie informowałaby 

nas o tym różnica przyspieszeń? Można mieć w każdym razie wątpliwości, w związku z 

którymi wielu autorów uważa, że do rozwiązania problemu odwracalności (symetryczności) 

fizykalnej potrzebne ja odwołanie się na przykład do specyfiki relacji przyczynowej450. 

Jeśli zaś chodzi o inne wielkie odgałęzienie fizyki klasycznej - Maxwellowską teorię pola, 

to odwracalność jej praw też nie jest czymś bezpośrednio oczywistym451. Mehlberg 

przyznaje, że teoria Maxwella mimo swej „fundamentalnej czasowej symetryczności" może 

zostać uzgodniona z ideą kosmologicznej anizotropii452. Przechodząc do relatywistycznej 

kwantowej teorii pola, zauważmy, że niezmienniczość praw tej teorii zostaje zachowana tylko 

wtedy, gdy odwróceniu czasu (zmianie znaku zmiennej czasowej) towarzyszy odwrócenie 

innych „parametrów". Mehlberg przytacza następujący teoremat fizyki kwantowej: „'Every 

relativistic quantum field theory is invariant under the consecutive reversals of time, charge, 

and space'"453. Teoremat ten nie pociąga za sobą tego, że obowiązują wszystkie prawa natury, 

jeśli tylko odwrócimy jedną z tych trzech wielości - w szczególności kierunek czasu454. 

Widać stąd, że prawa natury nie są niezmiennicze względem samego tylko odwrócenia 

czasu. Niezmienniczość praw zostaje zatem pozbawiona autonomicznego znaczenia. 

Odwrócenie czasu musi być wyrównane przez równoczesne odwrócenie ładunku i 

przestrzeni. Mamy tu zatem „silną" korelację czasu, przestrzeni i materii. Mehlberg twierdzi, 

                                                           
449 Tamże. 

450 Tamże, s. 80. 

451  Mehlberg dowodzi wszakże, na czym polega niezmienniczość praw elektrodynamiki Maxwella względem 
odwrócenia czasu. Mówiąc w największym skrócie: by wykazać niezmienniczość, nie wystarczy zmienić znak 
wszystkich zmiennych czasowych występujących w równaniach Maxwellowskich; należy odwrócić także 
wektory pola magnetycznego (tamże, vol. II, s. 179). 
 

452 Tamże, s. 169. 

453 Tamże, s. 177. 

454 Tamże, s. 182-183. 



119 
 

że w korelacji tej nie ma nic, co uprawomocniałoby tezę o istnieniu strzałki czasu (o 

jednoznacznie określonym kierunku zmian historii kosmosu i ludzkiego życia)455. Trudno 

jednak w tym wypadku oprzeć się wrażeniu, że uzasadniana nomologicznie odwracalność 

„biegu świata" jest czysto hipotetyczna. Czy nie moglibyśmy po prostu uznać „zgodnego" 

współistnienia dwóch twierdzeń - metafizycznego: czas ma strzałkę, oraz - me-

todologicznego: prawa nauki nie mają strzałki (są niezmiennicze względem odwrócenia czasu 

oraz wielkości skorelowanych)? Odwracalność nomologiczna świadczyłaby co najwyżej o 

czystej możliwości odwrócenia realnego czasu („biegu świata"), możliwości, polegającej na 

niesprzeczności z obowiązującymi prawami fizyki456. Nie byłaby to nawet potencjalność w 

takim rozumieniu, w jakim na przykład embrion ludzki uznalibyśmy za potencjalnego 

człowieka (myśląc przy tym, że jeśli warunki będą odpowiednie, to na mocy praw rozwoju 

biologicznego z embrionu powstanie człowiek). Tak więc symetria nomologiczna czasu wca-

le nie świadczy bezpośrednio o nieistnieniu strzałki w sensie metafizycznym. Stąd to - dość 

rozpowszechnione w fizykalnych interpretacjach czasu - wnioskowanie od symetrii 

nomologicznej czasu do symetrii realnej zmienności świata można uznać za błąd ignoratio 

elenchi. 

Wątpliwości co do czasowej symetryczności praw fizycznych pojawiają się także w 

kontekście przejścia od mikro- do makropoziomu organizacji materii. Niektórzy teoretycy (na 

przykład S. Watanabe) uważają, że chociaż prawa kwantowe rządzące pojedynczymi 

systemami fizycznymi są niezmiennicze względem odwrócenia czasu, to przy przejściu od 

pojedynczego systemu kwantowego do nieskończonego zbioru (konglomeratu) takich 

systemów ta indywidualna symetria czasowa znika457. Mehlberg podaje w wątpliwość to, że 

symetrię czasową łamią nieskończone konglomeraty systemów kwantowych. Pozaskończona 

                                                           
455 Tamże, s. 184. 

456 Równie dobrze można utrzymywać, że jest możliwe, by ludzkie życie wydłużyło się przeciętnie do około 500 

lat przy obowiązywaniu tych samych praw biochemii, gdyby skład chemiczny ich organizmów lub proporcje 

rozmaitych substancji chemicznych były inne. Inny przykład: załóżmy, że ilość materii w świecie nie przekracza 

gęstości krytycznej, w związku z czym świat (pomyślany jako izolowany) będzie się zawsze rozszerzał. Można 

wszak kontrfaktycznie przypuścić, że świat mógłby się kurczyć, gdyby gęstość materii przekraczała (choć nie 

przekracza na mocy założenia) gęstość krytyczną. 

 

457 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 158. 
 



120 
 

liczba systemów kwantowych to według Mehlberga ewidentna idealizacja. Niekiedy podaje 

się nawet szacunkowe liczby (wielkie, aczkolwiek skończone) cząstek „zaludniających" 

obecnie świat. Ponadto założenie infinitystyczne co do liczby cząstek (systemów 

kwantowych) kłóci się z modelami kosmologicznymi, w których przyjmuje się przestrzenną 

skończoność świata (Einstein), gdyż nieskończona liczba cząstek elementarnych oznaczałaby 

nieskończoną ich gęstość w jakiejś skończonej podprzestrzeni. To zaś – twierdzi Mehlberg  –

kłóci się ze standardowymi założeniami kwantowej teorii pola i fizyki wysokich energii458. 

Trzeba tu powiedzieć, że „finitystyczne kosmologie” - na co już wskazywałem - są 

problematyczne. Dlatego też koncepcja Watanabe'a nie dlatego budzi wątpliwości, że zakłada  

nieskończoność przestrzenną świata. Ponieważ jednak asymetria czasowa przejawia się dla 

nas nie w skali całego (załóżmy - nieskończonego) wszechświata, ale już w skali makro, 

dobrze byłoby przyjąć, że symetria czasowa właściwa pojedynczym systemom kwantowym 

jest łamana przy przejściu do odpowiednio wielkich konglomeratów tych systemów. Słowem, 

by rozważana koncepcja pozostała sensowna, nie potrzeba założeń infinitystycznych. 

Jeśli zaś chodzi o Mehlberga, to uznaje on wprawdzie niezmienniczość względem 

odwrócenia czasu „wszystkich" kwantowomechanicznych praw, zastrzega jednak od razu, że 

pod tę czasową symetrię nie podciąga - jak się wyraża - „pewnych osobliwych regularności 

teorii cząstek elementarnych" (rozpad neutralnego elektrycznie mezonu K)459, których 

niezmienniczość czasowa jest wciąż nierozstrzygnięta. Podobnie przyznaje, że kwestia 

czasowej symetrii pozostaje nierozstrzygnięta także, jeśli chodzi o fizykę wysokich 

energii460. Powstaje w związku z tym pytanie, czy ażeby mówić o odwracalności czasu w 

                                                           
458 Tamże. 

459 Tamże, vol. II, s. 54. Mówiąc ściślej: zaprzeczenie niezmienniczości momentu pędu i ładunku elektrycznego 
cząstki względem odwrócenia czasu w przypadku mezonu K polega na tym, że rozpad „długo żyjącego" 
komponentu mezonu K – KL  na dwa pi-mezony jest taki, iż gdy wartość momentu pędu i ładunku elektrycznego 
KL jest ujemna, to odpowiednie wartości obu pi-mezonów są dodatnie (J.G. Taylor, Time in Particle Physics, 
[w:] The Study of Time, ed. by J.T. Fraser, F.G. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972, s. 56). 
Whitrow podkreśla przy tym, że niezgodność z założeniem symetryczności względem odwrócenia czasu 
występuje stosunkowo rzadko podczas rozpadu mezonu K. Ponadto mezony K odnajdujemy jedynie w 
eksperymentach z zakresu fizyki wysokich energii, nie stanowią one budulca „zwykłej" materii i nie odgrywają 
żadnej roli w procesach makroskopowych, które są związane ze strzałką czasu (G.J. Whitrow, The Natural..., s. 
336). 

 
 

460 H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 252. 



121 
 

naszym świecie, nie należałoby przyjąć, że niezmiennicze względem odwrócenia czasu są    

w s z y s t k i e   prawa bez wyjątku?461. 

Zwróćmy ponadto uwagę, że Mehlberg przeprowadza swoistą klasyfikację 

metodologiczną praw przyrodniczych, zgodnie z którą dzieli prawa na: a) intrasystemowe 

(np. Newtonowskie równania ruchu, Newtona i Einsteina prawa grawitacji, Maxwellowskie 

równania pola), b) intersystemowe (np. prawa stwierdzające ważność grup transformacji 

Lorentza) ; c) ekstrasystemowe (np. prawa ustanawiające atomowość (atomicity) ładunku 

elektrycznego lub czterowymiarowość kontinuum czasoprzestrzennego)462. Mehlberg 

stwierdza przy tym, że wymóg niezmienniczości ma sens tylko w odniesieniu do praw 

intrasystemowych pierwszego rzędu463. Te ostatnie nazywa „prawami kosmicznymi" i 

stwierdza: „[...] all cosmic laws of nature are invariant under time reversal"464, zastrzegając 

jednocześnie, że zdania ustalające warunki początkowe i brzegowe nie są prawami 

kosmicznymi. I to jest właśnie ten moment abstrakcji (idealizacji), który odpowiada za 

nomologiczna symetrię czasową. Symetria ta nie przeszkadza jednak niektórym teoretykom 

mówić o „kosmologicznej anizotropii czasu”, przez co rozumieją to, że we 

wszechświecie465rządzonym przez czasowo-symetryczne prawa występują takie warunki 

początkowe lub brzegowe, które w połączeniu z tymi prawami skutkują nieodwracalnością 

czasową pewnych specyficznych procesów466. Do procesów takich można zaliczyć: l) 

                                                                                                                                                                                     
 

461 Można w tym wypadku mieć uzasadnioną wątpliwość, czy dystynkcja między prawem a „regularnością" nie 
ma u Mehlberga charakteru czysto werbalnego. 
 

462 H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 160-161. 
 

463 Do warunków, jakie powinny spełniać prawa intrasystemowe pierwszego rzędu, należą: a) ich efektywna 
(operacyjna) definiowalność, b) pojęciowa uniwersalność, c) podleganie ocenie prawdziwościowej (tamże, s. 
161-163). 
 

464 Tamże, s. 167. 

465 W przyjętej przeze mnie terminologii należałoby raczej mówić o świecie rozumianym jako nasza 
metagalaktyka, do której de facto odnoszą się ustalenia kosmologów. 
 

466 H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 189. 



122 
 

ewolucję (ekspansję) świata; 2) opisywaną przez teorię stanu stacjonarnego ciągłą kreację 

materii ex nihilo, połączoną z ekspansją przestrzeni kosmicznej; 3) rozchodzenie się światła w 

próżni467. Ponadto powszechną symetrię czasową praw natury da się też chyba pogodzić z 

ideą regionalnej (lokalnej) anizotropii, która głosi, że regularności zachodzące w pewnym 

ograniczonym wycinku czasoprzestrzeni nie są niezmiennicze ze względu na odwrócenie 

czasu i w związku z tym wyznaczają strzałkę dla tego regionu468. Można na przykład przyjąć, 

że entropia systemu zamkniętego rośnie monotonicznie w aktualnej erze kosmicznej, 

dopuszczając, że będzie ona maleć w podobnych okolicznościach w innej erze kosmicznej. 

Zgodne z ideą anizotropii lokalnej będzie też założenie, że ewolucją życia na naszej planecie 

rządzą prawa asymetryczne oraz że ewolucja biologiczna jest właściwa tylko historii naszej 

planety469.  

Mehlberg krytykuje takie „cząstkowe" podejścia gdyż jego zdaniem znaczenie hipotezy 

czasowej anizotropii (izotropii) ma charakter uniwersalny, a nie lokalny. Mówiąc inaczej: 

lokalne lub regionalne osobliwości czasu nie są istotne dla jego anizotropii (izotropii)470. Z 

podejściem Mehlberga można by w tym wypadku polemizować na przykład z empirycznego 

punktu widzenia. Dlaczego mielibyśmy  bowiem lekceważyć empiryczne dane wskazujące na 

anizotropowość wielu procesów w naszym otoczeniu? Czy teoria, która głosi uniwersalną  

izotropię (symetrię) czasową wbrew „lokalnym" świadectwom, nie staje się metafizyczna w 

sensie popperowskim, tj. niefalsyfikowalna. Niefalsyfikowalność ta polegałaby właśnie na 

ignorowaniu faktów: obserwujemy zwykle procesy nieodwracalne, ale są to przecież tylko 

„zachowania" lokalne. Tak naprawdę bieg natury jest w swej istocie symetryczny 

(odwracalny). 

Zauważmy dalej, że wiele praw naukowych nie jest w ogóle prawami następstwa 

czasowego, na przykład prawa taksonomiczne (układ okresowy pierwiastków 

Mendelejewa)471. Co więcej, abstrahowanie od czasu występuje także na poziomie 

                                                                                                                                                                                     
 

467 Tamże, s. 189-190. 
 

468 Tamże, s. 188. 

469 Tamże, s. 188-189. 

470 Tamże. 

471 M. Bunge, O przyczynowości..., s. 379-380. 



123 
 

„głębszym" – logicznym. Willard V.O. Quine zwraca uwagę, że „standardowa" gramatyka 

logiczna nie uwzględnia form czasowych. Idąc tropem nowoczesnej fizyki, postuluje ona 

traktowanie czasu analogicznie do wymiarów przestrzennych („bezczasowe” traktowanie 

czasowników)472. Jednocześnie Quine podkreśla, że gramatyka taka jako „prosta i uboga" nie 

jest adekwatna do „każdego dyskursu poznawczego"473. Specyfika praw naukowych oraz 

języka, w jakim wyrażamy nasze myśli (logiki, jaką przyjmujemy), nie może - moim zdaniem 

- przesądzać o naturze fizycznego świata (w tym wypadku o nieistnieniu strzałki czasu). 

Prawa fizyki są tworami intelektu, które mogą tylko lepiej lub gorzej, pełniej bądź skąpiej, 

dokładniej bądź mniej dokładnie ów świat odzwierciedlać. Symetria praw fizyki ma - jak 

można utrzymywać - naturę czysto epistemiczną: w procesie poznania mogę posuwać się 

zarówno od teraźniejszości w przyszłość (prognoza), jak w przeszłość (postgnoza). „Bieg" 

świata zaś jest asymetryczny - i to niezależnie od tego, czy znane nam są asymetryczne prawa 

fizyki, czy też nie. Z przyjętego tu punktu widzenia całkowicie akceptowalna jest teza, że 

asymetrie wynikają z asymetrycznych warunków brzegowych474, a nie z asymetrycznych 

praw będących idealizacjami rzeczywistości.  

Warunki brzegowe (takie a takie wartości odpowiednich wielkości /stałych/ 

kosmologicznych) mogą być wyjaśniane oddziaływaniem innych światów. W tym kontekście 

nieporozumieniem jest pytanie postawione przez Price'a: Jak można wyprowadzić 

asymetryczny świat, jaki widzimy wokół nas, ze znanych nam symetrycznych praw 

fizyki?”475. To nie świat wyprowadzamy z praw, lecz prawa „ze świata”. I jeśli nawet nie jest 

to już wyprowadzanie w prostym, indukcyjnym sensie (choć pierwotnie, genetycznie, takie 

właśnie byłyło), to w tym przynajmniej – że podstawowym wymogiem naszych teorii (hi-

potez) jest zgodność (w najszerszym możliwym zakresie) z doświadczeniem. Jeśli zaś ktoś 

twierdzi, że wnioskiem z odwracalności praw ruchu dynamiki klasycznej jest teza: „wszystko 

                                                                                                                                                                                     
 

472 W.VO. Quine, Filozofia logiki, tłum. B. Stanosz, Warszawa 2002, s. 62-64. 
 

473 Tamże, s. 64. 

474 H. Price, Strzałka..., s. 140-141. 
 

475 Tamże, s. 115. 



124 
 

jest dane”476, to można sądzić, że myli „być dane" w sensie aktualnego istnienia z 

możliwością „obliczenia” pewnych stanów, uzyskania o nich wiedzy. W ogóle trzeba po-

wiedzieć, że prawa są czymś wtórnym względem realnego świata. Chociaż odzwierciedlają w 

pewnym zakresie rzeczywiste prawidłowości (regularności), to w innym zakresie (sfera 

abstrakcji, idealizacji) nie muszą uchwytywać wszystkich cech materialnego świata. Czy nie 

jest tak właśnie z anizotropowością zmienności? 

Dodajmy jeszcze, że – oprócz odwoływania się do niezmienniczości praw fizyki względem 

odwrócenia czasu – zwolennicy czasowej symetrii schodzą niekiedy na poziom jeszcze 

bardziej fundamentalny - na poziom logiki. Na przykład Mehlberg wskazuje, że czasowa 

anizotropia zakłada pojęcie następstwa czasowego, która to relacja ma trzy charakterystyczne 

własności porządku: jest przechodnia, asymetryczna i spójna. Jest jednak tak - zauważa 

filozof- że odwrotność relacji następstwa także jest porządkiem. Tak więc dziedzina czasu ma 

dwie relacje porządkując (następowanie i poprzedzanie). Czy można zatem mówić o jednym 

wyróżnionym kierunku? - pyta retorycznie Mehlberg. Takie uzasadnienie symetrii czasowej 

można podważyć, wskazując, że czym innym są wspólne własności strukturalne wzajemnie 

odwrotnych relacji porządkujących czas (relacje poprzedzania i następstwa są wzajemnie 

izomorficzne względem każdego układu odniesienia477), a czym innym pewne fundamentalne 

różnice „materialne", ontologiczne. 

Zarysowane wyżej rozstrzygnięcie nie wszystkich jednak zadowala. Poszukuje się w 

związku z tym takich zjawisk, prawidłowości fizycznych, które albo wyjaśniałyby 

nieodwracalność strzałki czasu, albo - wręcz przeciwnie - pokazywały, że założenie 

anizotropowości czasu jest z fizyczni go punktu widzenia nieporozumieniem478.  

Przy czym poszukiwanie fizycznych podstaw określonego kierunku upływu czasu często 

wiązane je ściśle z zagadnieniem kierunku procesów kauzalnych, tak że problem strzałki 

czasu sprowadza się do poszukiwania fizycznego wytłumaczenia kierunku procesów 

                                                           
476 I. Prigogine, I. Stengers, Z chaosu..., s. 73. 
 

477 H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 204. 
 

478 Nie wszyscy zajmujący się zagadnieniem strzałki faworyzuj ą wyłącznie ujęcie nomologiczne. Niektórzy 
podchodzą do sprawy bardziej formalnie (problem defl nicyjny) lub empirycznie (nie prawa, ale przede 
wszystkim zjawiska – na przykład ekspansja wszechświata – wskazują na istnienie strzałki czasu), por.: tamże, s. 
157.  
 



125 
 

przyczynowych479.  

Wielu teoretyków uważa jednak, że obie kwestie nie powinny być ze sobą utożsamiane, 

gdyż nie każda zmienność ma charakter przyczynowy. Istnieją także inne formy 

determinowania (chociaż determinacja przyczynowa wydaje się być ontologicznie 

wyróżniona), na podstawie których można rozpatrywać ewolucję układów fizycznych „w 

czasie", jak na przykład: ilościowe samodeterminowanie480, zależność funkcjonalna, 

determinowanie strukturalne czy teleologiczne481. Jeśli związki przyczynowe uznać za 

podstawowe stosunki fizyczne (w tym sensie, że wszelkie oddziaływania fizyczne mają 

charakter przyczynowy), to, powołując się na ukierunkowanie procesów kauzalnych, można 

próbować wytłumaczyć ukierunkowanie czasu. Byłby to najogólniejszy sposób fizycznego (a 

właściwie już – ontologicznego) wyjaśnienia strzałki czasu. Przeanalizuję go niżej - po 

zbadaniu bardziej szczegółowych sposobów uzasadniania „ukierunkowania" czasu. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
479 Patrz np.: Ph. Dowe, A Defense of Backwards m Time Causation Models in Quantum Mechanics, „Synthese" 
1997, vol. 112, no. 2, s. 239-241. Zagadnienia te łączy także H. Mehlberg w przywoływanym w 
przywoływanym tutaj dziele. 
 

480 Należą tu m.in. „spontaniczne przekształcenia izolowanego układu termodynamicznego", prowadzące do 
wzrostu entropii (M. Bunge, O przyczynowosci..., s. 30). 
 

481 Tamże, s. 30-32. 



126 
 

2. Strzałka czasu a druga zasada termodynamiki 

 

Głównym rezultatem mechaniki Newtonowskiej jest możliwość obliczania trajektorii 

ruchów układów dynamicznych. W tym celu wystarczy znać położenia i prędkości każdego 

punktu (danego układu) w pewnej chwili oraz odpowiednie równania ruchu. Po scałkowaniu 

tych ostatnich otrzymujemy właśnie trajektorie, które „zawierają całą informację istotną w 

dynamice: pełny opis układu dynamicznego"482. Tak więc na gruncie dynamiki zmienność 

zostaje zredukowana do ruchów (lub przemieszczenia ciał materialnych). Struktura równań 

ruchu jest zaś taka, że odwrócenie kierunków wektorów prędkości wszystkich punktów 

układu powoduje, iż układ porusza się „wstecz w czasie". Własność odwracalności przypisuje 

się w dynamice wszelkim zmianom483. Cechami trajektorii są: prawidłowość, determinizm i 

odwracalność484. Wszystkie zatem stany w dynamice są równoważne. Wychodząc od 

któregokolwiek z nich, możemy obliczyć wszystkie inne, zarówno przyszłe, jak i przeszłe. Z 

tego punktu widzenia można utrzymywać, że „w każdej chwili wszystko jest dane"485. 

Opozycyjną wobec Newtonowskiej dynamiki teorią, jeśli chodzi o rozumienie zmienności, 

jest „nauka o cieple" - termodynamika, z którą wiąże się idea zasadniczej nieodwracalności 

zmian fizycznych (procesów cieplnych). Możemy zatem mówić o dwóch antagonistycznych 

pojęciach: ciążeniu i cieple. Ciążenie wprawia materię w ruch (przemieszczenie względne 

ciał), a ciepło ją nieodwracalnie przekształca, modyfikuje. „Ignis mutat res”486. 

Od razu wskażę tu na pewną niejasność związaną z ideą nieodwracalności. Prigogine i 

Stengers stawiają tezę: „nieodwracalność, a więc strzałka czasu, implikuje losowość"487, przy 

czym łączą ideę nieodwracalności z ideą twórczości w przyrodzie („czas jest tworzeniem"488). 

Otóż mam wątpliwości, czy rzeczywiście losowość zmian jest warunkiem koniecznym489 
                                                           

482I. Prigogine, I. Stengers, Z chaosu..., s. 72. 
 

483 Tamże, s. 74. 

484 Tamże. 

485 Tamże, s. 73. 

486 Tamże, s. 115. 

487 Tamże, s. 320. 

488 Tamże.  

489 Autorzy piszą także o wyprowadzeniu nieodwracalności z losowości (tamże, s. 295), co sugerowałoby, że w 
ich rozumieniu losowość (statystyczność) jest także warunkiem dostatecznym nieodwracalności. 



127 
 

nieodwracalności lub twórczości. Dlaczego świat deterministyczny (świat, w którym panuje 

jednoznaczna zależność między przyczynami a skutkami490) nie mógłby być rzeczywistością 

nieodwracalną i „kreatywną" (tj. taką, w której rozwoju pojawiają się coraz to nowe ja-

kościowo elementy)491. Przy obiektywistycznej interpretacji losowości wskazuje się często, że 

odpowiadające jej na poziomie epistemicznym pojęcie prawdopodobieństwa nie tyle jest 

rezultatem naszej niewiedzy o warunkach początkowych danego procesu czy zjawiska, ile 

efektem opisu silnie niestabilnych układów dynamicznych (układów dalekich od równo-

wagi)492. Nie wydaje się jednak, by niestabilność wykluczała jednoznaczną determinację. 

Mówiąc o niestabilności układu, mamy m.in. na uwadze to, że drobne czynniki mogą w takim 

układzie wywoływać znaczne zmiany. Stąd można utrzymywać, że to właśnie niemożliwość 

ogarnięcia wszystkich małych zmian, mających decydujący wpływ na losy układu jako 

całości, skutkuje pojawieniem się w naszych opisach kategorii prawdopodobieństwa (opis 

statystyczny). Taki epistemiczny probabilizm nie kłóci się wcale z ontologicznym 

determinizmem. Ponadto nie rozumiem, dlaczego zmiany deterministyczne nie mogłyby być 

rozumiane jako nieodwracalne. Prigogine i Stengers ujmują deterministyczność zmian jako  

warunek dostateczny odwracalności493. Swoistym zaś „uzasadnienieniem". niezgodności 

założenia deterministyczności z ideą nieodwracalności jest pytanie retoryczne: „Zaiste cóż 

miałaby oznaczać strzałka czasu w świecie deterministycznym, w świecie, gdzie zarówno 

przyszłość, jak przeszłość są zawarte w teraźniejszości?"494. Cóż tu jednak oznacza owo 

                                                                                                                                                                                     
 

490 Problem jednoznaczności związku przyczynowego poruszam w podrozdziale 6. niniejszego rozdziału. 
 

491 Problemem „kreatywności" przyrody w kontekście zasady przyczynowości zimuję się osobno w podrozdziale 
7. niniejszego rozdziału. 
 

492 I. Prigogine, I. Stengers, Z chaosu..., s. 292. 
 

493 Uznając implikację o postaci: „ jeśli zmiana jest nieodwracalna, to jest losowa”, musimy uznać też 
implikację: „jeśli zmiana nie jest losowa (jest deterministyczna), to jest odwracalna". Trzeba powiedzieć, że 
łączenie determinizmu z odwracalnością wcale nie jest oczywiste. Mehlberg na przykład uważa, że symetria 
czasowa teorii kwantów" („time-symmetrical nature of quantum theory") świadczy o tym, iż zagadnienia 
czasowej (an)izotropii oraz (in)determinizmu są wzajemnie niezależne (H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 129). 
 

494 Tamże, s. 295. 



128 
 

„zawieranie się"? Chodzi przecież wyraźnie o aspekt epistemiczny495: demonowi Laplace'a 

wystarczy podać zupełny opis układu w danej chwili (pędy i położenia cząstek), a będzie on 

w stanie wyliczyć stan tegoż układu dla każdej chwili wcześniejszej lub późniejszej 

względem danej. Do przeszłości możemy wrócić „myślowo"; pozwala nam na to                   

t-inwariantność idealizacyjnych praw fizyki klasycznej. Realnie zaś biorąc, dany proces 

deterministyczny nie musi być wcale odwracalny (lepiej byłoby tu powiedzieć - odwrócony 

gdyż uznaliśmy wcześniej odwracalność jako nomologiczną /idealizacyjną/ możliwość 

odwrócenia procesów deterministycznych). Otóż - ogólnie biorąc - aby odwrócić proces 

polegający na tym, że działanie przyczyny C spowodowało skutek E, należałoby podziałać na 

E jakąś przyczyną C', która spowoduje nie tylko skutek C, ale doprowadzi do niego, 

powodując przejście – w kolejności odwrotnej – przez wszystkie stadia, przez jakie 

przechodził proces przyczynowania E przez C. Mam wątpliwości, czy - realnie biorąc (nie 

idealizując) - jest to w ogóle możliwe. Czy podczas procesu wyjściowego nie dzieją się w 

układzie takie nieodwracalne zmiany (przemiany cieplne, straty energii), które 

uniemożliwiają „odwrotne powtórzenie"? Weźmy klasyczny przykład z taśmą filmową. 

Puszczając ją „od tyłu" (po uprzednim obejrzeniu filmu), wracamy do którejś z klatek 

początkowych. Czy jest to ta sama klatka, która przesunęła się w aparacie podczas 

„prawidłowej" projekcji filmu? Czy nie odnajdziemy na niej nieodwracalnych (choćby i 

mikroskopijnych) zmian związanych z tym pierwszym przesunięciem?  

W odniesieniu do realnych procesów należałoby uznać tezę o uniwersalności 

nieodwracalności. Zauważmy poza tym, że  losowość (statystyczność) pewnych procesów nie 

wyklucza możliwości ich odwrócenia (w sensie odwracalności potencjalnej, „myślowej"). 

Odwracalność statystyczna także jest odwracalnością496. Dlatego niektórzy  utrzymują497 , iż 

statystyczna wersja drugiej zasady termodynamiki jest właściwie jej zaprzeczeniem jako 

zasady wyznaczającej strzałkę czasu.    

Podstawowym prawem fizycznym, wokół którego skupiają się dyskusje nad 
                                                           

495 Chyba że weźmiemy pod uwagę bardzo „silną" i trudną do utrzymania hipotezę kosmologiczną - hipotezę 
wszechświata blokowego. 
 

496 Stąd deterministyczność zmiany nie może być także uznana za warunek konieczny odwracalności. 
 

497 H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 251. 
 



129 
 

ukierunkowaniem czasu, jest - wspomniana wyżej - druga zasada termodynamiki (dalej będę 

pisał „II TD”), którą nazywa się także zasadą wzrostu  entropii498. Aby określić ściśle pojęcie 

entropii, należy zwrócić uwagę na fakt, że jeden stan makroskopowy (na przykład 

obserwowalny rozkład gazu w naczyniu) może zostać zrealizowany przez wiele stanów 

mikroskopowych (położenia i pędy poszczególnych cząstek gazu). Liczbę stanów 

mikroskopowych mogących urzeczywistnić dany stan makroskopowy nazywa się 

prawdopodobieństwem termodynamicznym tego stanu. Entropię  pewnego stanu można teraz 

określić jako wielkość proporcjonalną do logarytmu naturalnego prawdopodobieństwa 

termodynamicznego tego stanu499. Wzrost entropii (wzrost nieuporządkowania układu, 

wyrównywanie się temperatur) często uważany jest za czynnik fizyczny jednoznacznie wy-

znaczający kierunek upływu czasu. Według tej interpretacji z dwóch stanów pewnego układu 

fizycznego stanem późniejszym będzie stan mniej uporządkowany – ten, w którym 

temperatura uległa większemu rozproszeniu i wyrównaniu. Jedno ze sformułowań II TD 

głosi: „niemożliwy jest proces, którego jedynym rezultatem jest przekazywanie energii w 

postaci ciepła od ciała o niższej temperaturze do ciała o temperaturze wyższej"500. II TD 

określa zatem kierunek przepływu ciepła. Aby go zmienić, konieczne jest wykonanie pracy 

przez jakiś czynnik zewnętrzny501. W powyższy sensie procesy termodynamiczne można 

uznać za nieodwracalne. Nieodwracalność tę można pokazać na przykład tak: zetknijmy ze 

sobą dwa ciała o tej samej pojemności cieplnej, jedno (C1) o temperaturze 3, a drugie (C2) o 

temperaturze l.  Zgodnie z II TD nastąpi przepływ ciepła od C1 do C2 aż do osiągnięcia 

równowagi, co zajdzie wtedy, gdy C1 przekaże C2 ilość ciepła, powodującą wzrost 

temperatury C2 o l. Oba ciała będą teraz miały teraz temperaturę 2. Aby zaszedł proces 

odwrotny, tj. by C2 przekazało C1 ilość ciepła odpowiadjącą wzrostowi jego temperatury o l, 
                                                           

498 Samo pojęcie strzałki czasu wprowadził Arthur Eddington w kontekście termodynamicznego problemu 
wzrostu entropii (tamże, vol. I, s. 153-154). 
 

499 Patrz np.: G.J. Whitrow, The Natural..., s. 329. 
 

500 B.M. Jaworski, A.A. Dietłaf, Fizyka..., s. 157. 
 

501 Z efektem przepływu ciepła od ciała chłodniejszego ku cieplejszemu mamy do czynienia w każdej lodówce, 
tyle tylko, że dzieje się to kosztem dopływu energii elektrycznej z zewnątrz do sprężarki (por.: H. Reichenbach, 
The Direction..., s. 53). 
 



130 
 

powinniśmy rozgrzać C2 np. do ten peratury 4 (albo schłodzić C1 np. do 0). Po takiej 

ingerencji zewnętrznej nastąpi oczekiwany przepływ, aż do osiągnięcia równowagi: oba ciła o 

temperaturze 3 (albo l). Widzimy zatem, że inna jest równowaga ustalona w procesie 

wyjściowym, a inna - w procesie do niego odwrotnym. Układ C1C2  ma w obu przypadkach 

różną temperaturę. Dlatego przepływ ciepła można w tym przypadku uznać za 

nieodwracalny.  

Dodajmy jeszcze że według Lancelota Law Whyte'a zasada wzrostu entropii jest 

przypadkiem szczególnym uniwersalnej zasady wzrostu symetrii (All process moving toward 

a terminal state marked by higher spatial symmetry than earlier states, whether the system is 

closed or loses energy"502), którą realizują także inne fizyczne procesy: rozprężanie 

strukturalne, tarcie, amortyzacja i in. Trzeba przy tym pamiętać o zastrzeżeniach wobec 

prawa wzrostu entropii, które wskazują, że może się ono okazać zawodne, jeśli chodzi o 

uzasadnienie strzałki czasu503. Otóż zwraca się zwykle uwagę na statystyczny charakter tego 

prawa504. U Whitrowa znajdujemy nastepującą - podaną za Reichenbachem - definicję 

ukierunkowania czasu, odwołującą się do statystycznej interpretacji procesów 

termodynamicznych: „the direction of positive time is given by the direction in which most  

thermodynamic processes occur in isolated systems"505. Reichenbach wskazuje, że zasada 

                                                           

502 L.L. Whyte, Pierre Curie’s Principle of One-Way Process, [w:] The Stud) Time, ed. by J.T. Fraser, F.C. 
Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972, s. l41. 
 

503 O wiele bardziej niezawodna w tym względzie wydaje się wewnętrzna świadomość czasu, oparta na 
spostrzeżeniu zmienności świadomości. Czy możliwe jest, aby w wewnętrznej świadomości czasu znaleźć 
podstawy idei odwrócenia jego biegu? Niektórzy filozofowie twierdzą, że pojęcie strzałki czasu ma sens jedynie 
w odniesieniu do fenomenów świadomości i pamięci (zagadnienie strzałki w fenomenologicznym sensie 
podejmuję w rozdziale III. książki), podczas gdy dla nauk o przyrodzie w zupełności wystarczy pojęcie czasu 
symetrycznego (G. J. Whitrow, The Natural..., s. 7). Jeśli stwierdzenia takie rozumieć w tym sensie, że dziedzina 
bytu fizykalnego obiektywnie nie ma charakterystyki czasowej, to dziwić może, skąd takie fundamentalne 
„pęknięcie” w dziedzinie bytu. 

 
 

504 Co do zagadnienia odwracalności procesów fizycznych istnieje zasadnicza rozbieżność między 
termodynamiką klasyczną, która przyjmuje istnienie procesów absolutnie nieodwracalnych, a mechaniką 
statystyczną, rozpatrującą wszstkie procesy fizyczne jako zasadniczo odwracalne. 
 

505 G.J. Whitrow, The Natural..., s. 337; patrz też: F. Hund, Zeit..., s. 46. Hund przytacza kilka tez, które są w 
zasadzie kwintesencją statystycznej interpretacji II TD. Oto niektóre z nich: I. ,In Bezug auf die 
Entropieänderung haben wir immer noch Symmetrie der beiden Zeitrichtungen", II. Die Unsymmetrie der beiden 
Zeitrichtungen kommt von einem außerordentlich unwahrscheinlichen Zustand am Anfang", III. Der  große 



131 
 

wzrostu entropii ma de facto postać „implikacji probabilistycznej": „If..., then in a certain 

procentage ofcases..."; ponieważ jednak prawdopodobieństwo wzrostu entropii w układzie 

izolowanym jest bardzo wysokie, powstaje złudzenie, iż mamy do czynienia z prawem jed-

noznacznym (mającym postać „ścisłej implikacji)506. Zgodnie z takim podejściem nie ma 

konieczności, by układ ewoluował od mniejszej do większej entropii; taki kierunek ewolucji 

układu jest jedynie wysoce prawdopodobny507. Czy jednak - można by pytać za 

Reichenbachem - rzeczywiście procesy przebiegające w kierunku wyższej entropii 

(większego prawdopodobieństwa) są bardziej prawdopodobne niż te przebiegające w innym 

kierunku?508 Może w innych światach niż nasz (nasza metagalaktyka) zmiany termiczne 

odbywają się w przeciwnym kierunku?  

Właśnie w związku ze statystycznym rozumieniem zasady wzrostu entropii pojawia się u 

Reichenbacha idea różnych czasów o odmiennych strzałkach. Pisze on, że trudno mówić o 

kierunku dla czasu jako całości; można jedynie mówić o kierunkach pewnych części czasu509. 

Filozof wprowadza tu pojęcie superczasu, który w przeciwieństwie do swoich części nie ma 

                                                                                                                                                                                     
Ausschnitt aus dem Universum, den wir überblicken, ist in einem Zustand sehr niedriger Entropie – einem sehr 
unwahrscheinlichen« Zustand. Ergeht in Zustände höherer Entropie, »wahrscheilichere« Zustände, über [...] 
Von den beiden Zeitrichtungen nennen wir die mit den unwahrscheinlicheren Zuständen Vergangenheit, IV. 
„Eine Unsymmetrie zwischen den beiden Zeitrichtungen ist in den allgemeinen Naturgesetzen nicht zu finden. 
Aber sie ist ein Faktum der wirklichen Welt [...]" (tamże, s. 46-49) 

506 H. Reichenbach, The Direction..., s. 55 i 56-72. 

507 Związek pojęcia entropii z prawdopodobieństwem pokazuje równanie Boltzmanna: S= klnP, które wyraża 
myśl, że entropia pewnego stanu jest proporcjonalna do logarytmu naturalnego prawdopodobieństwa 
termodynamicznego P tego stanu. Prawdopodobieństwo termodynamiczne P pewnego stanu makroskopowego 
jest tym większe, im więcej stanów mikroskopowych może ów stan zrealizować. Nieodwracalna zmiana 
termodynamiczna jest właśnie zmianą w kierunku stanów coraz to bardziej prawdopodobnych (por.: I. 
Prigogine, I. Stengers, Z chaosu..., s. 136-137; M. Heller, M. Lubański, S.W. Ślaga, Zagadnienia filozoficzne  
współczesnej nauki. Wstęp do filozofii przyrody. Warszawa 2002, s. 204-206). 

508 Odwracalność niektórych mikroprocesów (na przykład ruchy Browna) zdają się przeczyć statystycznej 
interpretacji II TD (por.: H. Reichenbach, The Direction..., s. 109). 
 

509 Ten „pluralizm" czasów, rozmaitych epok (ewentualnie można by tu myśleć o różnych światach i ich 
czasach) lepiej harmonizuje ze statystycznym rozumieniem II TD. Prawdopodobieństwo statystyczne jako 
względna częstość występowania pewnej cechy w zbiorze zdarzeń dotyczy większej liczby przypadków; trudno 
zatem byłoby tu mówić i o jednym procesie „wszechświatowym" i o jednym „superczasie" (tamże, s. 123-129). 
W kontekście statystycznej (probabilistycznej) definicji kierunku czasu Reichenbach rozważa tzw. struktury 
rozgałęzione (branch structures). Mamy tu system główny oraz pewne izolowane struktury stanowiące 
odgałęzienia struktury głównej. Przy czym o ile kierunek czasu jest ten sam dla pewnego fragmentu struktury 
głównej oraz dla odpowiedniego systemu odgałęzionego, o tyle zmiany entropijne nie muszą przebiegać w tych 
systemach w ten sam sposób. 
 



132 
 

kierunku (kierunek ten jest zresztą różny dla różnych części), lecz jedynie porządek. Z ustaleń 

Reichenbacha wynika zatem, że - odwołując się do II TD - nie jesteśmy w stania określić 

kierunku czasu jako „całości". Wydaje się jednak, że kierunek taki powinien istnieć. Ludwig 

Boltzmann nie uważał wprawdzie za absurdalne, że czas zmienia swój kierunek510, ale 

zapewne dlatego, że utożsamiał kierunek (strzałkę) czasu z kierunkiem procesów 

termodynamicznych, który - zgodnie z interpretacją statystyczną - nie zawsze mógł być inter-

pretowany jako realizacja zasady wzrostu entropii. 

Istnieją też oczywiście bariery poznawcze dotyczące tego, jaka była entropia świata w 

odległej przeszłości i jaka będzie w odległej przyszłości (problem ekstrapolacji 

obserwowanych tendencji rozwoju procesów termodynamicznych na epoki będące poza 

zasięgiem naszej cywilizacji). Z tego, że w jakimś systemie występuje aktualnie średni stan 

entropii, trudno wnosić cokolwiek o tym, jaki był on w przeszłości i jaki będzie w 

przyszłości. Mogłoby być na przykład tak, że zarówno wcześniej, jak i później entropia tego 

układu jest wyższa (albo - niższa). 

W związku z powyższymi ograniczeniami można przypuścić, że podstaw do uznania tezy 

o istnieniu nieodwracalnego ukierunkowania (strzałki) czasu należy szukać na poziomie 

głębszym niż fizyczny (termodynamiczny), a mianowicie – na poziomie ontologicznym 

(rozważam to dokładniej w podrozdziale 5. tego rozdziału). Pojęcie czasu ugruntowane bez 

odwoływania się do termodynamiki mogłoby wprowadzić czas, który miałby jeden kierunek 

dla wszystkich procesów fizycznych - obojętnie, w którą stronę one „termodynamicznie” 

zachodzą. Czas systemu, w którym entropia rośnie, miałby ten sam kierunek, co czas systemu 

o entropii malejącej511. W tym kontekście trudno zgodzić się z - idącym za Boltzmannem - 

Reichenbachem, dopuszczającym możliwość istnienia odległych galaktyk, w których czas 

biegnie w przeciwnych kierunkach512. Dwie odległe galaktyki nigdy nie są całkowicie 

izolowane, a zatem tworzą układ, dla którego można wyznaczyć jeden i ten sam kierunek 

czasu513. Problem, czy da się prowadzić strzałkę niezależnie od termodynamiki, podejmuję 

                                                           
510 Tamże, s. 128. 

511 Wiązałoby się to z zakwestionowaniem tezy Reichenbacha, że długofalowy wzrost entropii jest warunkiem 
koniecznym ukierunkowania czasu (tamże, s. 131). Zresztą sam Reichenbach stawia hipotezę, że 
identyfikowanie czasu ze wzrostem entropii nie tyle ma umocowanie ontyczne, ile jest raczej kwestią definicji, 
mającą także podstawy psychologiczne (tamże, s. 140). 
 

512 Tamże, s. 139. 

513 Problem z taką interpretacją pojawia się wtedy, gdyby potraktować te galaktyki jako „zdarzenia", które dzieli 



133 
 

dokładniej niżej, odwołując się do pojęcia przyczynowości (kauzalna teoria czasu).  

 W odniesieniu do rzeczywistości fizycznej – w przeciwieństwie do doświadczenia 

wewnętrznego514 – mówi się o nomologicznej izotropowości czasu, która oznacza, że 

wszystkie prawa fizyki sformułowane pod postacią równań różniczkowych są t-

inwariantne515, czyli że fizyka dopuszcza istnienie procesów odwracalnych. Dotyczy to także 

II TD (prawa wzrostu entropii) w interpretacji statystycznej516. Zgodnie z nią nie jest wcale 

wykluczone, by przy pewnych warunkach brzegowych lub początkowych ciepło schodziło z 

ciała chłodniejszego do cieplejszego lub - ogólniej - aby układ fizyczny przeszedł od stanu 

większej równowagi termodynamicznej do mniejszej bez dostarczania energii z zewnątrz517.  

Niektórzy autorzy podkreślają także, że gdyby wzrost entropii uważać jedynie za na 

bardziej prawdopodobny (odpowiednio: malenie entropii - za wysoce mało prawdopodobne), 

to II TD byłaby praktycznie bez znaczenia518.  Można by bowiem uważać, że zasada ta 

                                                                                                                                                                                     
interwał czasoprzestrzenny typu przestrzennego (niemożliwość oddziaływań kauzalnych). Być może sprawę 
rozwiązałoby dopuszczenie oddziaływań momentalnych. 
 

514 Anizotropowość upływu czasu narzuca się nam bezpośrednio w doświadczeniu wewnętrznym (w 
wewnętrznej świadomości czasu): czas jawi nam się zawsze jako płynący od aktualnego „teraz", 
zatrzymywanego automatycznie w pierwotnej pamięci retencjonalnej (patrz: rozdział III., podrozdział 3.-6.), ku 
wyłaniającemu się nowemu „teraz". I chociaż w tym nowym „teraz" wracam pamięcią do „przedtem", nie 
oznacza to przecież żadnej „konwersji" strumienia świadomości. Pamiętanie „przedtem" jest bowiem stanem 
aktualnym, po którym nastąpi znowu nowe „teraz" etc. Słowem: w doświadczeniu wewnętrznym (wyłączając 
może przypadki jakiejś wyjątkowej patologii, stany ekstremalne) czas nieuchronnie prze naprzód. 
 

515 M. Hempoliński, Filozofia..., s. 157. 
 

516 II TD  w sformułowaniu klasycznym stosuje się wyłącznie do procesów nieodwracalnych. Tylko takie 
procesy mają „naturalny" kierunek przebiegu. „Natomiast procesy odwracalne mogą przebiegać równie dobrze 
w obu kierunkach, a suma entropii układu i otoczenia w procesach odwracalnych nie zmienia się" (R. Resnick, 
D. Halliday, Fizyka  dla studentów nauk przyrodniczych i technicznych, tłum. T. Buttler-Kaniowska, 
I.Ratyński, t. I, Warszawa 1974, s. 762). 

 
 

517 Te statystyczne konstatacje oparto - mówiąc najogólniej - na odkryciu termodynamicznych fluktuacji (na 
przykład ruchy Browna). Uznano, iż fluktuacje te dowodzą, że entropia w układzie zamkniętym może równie 
dobrze się zmniejszać. To „podkopało" fundamenty poglądu o istnieniu procesów nieodwracalnych, a tym 
samym - jak sądziło wielu - o nieodwracalności czasu (H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 130). 
 
 

518 I. Prigogine, I. Stengers, Z chaosu..., s. 251. 
 



134 
 

wyraża jedynie naszą niewiedzę o warunkach, w których ciepło przechodzi od ciała 

chłodniejszego do ciała cieplejszego. Ponieważ jednak niewiedzę można ograniczać (na 

przykład doskonaląc umiejętność pomiaru), mogłoby się okazać, że II TD nie jest w ogóle 

zasadą, lecz ma tymczasowo duże znaczenie praktyczne. Teoretycznie zaś może być 

zastąpiona prawem fizycznym, w któryn podaje się szczegółowe okoliczności (warunki 

początkowe) warunkujące wzrost entropii.  

Możliwość istnienia w przyrodzie procesów odwracalnych kłóci się z intuicyjnym, 

fenomenologicznym (a także potocznym) rozumieniem czasu jako anizotropowego519. Co 

zatem powinno być podstawą konstytucji naszego pojęcia czasu: doświadczenie fenome-

nologiczne czy „zewnętrzne"?  

Ściślej zaś ujmując: czas „obiektywny" (tj. taki, którego rozumienie kształtuje się na 

podstawie naukowej interpretacji biegu przyrody) będzie - jak można wstępnie przypuścić - 

izotropowy tylko wówczas, gdy wszystkie procesy (typy procesów) w świecie materialnym 

będą nie tylko odwracalne (w sensie czystej możliwości, niesprzeczności pojęcia), lecz także 

takie, że, wcześniej czy później, będą musiały zajść procesy względem nich odwrotne. 

Istnienie w świecie bodajże jednego tylko procesu, dla którego nie zaszedłby (nie mógłby 

zajść520) proces odwrotny, gwarantowałoby anizotropowość czasu obiektywnego. Można tu 

rozumować tak: jeśli przynajmniej jeden proces jest nieodwracalny, to może on stać się 

swoistym układem odniesienia pozostałych procesów. Wszystkie procesy odwracalne można 

rozpatrywać na jego tle. Ponieważ w rzeczywistości nie spotykamy procesów odwracalnych 

(ich pojęcie jest idealizacją), więc anizotropowość czasu wydaje się ugruntowana. Chociaż w 

pewnych przypadkach możemy zbliżyć się „dowolnie" blisko do procesu odwracalnego, to 

nawet te przypadki nie wyrażają anizotropowości czasu. „Dowolnie blisko" oznacza bowiem 

tyle, co niezupełnie odwracalny, a jeśli układ w procesie quasi-odwrotnym do danego nie 

przechodzi dokładnie przez wszystkie stany (fazy) pośrednie, przez jakie przechodził proces 

pierwotny (łącznie ze stanem początkowym), to już w samym cyklu proces dany - proces 

odwrotny jest podstawa do wyodrębnienia relacji następstwa: proces odwrotny napuje po 

                                                           

519 Zwolennicy interpretacji statystycznej II TD podkreślają, że to, iż w doświadczeniu potocznym odnosimy 
wrażenie nieodwracalności procesów, bierze się m.in. stąd, że nasze obserwacje dotyczą bardzo krótkich (w 
skali kosmicznej) okresów (H. Mehlberg, 1 Time..., vol. I, s. 131).                                                             l 
 

520 Nie będąc np. - by posłużyć się kategorią Leibniza - współmożliwy z innymi zdarzeniami w świecie. 
 



135 
 

procesie wyjściowym. 

.Zwróćmy też uwagę, że nawet gdyby pewien wyizolowany układ przeszedł te same 

stadia w porządku odwrotnym do tych, które przeszedł już wcześniej, a ewolucja „tła" 

(otoczenia) postępowałaby „naprzód", to nie byłoby podstaw do mówienia o odwracalności 

czasu we wszechświecie. Żeby można było stwierdzić odwracalność czasu, procesem 

odwrotnym musiałaby być objęta całość materialnego bytu. 

Za jeden z rezultatów podważających zasadę wzrostu entropii uchodzi twierdzenie, 

udowodnione przez Henriego Poincaré. Zgodnie z nim „w systemie punktów materialnych 

pozostających pod działaniem sił, które zależą jedynie od położenia w przestrzeni, raz 

zachodzący stan ruchu określony przez konfigurację i prędkości z biegiem czasu raz jeszcze, 

a nawet nieskończenie wiele razy, będzie musiał powracać z dowolnym przybliżeniem 

(dowolnie blisko stanu początkowego), jeśli tylko założymy, że zarówno współrzędne, jako 

też i prędkości nie będą rosły w nieskończończoność"521. Inaczej mówiąc: Poincaré wykazał, 

że skończony zbiór cząstek zamknięty w jakimś obszarze musi - zgodnie z prawami Newtona 

– wrócić do stanu początkowego (a przynajmniej - do stanu bardzo do niego zbliżonego)522. 

Tak więc w długim przedziale czasu zbiór cząstek (np. gazu) zachowuje się cyklicznie. 

Długość „cyklu Poincaré’go" zależy od liczby branych pod uwagę cząstek i już dla 

kilkudziesięciu cząstek przekrracza prawdopodobnie wiek wszechświata (szacowany niekiedy 

na l017 sekund)523.  

 

Przytoczone twierdzenie było wykorzystywane w dyskusjach kosmologicznych jako  

wspierające stoicką ideę apokatastasis (wieczne powroty świata), zgodnie z którą obecny stan 

świata524 powtórzy się jako„identyczny" (ze wszystkimi detalami) nieskończoną liczbę razy. 

Rezygnując z głębszych i wyczerpujących ustaleń historyczno-semantycznych zwrócę tylko 

                                                           
521 Z. Zawirski, Wieczne powroty światów. Badania historyczno-krytyczne nad doktryną „wiecznego powrotu", 
„Kwartalnik Filozoficzny" 1927, t. V, z. IV, s. 433-434.  

522 P. Davies, Czas..., s. 40. Patrz też np.: P.T. Landsberg, Time..., s. 87.  

523 P. Davies, Czas..., s. 40. Whitrow wskazuje w tym kontekście na następującą zależność: im mniejszy 
rozpatrujemy obszar dla gazu o danej temperaturze i gęstości, tym krótszy będzie czas powrotu do wyjściowej 
konfiguracji (G.J. Whitrow, The Natural..., s. 331). 
 

524  Ponieważ „obecny" stan świata nie wyróżnia się – jak można przyjąć – od innych stanów świata, można by 
mówić właściwie o powrotach wszystkich stanów świata. 
 



136 
 

uwagę, że idea apokatastasis nie tyle oznacza okresowość, periodyczność zmian w świecie, 

ile kołowość, cykliczność procesów dotyczących całości świata525. Zobaczmy, w jakim 

zakresie teza o „wiecznych powrotach" kłóci się z II TD (z zasadą wzrostu entropii). W 

świecie rozumianym jako izolowany układ postępujące - zgodnie z II TD - rozproszenie 

energii (wzrost nieuporządkowania) niewątpliwie oznacza niemożliwość powrotu do 

jakiegokolwiek stanu wcześniejszego: „śmierć cieplna" zamyka jego dzieje526. Zgodnie 

jednak z przyjętą w tej książce kosmologią „wieloświatową", świat, „zastygły" w 

równowadze termodynamicznej, może „spodziewać się" jakiegoś bodźca z zewnątrz, który 

wprawi go w ruch. Nie jest więc wykluczone, że pewne stany świata, który ponownie 

rozpocznie swą ewolucję, powtórzą się z pewnym przybliżeniem. „Identyczność" (czy nawet 

zupełna „takoż samość”) wydaje się tu jednak wykluczona. Należało by bowiem założyć 

każdorazową identyczność bodźca zewnętrznego, wprawiającego ponownie dany świat w 

ruch, co trudno przyjąć wobec założenia nieskończonej liczby światów wzajemnie 

oddziałujących i znajdujących się w rozmaitych fazach ewolucji.  

Zauważmy jeszcze, że jeśli chcemy mówić o „wiecznych powrotach" nie tylko w sensie  

czysto „mechanicznym" (świat jako system „punktów materialnych": atomów lub molekuł, w 

którym wszystkie procesy sprowadzaj się do ruchu tychże „punktów" pod wpływem sił 

zachowawczych527), lecz także – termodynamicznym, to odwołanie się do sił zewnętrznych 

wobec świata, którego „powracającą" ewolucję bierzemy pod uwagę, wydaje się nieuchronne. 

Jest tak dlatego, że w tym wypadku ewoluujący świat będzie realizował pewne stany 

„opozycyjne" (najogólniej biorąc: przejdzie od stanu uporządkowania do stanu 

nieuporządkowania), które trudno uznać za wzajemnie się generujące. Jeśli nawet założymy, 

że porządek w pewnym układzie „samoistnie" może przejść w chaos, to przejście odwrotne 

wydaje się nieprawdopodobne bez oddziaływania z zewnątrz.  

Zauważmy jeszcze, że idea apokatastasis może być rozumiana jako powtarzająca się i 

nieodwracalna „zmiana kolista". Przy takim rozumieniu strzałka czasu zostaje zachowana 

                                                           
525 Z. Zawirski, Wieczne powroty światów. Badania historyczno-krytyczne nad doktryną „wiecznego powrotu", 
„Kwartalnik Filozoficzny" 1927, t. V, z. III, s. 328. 
 

526 Z twierdzenia Poincaré’go wypływa zaś wniosek, że „skoro entropia gazu rośnie na pewnym etapie, to musi 
potem zmaleć przed powrotem gazu do stanu początkoweg (P. Davies, Czas..., s. 40). 
 

527 Z. Zawirski, Wieczne powroty..., t. V, z. IV, s. 435. Taki „mechaniczny" punkt widzenia przyjmuje u podstaw 
swego twierdzenia Poincaré. 
 



137 
 

(ruch po okręgu odbywa się zawsze w jednym kierunku). Powrót „dowolnie blisko" stanu 

wyjściowego można także interpretować jako „otwarty" szereg następujących po sobie cykli, 

który również zachowuje strzałkę. Jest jednak możliwa także „odwracalna" interpretacja 

apokatastasis. Modelem dla takiej zmiany byłby półokrąg - dokładniej: ruch wahadłowy 

między dwoma krańcami półokręgu528. Cykliczna odwracalość byłaby szczególnym 

przypadkiem „wiecznego powrotu", przy czym w tym ostatnim wypadku niezgodnść z II TD 

(z zasadą wzrostu entropii) jest ewidentna. Trzeba zresztą powiedzieć, że hipoteza wiecznych 

powrotów - choć efektowna i dla niektórych atrakcyjna egzystencjalnie529 - jest mało 

wiarygodna. Mówi się w niej o kolejnych cyklach ewolucji świata. Dany stan świata 

pojawiający się (powracający) w kolejnym cyklu następuje po „identycznych" z nim stanach 

świata w cyklach poprzednich. .W związku z tym pojawia się niepokojące pytanie: jak stany 

świata, które są numerycznie różne, mogą być „identyczne"? W pojęciu powrotu zawiera się 

modyfikacja czasowa - stan świata, który wrócił, jest innym stanem – przynajmniej pod 

względem czasowym - niż stan wyjściowy. Trudno zaś przyjąć, by była to tylko „pusta i 

formalna" różnica czasowa. Czas jest ex definitione zmiennością; wydaje się więc, że 

odróżnialność kolejnych cykli ewolucji świata powinna zasadzać się na jakiejś różnicy 

strukturalnej lub jakościowej pewnych faz cyklów branych pod uwagę. Zdroworozsądkowo: 

człowiek, który po chorobie wyzdrowieje, ma już nie „to samo zdrowie", co wcześniej. Chcąc 

zatem pozostać w zgodzie z Leibnizjańskim principium identitatis indiscernibilium 

(przedmioty /stany/ są identyczne, jeśli  w s z y s t k i e  ich charakterystyki pokrywają się), 

można zgodzić się, że „wiecznie powracające" stany są co najwyżej podobne. Ponieważ 

jednak bardzo wiele układów fizykalnych, w tym organizmy żywe i świadome, jest 

niestabilnych, dalekich od równowagi (najdrobniejsze zmiany wewnętrzne lub oddziaływania 

zewnętrzne mogą powodować „duże", „nieobliczalne", jakościowo różne skutki), nie ma 

raczej co liczyć na to, że zaistniejemy raz jeszcze jako te same indywidua, które istnieją 

aktualnie. 

                                                           
528 Wydaje się, że trzecia interpretacja najmniej pasuje do teorematu Poincaré’go, gdyż osiągnięcie stanu 
początkowego (dokładniej: stanu dowolnie bliskiego stanowi wyjściowemu) nie oznacza u Poincaré’go 
dokładnego przejścia układu cząstek przez te same stany w odwrotnym kierunku. Co innego zatem osiągnięcie 
sytuacji dowolnie bliskiej stanowi początkowemu, a co innego odwracalność, tj. przebieganie procesu 
fizycznego wstecz. Początkowa sytuacja może być przywrócona, chociaż odpowiedni proces fizyczny nie może 
biec wstecz (por.: G.J. Whitrow, The Natural..., s. 328).     

529 Gwarantuje pewien rodzaj – fatalistycznej wprawdzie, ale zawsze jednak – nieśmiertelności. 
 



138 
 

Wracając do twierdzenia Poincaré’go, zauważmy, że wyraźnie rzuca się w oczy jego 

idealizacyjny charakter. Mówi się w nim bowiem o „punktach materialnych" pozostających 

pod działaniem sił zachowawczych, które zależą jedynie od położenia w przestrzeni, a nie od 

prędkości cząstek (siły elektrostatyczne i grawitacyjne)530. Charakterystyczne dla układów 

pozostających pod wpływem sił zachowawczych jest to, że każda praca wykonana wbrew 

siłom tych układów nie zostaje utracona, lecz gromadzi się jako energia potencjalna531. 

Trudno jednak nie brać pod uwagę funkcjonowania w materialnym świecie licznych sił 

niezachowawczych (rozpraszających), tj. takich, które działając na układ przebywający drogę 

zamkniętą (wracający do swego poprzedniego położenia), zmieniają zdolność do wykonania 

pracy. Do tych ostatnich należą m.in. siły tarcia oraz siły oporu działające na ciała 

poruszające się w cieczach i gazach. 

Trzeba też powiedzieć - na co zwracał uwagę (wbrew – na przykład – Ernstowi Zermelo) 

Boltzmann - że jeśli zasadę wzrostu entropii zinterpretujemy statystycznie, jako regułę 

prawdopodobieństwa, to znika niezgodność między tą zasadą a rozpatrywanym twierdzeniem 

Poincaré’go. Świat być może – zgodnie z II TD –  dąży do pewnego stanu końcowego, ale nie 

będzie to „stanowcza śmierć", lecz „rodzaj snu". Na niezwykle mało prawdopodobny stan 

„przebudzenia" i powrotu do stanu początkowego przyjdzie nam czekać zapewne ogromną 

liczbę lat, ale w końcu (najprawdopodobniej!) on nastąpi532. Innym - wcale nieoczywistym - 

założeniem omawianego teorematu jest finityzm: „współrzędne jako też prędkości nie będą 

rosły w nieskończoność"533. Można jednak argumentować - o czym piszę w rozdziale 

pierwszym - że kosmologia infinitystyczna jest znacznie mniej problematyczna z 

ontologicznego punktu widzenia (nie występuje w niej kwestia absolutnego początku)534. 

                                                           
530 Ogólnie: siła jest zachowawcza, jeżeli praca wykonana przez nią nad punktem materialnym, poruszającym się 
po dowolnej drodze zamkniętej, jest równa zeru (D. Halliday, R. Resnick, Fizyka dla studentów..., t. I, s. 1980). 
Proponowany w tym teoremacie „mechaniczny" model świata należy uznać za „grube" i niedokładne 
przybliżenie do rzeczywistości (Z. Zawirski, Wieczne powroty..., t. V, z. IV, s. 443). 
 

531 Z. Zawirski, Wieczne powroty..., t. V, z. IV, s. 434-435. 
 

532 Tamże, s. 435-436. Ponieważ w tym podrozdziale - zarówno wyżej, jak i niżej - wypowiadam uwagi na temat 
interpretacji statystycznej II TD, nie będę tego czynił w tym miejscu. 
 

533 Tamże, s. 434. Zawirski pisze: „W razie przyjęcia jego [wszechświata - M. Ł] nieskończoności, jako też przy 
założeniu nieskończonej ilości najprostszych składników odpadają natychmiast konsekwencje powrotów" 
(tamże, s. 441). Patrz też: P. T. Landsberg, Time..., s. 69-71. 
 

534 Pogląd Zawirskiego, zgodnie z którym „Myśl o materialnej nieskończoności świata wobec ogólnej teorii 



139 
 

Dodatkowo zauważmy, że teoremat Poincaré’go w zasadzie należy interpretować 

statystycznie: jest możliwe, że układ ani razu nie zbliży się do stanu początkowego, ale to 

bardzo mało prawdopodobne535. 

Ogólnie można powiedzieć, że przekonanie o odwracalności biegu zdarzeń w przyrodzie 

(w tym także jego wariant zawarty w teoremacie Poincaré’go) wiąże się z - szeroko 

rozumianą- atomistyczną interpretacją przyrody. Jeśli świat ma naturę atomową (w sensie 

atomizmu filozoficznego) i finistyczną, tj. składa się ze skończonej liczby prostych i 

niezmiennych elementów, a zmienność polega na tworzeniu się i rozpadzie układów takich 

„ostatecznostek", to - teoretycznie biorąc - nic nie jest nieodwracalne. Każdy stan może 

powrócić; ta sama „układanka" może powstać ponownie - bądź to pod działaniem jakiegoś 

impulsu wewnętrznego, bądź wskutek pewnych oddziaływań zewnętrznych536. Skoro jednak - 

co wydaje mi się bardziej prawdopodobne niż „immanentystyczne" ujęcie dynamiki - 

„powrót" ma zależeć od jakichś niedziałających wcześniej czynników zewnętrznych537, to 

raczej nie możemy mówić o „identyczności" powracającego stanu, lecz co najwyżej o jego 

podobieństwie do stanu uprzedniego (wyjściowego). Ponadto - chociaż atomizm okazał się 

bardzo płodnym paradygmatem uprawiania nauk fizycznych, to trzeba widzieć także jego 

ograniczenia. Alternatywny wobec atomizmu obraz świata fizycznego proponowany przez 

„ontologię procesu" (dynamiczny obraz materii-energii jako ciągłego substratu) nie pozwala 

już chyba na tak łatwe - jak chociażby w przypadku teorematu Poincaré’go - uzasadnienie 

odwracalności procesów i powracalności stanów. 

Jak widać z powyższych rozważań, t-inwariantność praw fizyki (nomologiczna 

odwracalność procesów fizycznych) nie podważa - jako daleko posunięta idealizacja 

                                                                                                                                                                                     
względności należałoby odrzucić [...]" (Z. Zawirski, Wieczne powroty światów (Dokończenie), „Kwartalnik 
Filozoficzny" 1928, t. VI, z. I, s. 6) należy uznać obecnie za przestarzały. Na przykład to, czy przestrzeń jest 
Riemannowska, zależy od ilości (średniej gęstości) materii we wszechświecie. Także Einsteinowska stała 
kosmologiczna w świetle „faktu" rozszerzania się świata okazała się pomyłką. Wszechświat (w mojej 
terminologii: świat) ekspandujący można zaś interpretować jako przynajmniej potencjalnie nieskończony. 
Równie jednak dobrze ekspandujący świat można uważać za część aktualnie nieskończonego wszechświata. 
 

535 Z. Zawirski, Wieczne powroty..., t. V, z. IV, s. 441-443. 
 

536 M. Tempczyk, Fizyka..., s. 205. 
 

537 Muszą być to oddziaływania numerycznie inne niż te, które sprawiły pierwowzór powracającego stanu. 
 



140 
 

faktycznych przebiegów zmienności układów fizycznych - w zasadniczy sposób prawa 

wzrostu entropii. 

Jest jednak jeszcze inny moment osłabiający ważność rozważanej zasady. Chodzi o 

zawarty w jej sformułowaniu warunek zamkniętości układu: entropia rośnie w układzie 

izolowanym. Ale czy jakikolwiek układ materialny można traktować jako całkowicie 

izolowany? Czy wszechświat jako całość można uważać za układ zamknięty? Wydaje mi się, 

że odpowiedź na oba pytania jest negatywna538. Jeśli chodzi o drugie z tych pytań (ważniejsze 

o tyle, o ile chcemy mówić o jednym uniwersalnym czasie), to chyba tylko uznanie 

skończoności całego materialnego bytu może być podstawą do traktowania wszechświata 

jako układu zamkniętego. Można przypuszczać, że skończony (a tym samym zamknie 

wszechświat539) zakończyłby swą ewolucję najbardziej prawdopodobnym stanem 

termodynamicznym: stanem całkowitej równowagi („śmierć cieplna"). Ponieważ zmienność 

bytu jest konstytutywnym momentem jego czasowości540, musielibyśmy uznać w tym 

wypadku koniec czasu. Trud bowiem pojąć, jak wszechświat, który znalazł się w stanie 

absolutnej równowagi termodynamicznej, mógłby sam siebie z niej wytrącić. Przywoływane 

często w tym kontekście pojęcie fluktuacji niewiele - moim zdaniem - wyjaśnia, a często daje 

jedynie wyraz naszej niewiedzy. Problem bowiem tkwi w tym, co byłoby przyczyną 

fluktuacji w układach zamkniętych i absolutnie „zrównoważonych",                            l 

Jest prawdopodobne, że - jak już pisałem - wszechświat jest „systemem systemów i 

światów nad światami" i jako nieskończony nie może być traktowany jako system izolowany: 

każdy, obojętnie jak wielki, wycinek czasoprzestrzeni znajduje się w innym wycinku 

czasoprzestrzeni (nań oddziałującym) i tak in infinitum. Jest zresztą standardem, że  

ekstrapolacja ustalonej dla układów izolowanych na Ziemi drugiej zasady termodynamiki 

                                                           

538 Por. H. Reichenbach (Direction..., s. 117-118), który wskazuje też, że systemy  fizyczne przestrzennie 
odseparowane nie mogą być traktowane jako izolowane, gdyż tracą energię przez promieniowanie w przestrzeni 
(tamże, s. 133). 
 

538 Skończoność utożsamiam z zamkniętością w takim sensie, że wszechświat, który jako całość wchodziłby w 
jakąkolwiek realną („energetyczną") zależność z czymkolwiek spoza swoich granic, musiałby być „poszerzony" 
o to coś „zewnętrznego" z nim oddziałującego - i tak in infinitum. 
539  

540 Czasowość nie jest czymś substancjalnym, absolutnym i transcendentnym wobec bytu materialnego, lecz 
wewnętrzną charakterystyką tego ostatniego. 
 



141 
 

(zasady wzrostu entropii) na cały wszechświat budzi  wątpliwości właśnie z infinitystycznego 

punktu widzenia541. W jednym z poradników encyklopedycznych fizyki czytamy: „W 

rzeczywistości w związku z tym, że Wszechświat jest nieskończony, w pewnych jego 

częściach nieuniknione są fluktuacje, które naruszają równowagę cieplną. Wielkość i czas 

trwania tych fluktuacji mogą być całkiem znaczne. Udowodniono, że w przypadku 

nieskończonego Wszechświata nie może nastąpić stan równowagi odpowiadający »śmierci 

cieplnej«”542.  

W przypadku zaś drugiej zasady termodynamiki odniesionej do układów zamkniętych 

hipoteza istnienia fluktuacji może być chyba rozpatrywana jedynie jako hipoteza ad hoc, 

która ma uzasadnić tezę o probabilistycznym charakterze tej zasady (prawa wzrostu entropii). 

W rzeczywistości jednak nie obserwujemy spontanicznych i immanentnych (niezwiązanych z 

wpływami zewnętrznymi) odstępstw od tego prawa w układach „względnie" zamkniętych: 

szklanki, które się tłuką, same się nie składją. Wprawdzie można powiedzieć, że potłuczone 

szklanki w zasadzie mogą się złożyć, tyle tylko, że jest to niezwykle mało prawdopodobne543. 

Prawdopodobieństwo odwrócenia tendencji wzrostu entropii jest w tym wypadku tak 

minimalne, że - z empirycznego punktu widzenia - „nigdy" się nie zdarza544. Ale czy właśnie 

nie na tym polega „metafizyczność" i charakter ad hoc hipotezy istnienia fluktuacji 

termodynamicznych? Mówiąc jeszcze dokładniej: w termodynamice odróżnia się układy 

„bliskie równowagi", których ewolucja polega na „produkcji" entropii (na „dążeniu" do stanu 

równowagi) i które są „odporne" na fluktuacje545, od układów „dalekich od równowagi"546. 

                                                           

541 Reichenbach pisze: „For an arrangement of an infinite number of molecules a probability, and consequently 
an entropy, is not definable" (H. Reichenbach, The Direction...,s. 132-133). 
 

542 B.M. Jaworski, A.A. Dietłaf, Fizyka..., s. 162. 
 

543 Por.: D. Halliday, R. Resnick, Fizyka dla studentów..., t. I, s. 767.  
 

544 Bunge na przykład pisze: „Tak np. drugie prawo termodynamiki można interpretować jako twierdzenie 
głoszące, że jest rzeczą niemal niemożliwą, by entropia zamkniętego układu molarnego malała" (M. Bunge, O 
przyczynowości..., s. 390). Można by zatem zapytać: a skąd wiadomo, że w ogóle jest możliwe, by entropia 
układu zamkniętego malała? Można przecież sensownie przypuścić, że tam, gdzie ewentualnie zaobserwowano  
by jakąś tendencję negentropijną, w grę wchodziłyby faktycznie jakieś nieznane czynniki zewnętrzne. 
 

545 Przykładem struktur równowagowych są choćby kryształy.  



142 
 

Te ostatnie są niestabilne w tym sensie, że fluktuacje mogą doprowadzić w nich do 

pojawienia się nowego zachowania, odmiennego od tego, jakie charakteryzuje stany 

równowagowe (będące w równowadze bądź zbliżające się do tego stanu). Na przykład „po 

przekroczeniu pewnej szybkości przepływu może wystąpić w cieczy zjawisko 

burzliwości"547. Przy czym wbrew makroskopowym pozorom (chaotyczność, nieregulamość) 

na poziomie mikroskopowym ruch burzliwy jest zorganizowany. Trzeba jednak powiedzieć, 

że fluktuacje występujące w układach dalekich od równowagi związane są z „silnym" 

oddziaływaniem układu z otoczeniem, a zatem nie może być mowy o„względnej" 

zamkniętości, do której odwołuje się zasada wzrostu entropii. 

Prigogine i Stengers piszą w tym kontekście: „Jednak gdy działające na układ siły 

termodynamiczne stają się tak duże [kursywa - M. Ł.], że jego zachowanie wykracza poza 

obszar liniowy, stabilność stanu ustalonego, a więc jego niezależność od fluktuacji przestaje 

być sprawą oczywistą"548. Podobnie możliwe jest - wbrew II TD - że pewna ilość ciepła 

zostanie przekazana od ciała o niższej temperaturze do ciała o temperaturze wyższej, jak ma 

to miejsce w urządzeniach chłodniczych pracujących według odwrotnego cyklu Carnota, ale 

wtedy pracę nad układem wykonują siły zewnętrzne, czyli zachodzi „proces 

kompensacyjny"549.   

W obronie probabilistycznej interpretacji II TD (zasady wzrostu entropii) można by 

zwrócić uwagę, że w realnym świecie nie ma układów izolowanych i dlatego w zasadzie 

każdy proces, w którym wzrasta entropia może być zaburzony przez fluktuację negentropijną. 

W każdym razie można powiedzieć, że racjonalny sens terminu „fluktuacja" wydaje się 

zamykać w sformułowaniu: „reakcja układu (zwykle trudna do przewidzenia) na  

oddziaływania ze strony otoczenia". Trudno zaś byłoby zaakceptować fluktuację 

negentropijną, pojętą jako zjawisko „immanentne", tj. jako efekt spontanicznej, wewnętrznej, 

samodeterminującej się dynamiki jakiegoś „względnie" zamkniętego układu fizycznego. 

                                                                                                                                                                                     
 

546 1. Prigogine, I. Stengers, Z chaosu..., s. 152-156. 
 

547 Tamże, s. 153. 

548 Tamże. 

549 B.M. Jaworski, A.A. Dietłaf, Fizyka..., s. 156-157. 
 



143 
 

Przenosząc zaś te ustalenia na poziom kosmologiczny, można powiedzieć, że w 

nieskończonym wszechświecie żadnemu ze światów nie grozi „śmierć cieplna", gdyż 

oddziaływanie z otoczeniem (z innymi światami) może doprowadzić go – prawdopodobnie na 

każdym etapie jego ewolucji – do stanu nierównowagowego i zainicjować tworzenie się 

nowych stanów dynamicznych budującej go materii550. Dodajmy jeszcze, że z koncepcją 

„śmierci cieplnej" wiążą się także trudności metodologiczne. Leszek Nowak sugeruje, że 

wnioskowanie z II TD o „śmierci cieplnej" jest efektem metodologicznego błędu „reifikacji", 

polegającego na tym, że prawa idealizacyjne chcemy wprost (tj. bez procedury konkretyzacji) 

stosować  do rzeczywistości empirycznej551.                                  1 

Wobec statystycznej (probabilistycznej) interpretacji drugiej zasady termodynamiki można 

postawić zarzuty natury metodologicznej. Popper zauważa, że zdania (estymacje) 

probabilistyczne nie są falsyfikowalne. Jest tak dlatego, że jedynie nieskończony ciąg zdarzeń 

mógłby być sprzeczny z estymacją probabilistyczną (hipotezy probabilistyczne są 

niefalsyfikowalne ze względu na swój nieskończony zasięg)552. Podważa to naukowy 

charakter teorii zawierających prawdopodobieństwo, a w każdym razie wyklucza - zdaniem 

Poppera - ich zastosowanie metafizyczne553. Z tego, że zdania probabilistyczne nie są 

falsyfikowalne, wynika - jak sądzę - możliwość uzasadnienia niemal każdej hipotezy: 

wystarczy założyć dostatecznie małe prawdopodobieństwo zaistnienia stanu, o którym ona 

mówi. Jeśli przyjmiemy, że istnieje (niewielkie, różne od zera) prawdopodobieństwo, że w 

układzie zamkniętym wystąpi fluktuacja negentropijna, to zawsze (w obliczu każdego 
                                                           

550 Ideę rozpatrywania zmian entropijnych (jednokierunkowe zmiany od pewnego stanu początkowego do 
określonego stanu końcowego) w odniesieniu do poszczególnych światów w obrębie wszechświata, a nie - do 
całego wszechświata, znajdujemy na przykład u Boltzmanna (I. Prigogine, I. Stengers, Z chaosu..., s. 272). 
Dzięki takiemu – zgodnemu z przyjętym tu stanowiskiem - postawieniu sprawy można mówić co najwyżej o 
względnej śmierci cieplnej tego czy innego jednostkowego świata – względnej, gdyż oddziaływanie pochodzące 
z innych rejonów wszechświata może zaburzyć stan osiągniętej równowagi termodynamicznej. Taka 
„wieloświatowa" interpretacja uchyla możliwość „irracjonalnego" nu „śmierci" całego materialnego bytu. Patrz 
też np.:  W. Mejbaum, Kłopoty..., s. 174-176. 
 

551 L. Nowak, Wstęp do idealizacyjnej teorii nauki. Warszawa 1977, s. 101-103. 
 

552 K.R. Popper, Logika odkrycia naukowego, tłum. U. Niklas, Warszawa 2002 s. 187-189. Mimo 
niefalsyfikowalności zdań probabilistycznych Popper uznaje pewien ich związek z empirią (ze zdaniami 
bazowymi): otóż estymacje probabilistyczne mają konsekwencje egzystencjalne, które mogą zostać „lepiej lub 
gorzej »potwierdzone«" (tamże, s. 191). 
 

553 Tamże, s. 195. 
 



144 
 

doświadczenia) będziemy mogli powiedzieć, że ten niezwykle mało prawdopodobny proces 

zajdzie pewnego dnia - tym bardziej iż mamy przed sobą nieskończoność554. „Metafizyczne" 

przekonanie, że „nawet największe nieprawdopodobieństwo pozostaje zawsze 

prawdopodobieństwem"555, Popper proponuje odeprzeć w oparciu o „ideę powtarzalnego 

zjawiska fizycznego"556, zgodnie z którą takie potencjalne „incydenty", jak na przykład 

przemieszczenie się wszystkich cząstek gazu, wypełniających początkowo równomiernie całe 

naczynie, do bardzo małej części objętości tegoż naczynia, nie są zjawiskami fizycznymi, 

gdyż „nie są powtarzalne na żądanie"557.  

Trzeba stwierdzić, że argumentacja ta jest nieco problematyczna, gdyż na przykład 

zjawiska interesujące astronomię (astrofizykę) często nie są powtarzalne, a już z całą 

pewnością nie „na żądanie". Jedno wydaje się pewne: nie wszystko, co możliwe logicznie 

(niesprzeczne), jest tym samym prawdopodobne w takim sensie, że zdarzy się w 

nieskończonym „ruchu" wszechświata558 (bądź – słabiej, że może się zdarzyć w 

rzeczywistości fizycznej). Przy takim rozumieniu fluktuację negentropijną w układzie 

zamkniętym można uważać za nieprawdopodobną. Rozumienie prawdopodobieństwa 

(nieprawdopodobieństwa), które dyskredytuje ideę możliwości wystąpienia fluktuacji 

negentropijnej w układzie „izolowanym", wprowadza także William R. Ashby w książce 

Wstęp do cybernetyki. Autor ów - kładąc nacisk na praktyczne aspekty pojęcia 

prawdopodobieństwa - wiąże ściśle prawdopodobieństwo z częstością: „Zdarzenie 

                                                           
554 Popper ujmuje zagadnienie nieco inaczej: „[...] jeśli przyjmiemy probabilistyczną teorię entropii, musimy 
uznać za pewne lub niemal pewne, że pewnego dnia świat znów ulegnie rozproszeniu, jeśli tylko poczekamy 
dostatecznie długo" (tamże, s. 195). Nic nie stoi jednak na przeszkodzie, by mówić tu nie o rozproszeniu, ale o 
ponownej integracji i różnicowaniu, czyli o tendencji negentropijnej. 
 

555 Tamże, s. 200. Drobna uwaga terminologiczna: niewłaściwe wydaje mi się pi-| sanie o „największym 
nieprawdopodobieństwie". Stopniować można jedynie prawdo-| podobieństwo. Jeśli zaś piszemy, że coś jest 
nieprawdopodobne, to odnosimy się do i skrajnego członu przedziału wartości prawdopodobieństwa (0,1), który 
nie podlega stop-| litowaniu. 
 

556 Tamże. 

557 Tamże. 
 

558 przeciwne stanowisko sprowadza się do bardzo mocnej tezy ontologicznej – tezy o pełności: wszystko, 
cokolwiek jest możliwe, jest też rzeczywiste (w tym sensie, że zaistniało, istnieje lub zaistnieje). 
 



145 
 

»prawdopodobne« jest zdarzeniem częstym"559. Zgodnie z tą interpretacją pojęcie 

prawdopodobieństwa ma znaczenie jedynie w odniesieniu do pewnego zbioru, w którym 

różne zdarzenia lub możliwości występują z charakterystyczną dla nich częstością"560. W tym 

sensie - przekonuje Ashby - mogę powiedzieć, że deszcz jest zdarzeniem prawdopodobnym w 

Manchesterze; istnienie zaś życia na Marsie, a nawet dziesięć kolejnych czerwonych w 

ruletce są zdarzeniami „nieprawdopodobnymi", gdyż - praktycznie biorąc - nie mogą mieć 

żadnej częstości561. 

Nie do zaakceptowania wydaje się też następująca (pokrewna probabilistycznemu 

sposobowi rozumienia) interpretacja kategorii odwracalności/nieodwracalności): 

„Odwracalnym okazuje się proces, jeśli jego stan początkowy posiada w porównaniu z 

czasem trwania obserwacji krótki czas powrotu. Nieodwracalnym okazuje się ten sam proces, 

jeśli czas obserwacji jest krótki w porównaniu z czasem powrotu jego stadium począt-

kowego"562. „Metafizyczność" takiego określenia-kryterium polega oczywiście na tym, że w 

odniesieniu do wielu procesów w skali mega (kosmicznej) zawsze można utrzymywać, że 

czas naszej obserwacji jest za krótki, by przekonać się o odwracalności. Interpretacja 

powyższa razi antropomorficznym relatywizmem. 

Można by jeszcze ewentualnie wskazywać na to, że prawdopodobieństwo pojawienia się 

fluktuacji rośnie wraz z przejściem z makro- do mikropoziomu. Jako przykład fluktuacji od 

stanu równowagi, który sugeruje, że wzrost entropii w procesach samorzutnych nie jest 

absolutnie pewny, podaje się często zjawisko ruchów Browna. Biolog Robert Brown 

zauważył, że pyłek kwiatowy rozpuszczony w wodzie w postaci zawiesiny i oglądany pod 

mikroskopem wykazuje nieustanny chaotyczny ruch (cząsteczki nieorganiczne zachowują się 

podobnie). Opisane wyżej zjawisko wyjaśnia teoria Einsteina-Smoluchowskiego563. Ruchy 

                                                           

559 W.R. Ashby, Wstęp do cybernetyki, tłum. B. Osuchowska, A. Gosiewski, Warszawa 1961,s. 232. 
 

560 Tamże. 

561 Tamże. 

562 Z. Zawirski, Wieczne powroty..., t. V, z. IV, s. 439. 
 

563 I to właśnie tę teorię interpretuje się często jako dowodzącą, że w pewnych okolicznościach ciepło może być 
spontanicznie przekazywane przez ciało chłodniejsze ciału , cieplejszemu lub że - w innych znów 
okolicznościach - pewna ilość ciepła może być w całości zamieniona na energię kinetyczną. Ogólnie zaś 
mówiąc: teorię Einsteina-Smoluchowskiego rozpatruje się często jako uzasadniającą przekonanie, że zjawiska 
przenoszenia ciepła i rozpraszania energii nie mogą już być rozpatrywane jako absolutnie nieodwracalne (H. 



146 
 

Browna spowodowane są zderzeniami cząstek płynu, w wyniku których cząstki zawiesiny 

uzyskują taką samą średnią energię kinetyczną jak cząstki płynu, przy czym odstępstwa od 

statycznych tendencji określanych przez prawa termodynamiki są tym większe, im mniejsze 

są cząstki zawiesiny oraz mniejsza ilość cząstek płynu. (tej sytuacji liczba uderzeń z różnych 

stron w cząstkę zawiesiny w dowolnej chwili nie musi być - i jest bardzo prawdopodobne, że 

nie będzie – taka sama. Pojawiają się fluktuacje: cząstka doznaje w każdej chwili działania 

niezrównoważonej siły, powodującej jej ruch w tym lub innym kierunku564. Kosztem energii 

kinetycznej otaczających drobinę cząstek rośnie energia potencjalna drobiny i następuje 

lokalne ochłodzenie cieczy (lub gazu565). „W wyniku ochłodzenia jednego źródła ciepła 

cieczy lub gazu – rośnie energia mechaniczna zawieszonej drobiny, co przeczy drugiej 

zasadzie termodynamiki"566. Druga zasada termodynamiki głosi bowiem niemożliwość 

zbudowania perpetuum mobile drugiego rodzaju, tj. urządzenia, które wykonywałoby pracę 

kosztem ochładzania jednego źródła ciepła. Inaczej mówiąc: niemożliwy jest proces, którego 

jedynym rezultatem jest zmiana całego otrzymanego od jakiegoś ciała ciepła na równoważną 

mu pracę. Przejście uporządkowanego ruchu ciała w chaotyczny ruch cieplny jego cząstek 

jest procesem nieodwracalnym567. Aby go odwrócić, wymagany jest proces kompensacyjny 

ochłodzenia ciała i otoczenia do temperatury początkowej (chłodni zostaje przekazana pewna 

ilość ciepła, a nad ciałem jest wykonana praca). Ruchy Browna uważa się za odstępstwo od 

opisanej prawidłowości568. Wątpliwość wobec takiej interpretacji zjawiska ruchów Browna 

może się brać z przypuszczenia, że chaotyczność („przypadkowość") wahań ciśnienia cieczy 

                                                                                                                                                                                     
Mehlberg, Time..., vol. I, s. 86). 
 

564 Tamże, s. 726-730. 
 

564Ruchy Browna wykazują również drobiny zawieszone w gazach. 
565  

566B.M. Jaworski, A.A. Dietłaf, Fizyka..., s. 165. 
566  

567Tamże, s. 157. 
567  

568 Zawirski zalicza ruchy Browna do faktów stanowiących -jak rzecz ujmuje – niejako experimentum crucis na 
korzyść teorii mechanicznej - zakładanej na przykład w przytoczonym wyżej teoremacie Poincaré’go. 
Sprzeczność ruchów Browna z „klasyczną" interpretacją termodynamiczną polega na tym, że „ciało, które 
zostało sztucznie wstrzymane, nabywa energii kinetycznej kosztem ciepła otoczenia o temperaturze wszędzie 
jednakowej" (Z. Zawirski, Wieczne powroty..., t. V, z. IV, s. 438). 

 



147 
 

lub gazu (bezładny ruch ich cząstek) jest pozorna, gdyż nie znamy wszystkich czynników (sił) 

je powodujących. Trudno uznać, że układy, w których zachodzą ruchy Browna, są zamknięte 

(pojęcie układu zamkniętego jest mocno idealizacyjne). W związku z tym można by 

przypuszczać, że nad układem wykonywana jest jakaś praca, zachodzi jakiś proces 

kompensacyjny, a zatem że ruchy Browna nie przeczą drugiej zasadzie termodynamiki w jej 

postaci jednoznacznej (niestatystycznej). 

Podobnie na poziomie kwantowym tak wiele i tak nieznacznych „energetycznie" 

czynników ma wpływ na przebieg zjawisk, że sądzę, iż uznanie jakiegoś mikrozjawiska za 

fluktuację termodynamiczną może być rezultatem naszej niewiedzy o działaniu tych 

(„ukrytych" przed nami) czynników569. Zresztą, ogólnie biorąc, pojęcie fluktuacji ma z 

epistemicznego punktu widzenia charakter raczej negatywny: fluktuacje są 

„nieuporządkowanymi", „przypadkowymi" odchyleniami od stwierdzonych przez nas 

prawidłowości. O ile zatem uznamy nasze prawa i zasady, które opisują i wyjaśniają te 

prawidłowości, za wiedzę, o tyle stwierdzenie, że pewne zjawisko ma charakter fluktuacyjny, 

będzie przyznaniem się do niewiedzy na temat uwarunkowań odpowiedniego zjawiska.          

Zauważmy jeszcze, że statystyczna interpretacja II TD może być wykorzystywana nie 

tylko do uzasadniania „poglądu symetrycznego", ale także w celu zgoła przeciwnym - do 

wykazania czasowej anizotropii (asymetrii). W prezentowanym sporze interpretacja ta jest 

zatem bronią obosieczną. Za pewną wersję statystycznego rozumienia II TD można 

mianowicie uważać „hipotezę rozgałęzień" Reichenbacha. Zgodnie z nią interpretacja 

termodynamiczna w zastosowaniu do pojedynczego systemu zamkniętego nie daje 

dostatecznych podstaw do wprowadzenia strzałki czasu. Rozważanie jednak entropii w kilku 

systemach zamkniętych może implikować strzałkę. Dokładniej zaś biorąc, hipoteza 

Reichenbacha mówi, że w otaczającym nas obszarze czasoprzestrzeni większość z systemów 

względnie zamkniętych ma obecnie dosyć niską entropię. Systemy te jednak filozof 

proponuje rozpatrywać jako „rozgałęzienia" szerszego systemu - także o niskiej entropii. 

Lokalny kierunek czasu jest tu wyznaczony przez to, że entropia większości z tych 

pochodnych zamkniętych systemów rośnie (jest wyższa w porównaniu z systemem 

                                                           
569 Ciekawe, a zarazem kontrowersyjne jest to, że niektórzy teoretycy utrzymują, iż zjawiska podobne do ruchów 
Browna zachodzą także w skali mega – w mgławicach (tamże, s. 440). Oczywiście problemem jest tu 
metodologiczna prawomocność takiej ekstrapolacji. 
 



148 
 

wyjściowym)570. 

Wyżej zaproponowałem571, by nieskończony wszechświat rozumieć jako nieskończoną 

mnogość światów analogicznych do naszego. Odpowiednio do tej wielości światów istniałoby 

wiele czasów obiektywnych wyznaczanych przez entropijny albo negentropijny charakter 

zmian w danym świecie. Przy czym dla czasowości danego świata nie miałoby znaczenia, czy 

entropia rośnie, czy maleje, bo zarówno wzrost entropii, jak i jej spadek jednoznacznie 

wyznaczałby kierunek czasu (określałby relacje: wcześniejszy od, późniejszy od) i niezależnie 

od rozmaitych lokalnych „fluktuacji" w każdym ze światów występowała jedna określona 

tendencja ewolucji termodynamicznej. Trzeba dodać, że „wieloświatowa" koncepcja czasu 

pociąga za sobą istnienie – jeśli nie uniwersalnego czasu kosmicznego – przynajmniej czasów 

„wyższych rzędów" (związanych ze zmiennością pewnych „gromad światów"). Jest tak 

dlatego, że poszczególne światy mogą być pojęte jedynie jako względnie izolowane. Trudno 

przecież założyć, że między obiektami materialnymi nie występuje jakieś (choćby tylko 

pośrednie) oddziaływanie realne (lub uwarunkowanie przechodnie). Jeśli zaś występuje, to 

jest też podstawa do łącznego rozpatrywnia ich zmienności. 

Wracając jednak do „naszego" świata: niekiedy wskazuje się (Pierre Teilhard de 

Chardin), że w naszym świecie entropia rośnie w sferze materialnej; w sferze ducha (kultury), 

a także w sferze materii organicznej572 mamy do czynienia z tendencją negentropijną: z 

biegiem czasu „energia życiowa i duchowa" koncentruje się, kumuluje, a zarazem coraz 

mocniej różnicuje, tworząc skomplikowane układy: związki idei, teorii czy całych obszarów 

duchowości, jak moralność, religia, nauka etc. Słowem: w sferze ducha uporządkowanie 

rośnie. Przy takim ujęciu mielibyśmy dwie niezależne podstawy określania strzałki czasu. 

Czy jednak duchowość i materialność (organiczność i nieorganiczność) można traktować jako 

dwie sfery izolowane i od siebie niezależne? Czy nie jest raczej tak, że koncentracja „energii 

                                                           

570 H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 206. Oczywiście hipoteza Reichenbacha nie ja wolna od trudności. Mehlberg 
wskazuje na jej nieempiryczność (trudno ją empirycznie zweryfikować). Nawet jednak gdyby uznać ją za 
uzasadnioną, to wskazywałaby to - jak zauważa Mehlberg - jedynie na lokalną anizotropię, a zatem nie mogłaby 
uzasadniać strzałki czasu (tamże, s. 207). 
 

571 Rozdział I. 

572 Fakty, jakie podaje S. Watanabejako zdające się przeczyć zasadzie wzrostu entropii, wiążą się z materią 
ożywioną i takimi jej cechami, jak: podatność na fluktuacje, „otwartość" na interakcje z otoczeniem, tendencja 
do generowania różnic, struktur, organizacji, porządku etc. (patrz: S. Watanabe, Creative Time, [w:] The Study of 
Time, ed. by AT.Fraser, F.C. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972, s. 182-183). 
 



149 
 

życiowej i duchowej" stwierdzana w procesie ewolucji wiąże się z dużym rozproszeniem 

energii w świecie nieorganicznym? Wydaje się, że negentropijne tendencje w świecie 

organicznym czy duchowym nie naruszają ogólnej tendencji wzrostu entropii wynikającej z 

drugiego prawa termodynamiki, gdyż organizm - jak ujął to Erwin Schrödinger -„żywi się 

ujemną entropią" kosztem środowiska573. Ogólnie rzecz można ująć tak: jeśli mamy układ 

połączony A-B, to zmniejszenie entropii w A związane jest ze zwiększeniem jej w B w takim 

stopniu, że pociąga to wzrost entropii w całym rozpatrywanym układzie. Jest bardzo 

prawdopodobne, że na tym właśnie polega mechanizm obserwowanych tendencji 

negentropijnych.  

Błędność przekonania, że rozwojowi jakiegoś elementu kultury i ewolucji organizmu 

musi towarzyszyć zmniejszanie się entropii, próbował wykazać na przykład Kenneth G. 

Denbigh, wskazując na niedopuszczalne - jego zdaniem - zamienne posługiwanie się przez 

niektórych autorów terminami „organizacja" i „porządek". Takie utożsamienie znaczeń 

powoduje, że teoretycy utrzymują, iż istnieje - podobnie jak w przypadku uporządkowania i 

entropii - odwrotna zależność między stopniem organizacji a entropią. Fakt, że terminy 

„uporządkowanie" i „stopień organizacji" nie są synonimami, Denbigh wyjaśnia, porównując 

komórkę z kryształem. Komórka jako bardziej złożona jest tworem wyżej zorganizowanym 

niż kryształ. Jeśli zaś chodzi o uporządkowanie, to przewagę ma kryształ, który 

charakteryzuje się większą regularnością budowy. Zdaniem Denbigha to właśnie 

uporządkowanie, a nie organizacja, wiąże się z entropią. Ta ostatnia, będąc „miarą ilości 

rozproszenia", jest odwróceniem miary uporządkowania574. Co do przedstawionego właśnie 

stanowiska można mieć jednak pewne wątpliwości. Czy zróżnicowanie nie oznacza różnic 

energetycznych między elementami układu? Jeśli tak, to układy wysoko zorganizowane 

muszą być dalekie od stanu równowagi termodynamicznej, a zatem charakteryzują się niską 

entropią. Z drugiej strony, nie widzę powodu, aby układ uporządkowany (regularny) nie 

znajdował się w stanie równowagi termodynamicznej (energetycznej), czyli - aby jego 

                                                           

573 Aleksander I. Oparin - problem powstania życia, tłum. W. Ługowski, [w:] Ontologia. Antologia tekstów 
filozoficznych, red. M. Hempoliński, Wrocław-Warszawa-Kraków 1994, s. 438. Uwagę Schrödingera Oparin 
komentuje następująco: „Wynikałoby z tego, że lokalne zmniejszenie się entropii, zachodzące w danym, z 
osobna wziętym układzie żywym, kompensowane jest przez wzrost entropii w jego środowisku" (tamże). Także 
Hund konstatuje, że „produkcja" porządku, pewnych stanów o niższej entropii przez istoty żywe w żaden sposób 
nie podważa II TD (F. Hund, Zeit..., s. 50). 
 

574 K.G. Denbigh, In Defense..., s. 94-97. 
 



150 
 

entropia była wysoka. Wprawdzie wielu autorów wzrost entropii utożsamia ze wzrostem 

nieuporządkowania575, trzeba jednak zwrócić uwagę, że w takich przypadkach termin 

„uporządkowanie" rozumiany jest specyficznie. W jednym z podręczników fizyki znajdujemy 

następujący przykład wzrostu nieuporządkowania: przy rozprężaniu swobodnym cząsteczki 

gazu a zajmujące pierwotnie połowę objętości zbiornika wypełniają następnie cały zbiornik. 

W efekcie otrzymujemy układ bardziej nieuporządkowany. Przytoczony przykład uściśla 

następujący komentarz: „Mówiąc ściślej, nieuporządkowanie wzrosło, ponieważ straciliśmy 

część naszej zdolności do klasyfikowania cząstek. Stwierdzenie: »cząsteczki są w zbiorniku« 

jest z tego punktu widzenia słabsze niż stwierdzenie: »cząsteczki znajdują się w lewej 

połowie zbiomika«"576. Inny przykład dotyczy przewodnictwa cieplnego: dwa ciała o różnych 

temperaturach po zetknięciu ze sobą osiągają temperaturę pośrednią. „W tym samorzutnym 

procesie - komentują autorzy - znowu układ stał się bardziej nieuporządkowany, ponieważ 

utraciliśmy część zdolności do klasyfikacji cząstek"577. Z podanych przykładów i wyjaśnień 

widać, że porządek utożsamiają oni raczej ze zróżnicowaniem (różnorodnością, 

niejednolitością) niż z niezróżnicowaniem (jednorodnością, jednolitością – przy czym 

zróżnicowanie (niejednorodność) budowy lub funkcji charakterystyczne jest raczej dla 

wyższego stopnia organizacji w sensie Denbigha (np. komórka, organizm żywy) niż dla wy-

sokiego uporządkowania w sensie tegoż autora (np. struktura kryształu).  

Price główny problem związany z zagadnieniem entropii upatruje w pytaniu: dlaczego w 

przeszłości entropia nie była wyższa? (dlaczego obecnie jest niska?)578. Problem ten dlatego 

intryguje Price'a, że z góry zakłada on absolutną symetrię (odwracalność) procesów 

naturalnych. Dziwi go zatem, że założenia statystyczne związane z II TD nie obowiązują w 

obu kierunkach. Sugeruje on symetryczność „wszechświata" w tym sensie, „że każde 

wymaganie, by entropia była niska w przeszłości, pociągałoby za sobą wymaganie, by była 

ona niska w przyszłości"579. Stanowisko takie jest dogmatyczne, gdyż zarzucając oponentom 

(zwolennikom ontologii temporalnej) założenie asymetryczności, Price sam z kolei 

                                                           
575 D. Halliday, R. Resnick, Fizyka dla studentów..., t. I, s. 765. 
 

576 Tamże. 

577 Tamże. 

578 H. Price, Strzałka..., s. 44, 51. 
 

579 Tamże, s. 62. 



151 
 

wprowadza założenie symetryczności - chociaż to ostatnie jest o wiele mniej oczywiste niż 

pierwsze (choćby ze względu na świadectwa empiryczne). Mamy tu do czynienia z 

następującym rozumowaniem: jeśli prawa fizyczne są symetryczne, to entropia musi maleć 

zarówno w stronę wielkiego wybuchu, jak i w stronę „wielkiego kresu". W przeciwnym razie 

t-symetryczna fizyka nie potrafi wyjaśnić wielkiego wybuchu o niskiej entropii. Poza 

krytykowanym już przeze mnie założeniem, że prawa naukowe stanowią „normę" dla świata, 

a nie odwrotnie, rozumowanie powyższe jest wyrazem monizmu i finityzmu ontologicznego: 

istnieje jeden skończony świat materialny, który rozpoczął się wielkim wybuchem i skończy 

się „wielkim kresem". Jeśli jednak dopuścimy infinitystyczny pluralizm, to - mimo 

nieznajomości szczegółów co do wpływu jednych światów na inne - niska entropia w 

pewnych stadiach ewolucji naszego świata da się ogólnie wyjaśnić oddziaływaniem innych 

światów.  

Do tego wątpliwości budzi używane przez Price'a pojęcie „wielkiego kresu". Trudno je  

przecież odnieść do całości materialnego bytu, a w zastosowaniu do któregoś ze światów 

może ono oznaczać rozpad jego struktury i absorpcję jego elementów (energii) przez inne 

światy. Czy zatem można mówić, że „wielki kres" charakteryzuje się niską entropią? 

Zakładając nawet, że „wielki kres" miałby polegać na powrocie świata do stanu osobliwego 

sprzed wielkiego wybuchu (chociaż pojawia się wątpliwość, czy kontrakcja w „naszym" 

świecie jest w ogóle możliwa: czy jest w nim do statecznie dużo materii?, czy dopuszczają ją 

prawa fizyki?), nie ma powodu przypuszczać, że jest to kres jego ewolucji (wielkich 

wybuchów w historii danego świata może być wiele).  

Poza tym mam wątpliwość, czy udzielenie odpowiedzi na intrygujące Price'a pytania jest 

aż tak ważne dla kwestii ukierunkowania czasu. W każdym razie wyjaśnienie stosunkowo 

niskiej entropii w przeszłości nie nastręcza - jak sądzę - aż tak wiele trudności. Wystarczy w 

tym celu nie mówić o entropii w odniesieniu do całości bytu materialnego580, lecz – do 

poszczególnych światów. Jeśli bowiem uwzględnimy fakt, że wszechświat jest systemem 

światów w pewnym stopniu na siebie oddziałujących (wymieniających energię), niski 

(niższy) poziom entropii w jakiejkolwiek chwili ewolucji danego świata nie stanowi już 

zagadki: wyjaśnia go wpływ innych światów. Wcale nie jest przecież wykluczone, że entropia 

naszej metagalaktyki najpierw była wysoka, a potem - pod wpływem jakichś czynników 

zewnętrznych - obniżyła się. Takie wahania wartości entropii w obrębie poszczególnych 
                                                           

580 Jest to odwieczna i - jak sądzę - nierozwiązywalna „zagadka początku wszystkiego". 
 



152 
 

światów mogły być liczne. Warto się przy tej okazji zastanowić, czy tendencja opisywana 

przez II TD jest w ogóle czymś decydującym dla idei czasu anizotropowego. Czy czas nie 

„biegnie" w jednym tylko kierunku niezależnie od fluktuacji entropii w danym świecie?581 

Można stanąć na stanowisku, że wzrost entropii jest dla nas tylko jednym z ewentualnych 

kryteriów rozpoznanwania kierunku upływu czasu - kryterium bynajmniej nie niezawodnym. 

Na osi czasu danego świata (układu światów) okresy entropijne i negentropijne mogą się 

przeplatać, a mimo to obiektywna zmienność świata może mieć jeden określony kierunek. 

Termodynamice często przeciwstawia się klasyczną dynamikę, wskazując, iż  prawa tej 

ostatniej – jako deterministyczne i opisujące względne ruchy ciał (angażujące takie pojęcia, 

jak m.in.: prędkość i trajektoria) – opisują zmiany odwracalne, podczas gdy ta pierwsza - 

mając do czynienia z procesami cieplnymi - dotyczy zmienności we właściwym sensie tego 

słwa, tj. zmian zasadniczo nieodwracalnych582. Przeciwieństwo nie jest tu jednak wcale takie 

ostre. Można powiedzieć, że dynamika dotyczy zmian, które są odwracalne czysto 

teoretycznie („nomologicznie"), nie zaś - faktycznie. Trzeba bowiem zauważyć, iż zmiany 

dynamiczne praktycznie wiążą się ściśle z procesami nieodwracalnymi. Dokładna 

odwracalność trajektorii (zmiana kierunku prędkości) to mocna idealizacja. Jeśli nie 

przyłożymy siły zewnętrznej, to – na przykład – ruch wahadła wygasa z każdym 

wychyleniem. Ogólnie: żadna zmiana dynamiczna nie jest samoistnie w pełni odwracalna. 

Realnie biorąc, ruch zawsze wiąże się z oporem ośrodka, w którym się odbywa (opór 

powietrza, tarcie), a zatem można powiedzieć, że zjawiskom dynamicznym zawsze 

towarzyszą nieodwracalne procesy termodynamiczne. Poza tym, aby odwrócić proces 

dynamiczny (trajektorię), potrzebna jest siła skierowana przeciwnie do siły wyjściowej. 

Teoretycznie wartość siły „odwracającej" ma być równa wartości siły wyjściowej. 

Praktycznie jednak trudno o taką równość. Tak więc – realnie biorąc – nie ma symetrii po 

stronie czynników (sił) wodujących procesy „odwracalne". 

Jak wskazują Prigogine i Stengers, duże znaczenie dla ugruntowania roli II TD ma 

nieodwracalność reakcji chemicznych, które są - podobnie jak przewodzenie ciepła - 

prototypem procesów nieodwracalnych uczestniczących w „produkcji" entropii. Ich zdaniem 

                                                           

581 Niżej będę się starał m.in. wykazać, że są bardziej fundamentalne (ontologiczne i logiczne) podstawy do 
przyjęcia strzałki czasu. 
 

582 Patrz np.: I. Prigogine, I. Stengers, Z chaosu... . 
 



153 
 

procesy chemiczne - w przeciwieństwie do procesów opisywanych przez mechanikę 

klasyczną lub kwantową - nawet idealizacyjnie nie mogą być uważane za odwracalne583. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
583 Por.: tamże, s. 149, 
 



154 
 

3. Problem odwracalności w mechanice kwantowej 

 

Omawiając zagadnienie strzałki, nie sposób nie odnieść się - choćby tylko w 

ograniczonym stopniu - do dziedziny mechaniki kwantowej. Niektórzy teoretycy (na przykład 

Mehlberg) najwięcej czasu poświęcają temu zagadnieniu właśnie jako rozpatrywanemu w 

teorii kwantowej. Według Mehlberga powodem takiego rozłożenia akcentów jest 

nowoczesność i uniwersalność teorii kwantowej, której w żadnym wypadku nie należy 

ograniczać do dziedziny mikrokosmosu584. Jest to zresztą dość oczywiste, jeśli uwzględnić 

moc wyjaśniającą (poprzez redukcję) wielu praw kwantowych w stosunku do zjawisk skali 

makro czy mega. Jako przykład można tu podać użycie analizy spektralnej do obliczenia 

„obfitości" pierwiastków chemicznych585. Dlatego też - zdaniem Mehlberga - badania czasu 

kwantowego nie mogą być ograniczone do mikrokosmosu586, lecz mają - w pewnym zakresie 

- zastosowanie do wszystkich poziomowi rzeczywistości materialnej. Jeśli zaś chodzi o 

interpretacje mechaniki kwantowej, w świetle których podejmuję rozważania nad strzałką 

czasu, to w zasadzie ograniczam siej dwóch: tzw. interpretacji kopenhaskiej oraz Davida 

Bohma koncepcji parametrów ukrytych,                                          l 

W kontekście uzasadnienia strzałki czasu Price wskazuje na zasadę „niezależności 

schodzących się wpływów"587, głoszącą, że „własności oddziałujących układów są 

niezależne, zanim wejdą one w interakcję - choć oczywiście, nie potem, gdyż samo 

                                                           
584 H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 168. 
 

585 Tamże, s. 175. 
 

586 Tamże. Powstaje tu pytanie, czy czas kwantowomechaniczny może być identyfikowany z czasem 
kosmicznym? Mehlberg sugeruje, że tak (tamże). Czy jednak nie byłby to zbyt daleko posunięty redukcjonizm 
(układów złożonych do budujących je  „ostatecznostek")? Inna wątpliwość w tym kontekście: skoro prawa 
kwantowe są uniwersalne, to po co fizycy poszukują teorii superunifikacji? Czy obecnie nie istnieje zasadnicza 
rozbieżność między strukturą pojęciową fizyki klasycznej i teorii kwantowej? 

 
 

587 H. Price, Strzałka..., s. 141. 
 



155 
 

oddziaływanie zrodzi najprawdopodobniej  pewne korelacje"588. Układy fizyczne (np. cząstki 

gazu) będą tak czy inaczej ze sobą wzajemnie skorelowane - nawet jeśli nie spotkają się już 

nigdy w przyszłości589. Price'a interesuje najbardziej ekstrapolacja tej zasady na poziom 

mikrofizyki, gdyż tam zasada niezależności schodzący się wpływów nie opiera się - jego 

zdaniem - na żadnych danych doświadczalnych. Kwestionuje on założenie, że interakcja 

stwarza korelacje czasowe tylko w jednym kierunku: „ku przyszłości”, a nie „ku przeszłości”. 

Sam pisze o „korelacji preinterakcyjnej" jako odwróceniu „korelacji postinterakcyjnej"590. 

Jeśli chodzi o korelację preinterakcyjną, to świadectw jej istnienia poszukuje się zwykle 

w mechanice kwantowej. Price pisze, że działanie wyprzedzone realizuje się w świecie 

właśnie na poziomie kwantowym591. Chodzi tu głównie o zjawisko nielokalności, ilustrowane 

słynnym eksperymentem myślowym Einsteina-Podolsky'ego-Rosena (tzw. EPR-paradoks)  –

właściwie jest to cała klasa eksperymentów myślowych. W wersji „spinowej", podanej 

później przez Davida Bohma, eksperyment ten najogólniej i najprościej można streścić 

następująco: pomiar spinu dokonany w jednym miejscu i dotyczący jednej z cząstek pewnej 

kwantowej pary może natychmiast w ściśle określony sposób wpłynąć na drugą cząstkę. Cała 

„tajemnica" polega na tym, że cząstki te w momencie pomiaru znajdują się w takiej 

odległości, iż niemożliwe jest wykorzystanie takiego wpływu do przesłania informacji 

(skończona prędkość rozchodzenia się sygnałów w świecie592). Jak widać, w takiej sytuacji 

nie obowiązuje zasada schodzących się wpływów w jej klasycznej, asymetrycznej wersji. 

Cząstki rozpatrywane w eksperymentach myślowych EPR są skorelowane (tj.  skorelowane są 

                                                           
588 Tamże. 

589 Tamże, s. 40. 

590 Tamże, s. 145-146. 

591 Tamże, s. 229. Jako egzemplifikację pojęcia działania wyprzedzonego, ukazującą zarazem jego 
paradoksalność z „klasycznego" punktu widzenia, można podać następującą sytuację: analiza składu 
chemicznego krwi odzwierciedla w pewnym stopniu stany narządów wewnętrznych badanego, gdyż krew, 
krążąc po organizmie, wchodzi w rozmaite korelacje z organami wewnętrznymi. Załóżmy, że pacjent jest przed 
transfuzją krwi. W przyszłości przetaczana krew będzie wchodzić w skład jego organizmu i odzwiedlać w 
pewnej mierze stan jego zdrowia. Ten, kto przyjmuje założenie o działaniu wyprzedzonym (o „oddziaływaniu" 
przyszłości na przeszłość), musiałby w tym wypadku uznać, że skład chemiczny krwi już przed transfuzją 
odzwierciedla stan zdrowia pacjenta, który dopiero w przyszłości zostanie poddany zabiegowi transfuzji. 
 

592 R. Penrose, Cienie umysłu. Poszukiwanie naukowej teorii świadomości, tłum. S. Amsterdamski, Poznań 
2000, s. 306-307. 
 



156 
 

pewne ich kwantowe stany, na przykład kierunki spinów), mimo iż fizycznie niemożliwa jest 

ich interakcja.  

Jednym ze sposobów „wyjaśnienia" takiego stanu rzeczy byłoby wskazanie, iż jest to - 

używając sformułowania Price'a - „korelacja preinterakcyjna". Ontologicznie jednak biorąc, 

nie byłaby to sytuacja korzystna, gdyż prawdopodobnie pociąga ona za sobą jakąś formę 

finalizmu, teleologizmu. Jeśli bowiem uznamy, że jakaś interakcja w przyszłości (taka, która 

jeszcze nie zaszła) stanowi podstawę do przyjęcia tezy o skorelowaniu dwóch zdarzeń, to tym 

samym przyznamy, że przyszłość determinuje przeszłość. Ponieważ taki zwrot determinacji 

kłóci się ze zwrotem oddziaływania przyczynowego, pozostaje chyba uznać, że obie cząstki 

znajdujące się w stanie „kwantowego splątania" „dążą" do tego samego celu. Ponieważ 

pojęcie celu wiąże się ze świadomością, a sfera zdarzeń fizycznych (abstrahując od wąskiego 

obszaru techniki) wykracza poza planową działalność ludzi, trudno w tym wypadku uniknąć 

jakiegoś rodzaju spirytualizmu. Oczywiście - biorąc rzecz psychologicznie - spodziewana 

przeze mnie przyszłość może wpłynąć (i zwykle wpływa) na mój stan obecny, ale, po 

pierwsze, układy fizyczne niczego się nie spodziewają, a po drugie - i ważniejsze - wpływa na 

mnie nie przyszłość, ale moje aktualne wyobrażenie przyszłości. 

Uznanie istnienia korelacji preinterakcyjnych oznacza w zasadzie rezygnację z asymetrii 

kauzalnej593. Tę ostatnią uzasadnia - jak ujmuje to Price - „asymetria widełkowa": procesy 

rozchodzące się ze wspólnego centrum są skorelowane, a schodzące się - nie są594. Związek 

asymetrii widełkowej z przyczynowością można pokazać na przykładzie ognia jako skutku 

dwóch przyczyn cząstkowych nieskorelowanych, na przykład – rzucenia niedopałka na 

ściółkę i długotrwałej suszy. Ogień z kolei jest przyczyną dwóch skutków skorelowanych: 

ciepła i dymu595. Eksperyma EPR sugeruje, że w mikrofizyce nie ma asymetrii widełkowej. 

                                                           
593 Por.: H. Price, Strzałka..., s. 156. 
 

594 Tamże, s. 165-168. 
 

595 Por.: tamże, s. 168-169. Price wyraża wątpliwość, czy „wszystkie wspólne przyczyny rzeczywiście stwarzają 
korelacje między ich skutkami” (tamże, s. 169). Sugeruje zarazem negatywne rozwiązanie tej kwestii. Jego 
uzasadnienie jest jednak wadliwe (ignoratio elenchi). Wykazuje on bowiem jedynie, że skutki (na przykład dym 
i ciepło) nie  zawsze są w świecie skorelowane: nie są skorelowane wtedy, gdy zostaną wytworzone niezależnie, 
przez różne przyczyny. Jest raczej oczywiste, że dym z jednego ogniska nie POzostaje w istotnej korelacji z 
ciepłem z innego ogniska. W asymetrii widełkowej chodzi jednak - jak to rozumiem - o korelacje między 
procesami wychodzącymi z tego samego źródła (między skutkami cząstkowymi tej samej przyczyny). Poza tym 
stwierdzenie, że fakt przyczynowania nie zależy od korelacji między skutkami tego przyczynowania, jest raczej 
oczywiste. Inaczej mówiąc: przyczyna nie dlatego wytwarza swe skutki cząstkowe, gdyż są one skorelowane, 
lecz są one skorelowane, gdyż pochodzą od wspólnej przyczyny. O ile jednak pochodzenie od wspólnej 
przyczyny (z tego samego źródła) wydaje się warunkiem dostatecznym korelacji, o tyle może pojawić się 



157 
 

Oczywiście sam eksperyment typu EPR może być przedmiotem kontrowersji. Najprostszym 

zarzutem jest uwaga, że korelacja między odpowiednimi wielkościami (np. kierunkami 

spinów) jest analogiczna do sytuacji, w której wiemy o kimś, że nosi zawsze dwie skarpetki, 

każdą w innym kolorze - czerwoną i niebieską. Jeśli zatem zaobserwujemy, że na prawej 

nodze ma skarpetkę niebieską, to wiemy automatycznie, że na lewej nodze ma skarpetkę 

czerwoną596. Przypadek taki jest sytuacją czysto epistemiczną: nie chodzi tu o żadną 

nietypową korelację ontyczną (tj. korelację bez interakcji), lecz jedynie o naszą wiedzę i o jej 

banalną konsekwencję logiczną. Znamienny w tym kontekście jest fakt, że w bardzo licznych 

                                                                                                                                                                                     
wątpliwość, czy jest to także warunek konieczny. Temu ostatniemu przeczyłaby nielokalność niektórych zjawisk 
kwantowych. Sama nielokalność jednak może być przedmiotem licznych wątpliwości (problem parametrów 
ukrytych). Poza tym, empirycznie biorąc, trudno byłoby wskazać dwa zdarzenia (stany), które byłyby 
skorelowane, a nie pochodziłyby ze wspólnego źródła. Zakładamy wszakże, że świat nasz wyewoluował ze 
stanu osobliwego w rezultacie wielkiego wybuchu. W tym sensie cała materia (wszystkie zjawiska) mają 
wspólne źródło. Z pozoru niezgodne z asymetrią widełkową korelacje między procesami schodzącymi się mogą 
być zatem konsekwencją tego, iż - genetycznie i pierwotnie - wszystkie procesy w naszym świecie były 
rozchodzące się. Inaczej: choć nie wszystko oddziałuje (bezpośrednio lub pośrednio) ze wszystkim, to wszystko 
wydaje się połączone ze wszystkim przynajmniej - jak nazywa to Lipiec - „uwarunkowaniem przechodnim" (J. 
Lipiec, Onlologia, s. 266-270]. Takie wyjaśnienie wydaje mi się bardziej zasadne niż to przyjmowane przez 
Price'a, według którego problem korelacji nielokalnych pozwala nam rozstrzygnąć uznanie tzw. działania 
wyprzedzonego, czyli złamanie asymetrii czasowej. Zamiast zależność układów wchodzących w korelację 
nielokalną wyjaśnić ich wspólną przyczyną, genezą, przeszłością (Reichenbachowska zasada wspólnej 
przyczyny), Price podkreśla „znaczenie przyszłych interakcji dla stanu obecnego" (H. Price, Strzałka..., s. 262). 
Można mieć w tym wypadku wątpliwość, czy „zjawisko" mocno problematyczne, jakim jest - z punktu widzenia 
fizyki relatywistycznej - nielokalność, próbuje się uchylić, przyjmując założenie jeszcze bardziej 
problematyczne: „hipotezę wspólnej przyszłości" (tamże, s. 278), rozumianą tak, że obiekt kwantowy i 
urządzenie pomiarowe „wchodzą” w korelację w przyszłości, co wpływa na obecne wartości stanu kwantowego 
i ustawienia przyrządu pomiarowego. Przy czym - według Price'a - hipoteza ta nie pozostaje w sprzeczności z 
STW, gdyż do jej wyjaśnienia nie potrzeba zakładać nośnika działającego szybciej niż światło (tamże, s. 283). 
Trzeba przyznać, że jest to dosyć niezrozumiała konstatacja. Jeśli bowiem sygnał nie idzie z przyszłości, czyli 
szybciej niż światło, to dlaczego Price pisze w ogóle o „działaniu przyspieszonym"? Ponadto argumentuje on, że 
rozpatrywane w danym przypadku obiekty noszą w sobie ślady swej przyszłości. Dlaczego jednak - zapytajmy - 
noszą te ślady? Otóż -jeśli odrzucimy realny wpływ nieistniejącej przecież przyszłości - to trzeba będzie chyba 
przyznać, iż dlatego, że ich przyszłość jest w jakimś stopniu  wyznaczona. Nawet jednak z punktu widzenia 
skrajnego determinizmu nie możemy powiedzieć, że kierunek czasu nie gra roli. Można co najwyżej przyjąć 
redundancję epistemologiczną (równa moc prognostyczna prognozy i postgnozy). Z   ontologicznego punktu 
widzenia jednak nieistnienie czegoś jest nieistnieniem - nawet jeśli to coś koniecznie zaistnieje w przyszłości. 

Wątpliwy przy tym wszystkim jest moim zdaniem argument przeciwko zasadzie wspólnej przeszłości, który 
sugeruje – związany rzekomo z tym założeniem – skrajny determinizm typu laplace'owskiego. Wspólne źródło 
nie przesądza przecież fatalistycznie o tym, jaki  ma być kres czy poszczególne etapy rozwoju elementów 
danego układu. Rozmaite wpływy zewnętrzne mogą przecież ten rozwój modyfikować. Dlatego też 
zaproponowałem w książce, by nie mówić o ewolucji (zmienności) całości materialnego bytu (wszechświata), 
ale o zmienności poszczególnych światów, które zawsze znajdują się w pewnym otoczeniu wywierającym na nie 
wpływ. W tym sensie można mówić, że wszystkie cząstki naszego świata mają wspólne źródło w stanie 
osobliwym i wielkim wybuchu, ale nie znaczy to wcale, że jest możliwy jeden tylko scenariusz rozwoju naszego 
świata. 
 

596 R. Penrose, Cienie..., s. 360-361, 
 



158 
 

interpretacjach EPR używa się (wprawdzie zwykle w cudzysłowie – ale jednak) terminów 

epistemologicznych: mówi się, że skoro cząstki są izolowane (znajdują się w odseparowanych 

obszarach czasoprzestrzeni) i występuje między nimi bezpośrednia korelacja, to muszą one 

coś o sobie „wiedzieć”. Obdarza się zatem cząstki elementarne jakimś rodzajem 

psychiczności (podmiotowości)597. I chociaż sygnalizuje się przy tym zwykle metaforyczność 

wypowiedzi, to można - moim zdaniem - mówić dość powszechnym w rozmaitych 

interpretacjach mechaniki kwantowej zjawisku „epistemologizacji" ontologii598. 

Zwykle jednak zwolennicy „nielokalnej" interpretacji eksperyment EPR zwracają uwagę, 

że opisywana w nim sytuacja jest bardziej skomplikowana. Penrose wskazuje na przykład, że 

„sam wybór kierunku pomiaru spinu lewej cząstki powoduje [kursywa - M. Ł.] ustalenie 

kierunku spinu prawej cząstki"599. Trudno tylko - jak sądzę - powiedzieć w tym wypadku, jaki 

jest sens fizyczny owego powodowania ustalenia kierunku spinu. Jego natychmiastowość 

kłóci się z podstawowym założeniem fizyki relatywistycznej. W STW mamy ograniczony 

wpływ odseparowanych od siebie obszarów czasoprzestrzeni600. Jeśli dokonujemy pomiaru w 

odseparowanych regionach czasoprzestrzeni, to nic, co zdarza się w jednym rejonie pomiaru, 

nie może wpływać na to, co dzieje się w innych. Oczywiści nie można wykluczyć, iż jest to 

                                                           
597 W jednej z prac poświęconych interpretacji mechaniki kwantowej czytamy: „If the two particles are isolated 
from one another, then in order to maintain their strict correlations, they must have already 'decided' what the 
results of the measurement will be, no matter when the measurement is made" (W.M. Dickson, Determinism 
and Locality in Quantum Systems, „Synthese" 1996, vol. 107, no. l, s. 71). 

 

598 Podobnie „indeterminizm" mechaniki kwantowej (przyjmowany na przykład w interpretacji kopenhaskiej) 
można rozpatrywać jako wyraz pewnych ograniczeń epistemicznych. Tak jest w teorii „parametrów ukrytych" 
Bohma. Za taką interpretacją opowiadał się także Einstein, który wierzył, że zasadniczo statystyczny charakter 
współczesnej teorii kwantowej jest związany z tym, że teoria ta operuje niezupełnym opisem systemu 
fizycznego (S. Goldstein, Review Essay: Bohmian Mechanics and the Quantum Revolution, „Synthese" 1996, 
vol. 107, no. l, s. 146). Za Stanisławom I. Witkiewiczem indeterminizm współczesnej fizyki można by nazwać 
„indeterminizmem ułomnościowym" ( B. Michalski, Polemiki filozoficzne Stanisława Ignacego Witkiewicza, 
Warszawa 1979, s. 39) Oczywiście rzucając hasło epistemologizacji (czy szerzej - antropomorfizacji) ontologii 
w niektórych interpretacjach mechaniki kwantowej, wysuwam tylko sugestię, której uprawdopodobnienie 
wymagałoby odrębnych badań. 

 
 

599 R. Penrose, Cienie..., s. 361. 
 

600 Fakt, że zdarzenia dziejące się w jednych miejscach rozchodzą się do innych miejsc szybciej niż światło, J.S. 
Bell nazywa „zadziwiającą cechą" mechaniki kwantowej (S. Goldstein, Review..., s. 153). 
 



159 
 

ograniczenie fizyki relatywistycznej; nie powinno się jednak uznać tego zbyt pochopnie, 

chociażby dlatego, że – jak przyznaje sam Penrose - ustalenie takie (kierunku spinu w 

eksperymencie typu EPR) „nie powoduje, samo w sobie, żadnych obserwowalnych 

efektów"601. Ponieważ tymczasem nie ma sposobu, by za pomocą procedury EPR przesłać 

natychmiastowo sygnał od „lewej" cząstki do „prawej”, nie istnieje falsyfikator jednej z 

głównych zasad fizyki relatywistycznej (ograniczona prędkość rozchodzenia się sygnałów w 

świecie).  

Mimo braku jednoznacznych empirycznych podstaw602 istnienia korelacji bez interakcji 

(momentalnego oddziaływania na odległość, nielokalności) wielu teoretyków utrzymuje, że w 

mechanice kwantowej nie można obejść się bez bezpośrednich korelacji (strict correlations), 

które - jako bezpośrednie manifestacje zachowania się spinu - nie są czymś akcydentalnym w 

formalizmie mechaniki kwantowej603. O tej ostatniej John S. Bell pisał: „[...] in this theory an 

explicite causal mechanism exists whereby the disposition of one piece of apparatus affects 

the results obtained with a distant piece"604. Goldstein twierdzi, że nierówności Bella 

pokazują, iż nie istnieje taka teoria „parametrów ukrytych", która usuwałaby nielokalność 

mechaniki irantowej. Co więcej - jego zdaniem - analizy Bella wskazują, że wszystkie 
                                                           

601 R. Penrose, Cienie..., s. 361. 
 

602 Goldstein twierdzi wprawdzie, że analizy Bella pokazują, iż nielokalność jest implikowana jedynie przez 
same obserwacyjne konsekwencje standardowej mechaniki kwantowej i jeśli natura ma być zgodna z tymi 
przewidywaniami, to wtedy jest ona nielokalna (S. Goldstein, Review..., s. 151). Problem jednak polega na tym, 
czy natura jest rzeczywiście zgodna z tymi przewidywaniami. Przecież - metodologicznie biorąc – mogłoby się 
okazać, że pewne empiryczne przewidywania mechaniki kwantowej są trafne mimo fałszywości przesłanki o 
nielokalności. Sam zaś efekt oddziaływania na odległość (natychmiastowego przesłania sygnału) układów 
znajdujących się w „odseparowanych" obszarach czasoprzestrzeni nie został jeszcze - o ile wiem - potwierdzony 
bezpośrednio empirycznie. Nie sfalsyfikowano przecież jeszcze podstawowego założenia fizyki relatywistycznej 
o ograniczonej prędkości rozchodzenia się oddziaływań (prędkość światła w próżni jako prędkość graniczna). 
Heller wspomina wprawdzie, że nielokalność typu EPR została poświadczona doświadczalnie przez 
eksperyment przeprowadzony przez Alaina Aspecta, dodając, że „nielokalność (typu EPR) wynika z postulatów 
mechaniki kwantowej" (M. Heller, Początek..., s. 130). Czy jednak są to „konkluzywne" argumenty za EPR-
nielokalnością? Przecież sama mechanika kwantowa może w tym względzie podlegać odmiennej interpretacji (o 
czym piszę niżej). 

 
 

603 Patrz np.: W.M. Dickson, Determinism..., s. 62. 
 

604 S. Goldstein, Review..., s. 150. 
 



160 
 

zmienne ukryte wyjaśniające fenomeny kwantowe muszą być nielokalne605.  

Mimo to wydaje się, że jest jednak kwestią interpretacji, czy uznamy, że eksperymenty 

EPR świadczą o nielokalności (korelacja bez interakcji) zjawisk kwantowych, czy zgoła o 

czymś innym. Zwróćmy bowiem uwagę, że w opisach eksperymentów typu EPR mówi się 

zwykle o korelacji cząstek wychodzących z jednego źródła606. Trudno jednak w takim 

wypadku uznać, że cząstki nie były z sobą skorelowane: wspólne źródło oznacza wspólną 

historię. Mielibyśmy tutaj przypadek asymetrii widełkowej (procesy rozchodzące się ze 

wspólnego centrum są skorelowane), która pozwala przypuszczać, że odpowiednia korelacja 

zachodzi nie w trakcie pomiaru danej wartości w momencie, gdy badane cząstki znajdują się 

odpowiednio daleko od siebie (w takiej odległości, która uniemożliwia przesłanie sygnału 

fizycznego w odpowiednim czasie), lecz już „w obrębie" owego wspólnego źródła. Supozycję 

tę można by uważać za zgodną z alternatywną (do interpretacji „nielokalnej" i 

„indeterministycznej" /statystycznej/) wykładnią mechaniki kwantowej, jaką zaproponował 

Bohm. Chodzi o jego teorię parametrów ukrytych (hidden variables), która wskazywała, że 

„indeterminizm" (determinizm statystyczny) teorii kwantowej i takie jej konsekwencje, jak na 

przykład nielokalność, są rezultatem niezupełności opisu kwantowomechanicznego, a więc 

mają podłoże czysto epistemiczne. Bohm był przekonany, że wprowadzenie ukrytych 

parametrów pozwoli przekształcić „indeterministyczny" opis mikroświata w opis 

deterministyczny. Określał czasem swoją teorię explicite mianem „kauzalnej interpretacji 

mechaniki kwantowej"607. Mówiąc nieco dokładniej: według Bohma system cząstek jest tylko 

częściowo określony przez ich funkcje falowe - zgodnie z równaniem Schrödingera. Opis jest 

uzupełniany przez sprecyzowanie pozycji cząstek i polega na podaniu równań, które wyrażają 

prędkości cząstek608.  

Wracając do poczynionej na początku tego akapitu uwagi dotyczącej eksperymentu EPR: 

niewykluczone, że za zmienne ukryte można też uznać te charakterystyki skorelowanych 

cząstek, które określają ich interakcję we wspólnym źródle (?). W każdym razie dla 

zwolennika „podejścia symetrycznego" do procesów kwantowych asymetria czasowa, 

                                                           
605 Tamże, s. 150-151. 

606 W.M. Dickson, Determinism..., s. 56. 
 

607 Zob. S. Goldstein, Review..., s. 148. 
 

608 Tamże, s. 148. 



161 
 

związana z ewolucją funkcji stanu (stan zależy od poprzedniego pomiaru, lecz nie od 

następnego), nie stanowi problemu dopóty, dopóki „funkcję stanu traktuje się jako opis 

niekompletny. Trudności powstają tylko przy interpretacji zakładającej pełność opisu, bo 

wtedy reprezentuje ona obiektywną asymetrię czasową świata"609. 

Koncepcja Bohma nie była jednak najlepiej przyjęta i znalazła licznych krytyków wśród 

zwolenników „ortodoksyjnej" (kopenhaskiej) wykładni mechaniki kwantowej. Na przykład 

Reichenbach w swej interpretacji mechaniki kwantowej broni „synoptic principle", zgodnie z 

którj funkcja falowa (-function) jest najbardziej zupełnym z możliwych opisów stanu 

danego układu610. Zdaniem Reichenbacha dobrze jest założyć zupełność opisu 

kwantowomechanicznego, bo w przeciwnym razie łatwo o wprowadzenie w mechanice 

kwantowej „anomalnej" formy determinizmu. Prawa mechaniki kwantowej nie 

interpretowane „indeterministycznie" (statystycznie) zakładałyby, według filozofa, actio in 

distans611. 

Jeśli chodzi o możliwości podważenia „nielokalnej" interpretacji eksperymentów typu 

EPR (korelacja bez interakcji) na podstawie założenia, iż stwierdzana korelacja cząstek jest 

skutkiem interakcji „w źródle", to warto wspomnieć o pewnej kosmologicznej koncepcji 

Hellera. Dotyczy ona stanu osobliwego w ewolucji świata, który stanowić ma tzw. „reżim 

nieprzemienny" (adekwatnym narzędziem jego opisu jest geometria nieprzemienna). Nie będę 

tutaj wchodził w szczegóły tej złożonej koncepcji ani wskazywał na wiążące się z nią 

trudności612. Istotne jest to, że autor zasugerował następujące wyjaśnienie paradoksu EPR: 

nielokalne korelacje są pozostałością po „przedplanckowskim” stadium ewolucji świata. W 

tym stanie osobliwym bowiem „każda właściwość świata miała charakter globalny [...] 

                                                           

609 H. Price, Strzałka..., s. 243-244. 
 

610 H. Reichenbach, The Direction..., s. 214. 
 

611 Tamże, s. 219-221. 
 

612 Zrobiłem to w napisanym wcześniej artykule: M. Łagosz, Matematyczny początektek świata. Kilka uwag 
filozoficznych do książki Michała Hellera „Początek jest wszędzie. Nowa hipoteza pochodzenia Wszechświata", 
„Przegląd Filozoficzny - Nowa Seria" R. 14, nr 1(53), s. 121-133. 
 



162 
 

wszystko było wówczas ze sobą odpowiednio zsynchronizowane"613. Dopiero po przejściu 

przez „próg Plancka" wyłoniła się czasoprzestrzeń i przyczynowo izolowane obszary.  

Myślę, że koncepcję tę można rozumieć tak: „nielokalne" korelacje są efektem interakcji 

w erze „przedplanckowskiej". Wyjaśniałoby to także ideę „samouzgodnienia" w fizyce 

cząstek elementarnych, zgodnie z którą „istnieje uniwersalna współzależność wszystkich 

cząstek"614. 

Faktem jest, że coraz trudniej rozeznać się w gąszczu rozmaitych specjalistycznych, 

subtelnych i złożonych argumentów, jakie wytaczają teoretycy„za" lub „przeciw" jednej ze 

wspomnianych opcji615. Jako filozofowi bardziej odpowiada mi interpretacja Bohma (lokalna 

i deterministyczna), gdyż wydaje mi się ona bardziej obiektywistyczna, mniej uwikłana w 

konteksty epistemiczne (na przykład odniesienie do obserwatora616 czy przypisywanie 

cząstkom elementarnym „wiedzy" lub jakichś innych znamion podmiotowości)617, a ponadto - 

co najważniejsze – nie rodząca dualizmów w fizyce (zasadniczych różnic między fizyką 

relatywistyczną a mechaniką kwantową): lokalność-nielokalność, determinizm-

indetermmizm, jednoznaczność-statystyczność i in. Oczywiście niewykluczone, że natura 

świata jest w tym właśnie sensie dualna i na nic próby osiągnięcia jedności opierające się na 

własnościach jednego z członów opozycji. Całkiem możliwe, że teoria superunifikacji dokona 

się nie przez „redukcję”, lecz przez „syntezę", w której oba dualne człony okażą się 

momentami jedności wyższego rzędu (?). 

                                                           

613 M. Heller, Początek..,, s. 144. 
 

614 I. Prigogine, I. Stengers, Z chaosu..., s. 109. 
 

615 Przy czym rozważane tu konkurencyjne koncepcje „działania wyprzedzonego" (parametrów ukrytych nie są 
jedynymi możliwymi interpretacjami doświadczenia EPR (por: R.P. Feynman, R.B. Leighton, M. Sands, 
Feynmana wykłady z fizyki, t. 3, Warszawa 2004, par. 18.3, s. 334-341). 
 

616 Jak na przykład w przypadku słynnego eksperymentu myślowego zwanego kotem Schrodingera. 
 

617 Często wskazuje się, że interpretacja Bohma ma charakter ontologiczny, natomiast „ortodoksyjna" wykładnia 
kopenhaska - epistemologiczny (np. S. Goldstein, Review..., s. 156). Dokładniej: zwraca się uwagę, że 
interpretacja kopenhaska zakłada klasyczną ontologię na poziomie makroskopowym (bez niej trudno byłoby 
dyskutować o wynikach pomiaru, które przecież manifestują się na makropoziomie), ale nie ma w niej ontologii 
dla poziomu mikroskopowego (tamże). Według mnie jest to sytuacja poznawczo bardzo problematyczna. 



163 
 

Trzeba też powiedzieć, że mechanika Bohma nie jest wolna od filozoficznych trudności. 

Wiążą się one na przykład ze - stanowiącym odstępstwo od fizyki klasycznej - pojęciem 

kwantowej potencjalności618. Według zmodyfikowanego przez Bohma i Hileya równania 

Hamiltona-Jacobiego, służącego do zdefiniowania trajektorii cząstki, ruch cząstki będzie taki, 

jaki otrzymalibyśmy w fizyce klasycznej, jeśli na cząstki – oprócz zwykłych sił – będą 

oddziaływać siły generowane przez potencjalność kwantową619.  

Można przypuszczać, że działanie kwantowej potencjalności jest hipotezą ad hoc, gdyż - 

jak zwraca uwagę Goldstein - kwaantowa potencjalność ma wiele „niezwykłych" własności, 

które pozwalają wyjaśnić wszystkie „niezwykłe" kwantowe efekty.  

Także próby ontologicznej interpretacji kategorii potencjalności mogą rodzić problemy.  

Jak już wspominałem, według Białobrzeskiego potencjalność w mechanice kwantowej jest 

realną siłą, czynnikiem (intensywnym i nieprzestrzennym) odpowiadającym przyczynowości 

indeterministycznej. Tego typu obiektywizm indeterministycznej wykładni mechaniki 

kwantowej jest problematyczny o tyle, o ile opis indeterministyczny można próbować 

wyjaśniać naszą „niekompetencją poznawczą" (nieznajomość warunków dostatecznych 

zajścia pewnej zmiany), która ze szczególną siłą miałaby się ujawniać w odniesieniu do 

mikroświata (zbyt małe przedziały wielkości) oraz – być może – także w badaniach 

wielkoskalowej struktury wszechświata (zbyt duże przedziały czasoprzestrzenne). Trzeba tu 

jednak odnotować, że – zdaniem, na przykład, Goldsteina - kategoria kwantowej 

potencjalności nie jest czymś istotnym w teorii Bohma. Goldstein podkreśla, że mechanika 

Bohma jest całkowicie deterministyczna: początkowa funkcja falowa i konfiguracja (u Bohma 

prędkości nie są - jak klasycznie - niezależne od położeń) całkowicie determinują ruch 

danego systemu. Dynamika dla mechaniki Bohma jest całkowicie zdefiniowana przez 

równanie Schrödingera i „równanie przewodnie" (guiding equation - wyraża ono zależność 

prędkości od położeń), tak że - jak pisze Goldstein - „there is neither need nor room for any 

further axioms involving the quantum potential"620. Należy też zauważyć, że mechanika 

Bohma nie jest teorią ad hoc w tym sensie, iż neguje tylko „indeterminizm" i subiektywność 

opisu interpretacji „ortodoksyjnej", lecz że stanowi spójną matematycznie i fizycznie 

teorię621. Za zaletę interpretacji Bohma można też uważać to, iż oferuje prostą i intuicyjną 
                                                           

618 Tamże. 

619 Tamże, s. 157. 

620 Tamże, s. 158. 

621 Tamże, s. 163. 



164 
 

ontologię: cząstki opisywane przez ich pozycje oraz ich ewolucja. Niewątpliwie zgodne z 

duchem Ockhamowskiej brzytwy jest to, iż w ontologii tej unika się, na przykład, zakładania 

istnienia światów możliwych, które to założenie jest sugerowane przez „ortodoksyjną" 

interpretację mechaniki kwantowej622. Ponieważ według interpretacji kopenhaskiej wektor 

stanu (wektor opisujący stan obiektu kwantowego) nie tyle opisuje obiektywny stan rzeczy, 

ile raczej - naszą wiedzę o tym stanie, może powstać wrażenie, że mechanika kwantowa 

zależy w jakimś zasadniczym sensie od świadomości. Aby uniknąć takiej „relatywizacji", 

Everett zaproponował wyjaśnienie, zgodnie z którym poszczególne możliwości (wektor stanu 

informuje nas o rozmaitych prawdopodobieństwach określonych wyników pomiarów) 

realizują się w ktorymś z nieskończenie wielu światów623. Jeśli założyć, że wszystkie 

własności świata materialnego redukują się do własności kwantowych cząstek, to 

wieloświatowa interpretacja Everetta pociąga za sobą niezwykle mocną tezę ontologiczną: 

wszystko, co możliwe, jest rzeczywiste (teza o pełności). 

Podchodząc teraz ogólniej do problemu (nie)odwracalności procesów fizycznych, 

rozpatrywanego z punktu widzenia mechaniki kwantowej, zauważmy za Reichenbachem, że 

gdyby elementarne procesy kwantowe nie podlegały czasowej symetrii, tj. gdyby były 

nieodwracalne, strzałka czasu ujawniałaby się na najbardziej podstawowym poziomie. To 

uzasadniałoby poniekąd bezpośrednie (nieodwołujące się do statystyki) uznanie strzałki w 

odniesieniu do - ufundowanego na poziomie mikro - makropoziomu. Wielu teoretyków 

wskazuje jednak, że procesy kwantowe „nie rozróżniają" opozycyjnych kierunków czasu i są 

odwracalne, podobnie jak procesy mechaniki klasycznej624. Przypomnijmy też, że kluczowe 

dla tej teorii równanie Schrödingera625 jest odwracalne i deterministyczne. Jeśli znana jest 

wartość funkcji falowej (funkcji stanu) w danej chwili, to równanie Schrödingera pozwala 

obliczyć jej wartość dla dowolnej chwili w przeszłości lub przyszłości. Odwracalna zmiana 

funkcji falowej jest dokładnym odpowiednikiem odwracalnego ruchu po trajektorii w 

                                                           
622 Mam tu na uwadze na przykład teorie wielu światów Hugona Everetta (patrz: R. Penrose, Nowy umysł..., s. 
330-331). 
 

623 M. Heller, Początek..., s. 150. 
 

624 H. Reichenbach, The Direction..., s. 208. 
 

625 Równanie to opisuje ewolucję funkcji falowej w czasie. 
 



165 
 

Newtonowskiej mechanice626. Mehlberg z kolei mówi wręcz o niezmienniczości względem 

odwrócenia czasu wszystkich praw mechaniki kwantowej627. Whitrow wskazuje zaś, że 

nieistnienie „jednokierunkowego czasu" w skali mikroskopowej jest konsekwencją teorii 

odwrócenia czasu (theory of time reversal) w fizyce cząstek elementarnych.  

E.C.G. Stückelberg i R.P. Feynman utrzymywali, że znaczne teoretyczne korzyści w 

studiowaniu zachowania elementarnych cząstek przynosi rozpatrywanie antycząstek jako 

zwykłych cząstek „podróżujących" wstecz w czasie, na przykład pozyton (antycząstka o tej 

samej masie co elektron, lecz o przeciwnym ładunku) mógłby być rozpatrywany jako zwykły 

elektron w odwróconym kierunku czasu. Fizycznym efektem tego odwrócenia miałaby być 

właśnie zmiana znaku ładunku elektrycznego628. Przy takim założeni łatwiej byłoby - 

zdaniem Feynmana - wytłumaczyć zjawisko anihilacji (kreacji) par jako skutku spotkania się 

(rozejścia się) „linii świata" elektronu i pozytonu. Można by bowiem zinterpretować to tak, że 

mamy do czynienia z linią świata pojedynczego elektronu podróżującego w czasie wprzód 

oraz wstecz629. Argumentacja ta niespecjalnie jednak przekonuje. Jeśli założyć, że korzyść ma 

polegać na - będącym zastosowaniem brzytwy Ockhama - „uproszczeniu" założeń 

egzystencjalnych, to można mieć tu takie zastrzeżenie, że „redukcja" ta jest tylko ilościowa 

(nie dwie, lecz jedna cząstka i linia świata), natomiast „mnoży się" rozmaite jakości ruchu w 

czasie (wprzód i wstecz). Powstaje pytanie, czy są podstawy do mówienia w odniesieniu do 

cząstek i antycząstek o czasie i „antyczasie", czy też po prostu lepiej przyjąć, że jeden typ 

charakterystyki czasowej obejmuje oba te rodzaje materii. Z punktu widzenia Ockhamowskiej 

brzytwy lepiej byłoby chyba opowiedzieć się za tą drugą opcją. Wydaje się bowiem, że  

wspomniane jakościowe „namnożenie" jest bardziej niepożądane w kontekście tego postulat 

                                                           
626I. Prigogine, I. Stengers, Z chaosu..., s. 243. Reichenbach zwrócił uwagę, że próba określenia kierunku czasu 
na podstawie równania Schrödingera prowadzi do błędnego koła, gdyż wybór jednej z dwóch możliwych funkcji 
falowych (z dodatnią oraz ujemną zmienną czasową) zakłada pierwotne określenie kierunku czasu (H. 
Reichenbach, The Direction..., s. 210). 
 

627 H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 54. Niezmienniczość ta dotyczy także praw mechaniki i elektrodynamiki 
klasycznej. 
 

628 G.J. Whitrow, The Natural..., s. 332. 
 

629 Tamże, s. 332. Występujące przy kreacji oraz anihilacji promieniowanie gamma byłoby rozpatrywane jako 
powiązane kauzalnie z odwróceniem czasu (H. Reichenbach, The Direction..., s. 266). 
 



166 
 

metodologicznego. Reichenbach zwraca na przykład uwagę, że interpretacja antycząstki danej 

cząstki jako tejże cząstki poruszającej się w przeciwnym kierunku w czasie - chociaż pozwala 

na eliminację antynomii związanych z kreacją i anihilacją par - prowadzi do innej antynomii 

(z mojego punktu widzenia bardziej niepokojącej): do podróży cząstek w czasie wstecz630. 

Ponadto przy takiej interpretacji pojawiają się kłopoty z fizyczną identycznością: jedno i to 

samo indywiduum może istnieć w tym samym czasie w więcej niż jednym egzemplarzu631. 

Inny jeszcze radykalny pomysł eliminacji czasu z mechaniki kwantowej odwoływał się 

do założenia, że „cząstki trwałe" (conserved quantities) nie zależą od czasu, w którym są 

mierzone632. 

Jak wskazywałem wyżej, w sensie nomologicznym uznaje się zwykle odwracalność 

procesów kwantowomechanicznych, ale z chwilą, gdy w mechanice kwantowej pojawia się 

pomiar (a bez niego nie miałaby ona przecież empirycznego sensu633), mamy już do 

czynienia z nieodwracalnością. Von Neumann twierdził, że w obrębie nierelatywistycznej 

mechaniki kwantowej odwracalność procesów kwantowych ma miejsce tylko tam, gdzie nie 

pojawia się pomiar634. Najogólniej mówiąc: nieodwracalnym i nieciągłym rezultatem 

pomiaru jest redukcja funkcji falowej do jednej ze swoich funkcji własnych (tzw. „redukcja 

paczki falowej")635. Odwracalność „klasycznych" równań ruchu, a także na przykład 

                                                           
630 H. Reichenbach, The Direction..., s. 266. 
 

631 Tamże, s. 267. 

632 J.G. Taylor, Time..., s. 53. 
 

633 Według „interpretacji kopenhaskiej" „tylko takie wypowiedzi dotyczące świata kwantów mają sens, które 
dają się przełożyć na wypowiedzi o wynikach pomiarów" (M. Heller, Mechanika kwantowa dla filozofów, 
Kraków 1996, s. 77). 
 

634 H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 54. 
 

635 Por.: M. Heller, Mechanika..., s. 38-40. Nawiasem mówiąc, niektórzy teoretycy zajmują - przeciwne do 
„klasycznego" - stanowisko, zgodnie z którym przy pomiarze kwantowym nie występuje w ogóle zjawisko 
redukcji. Pogląd taki wynika z założenia kompletności opisu kwantowomechanicznego. Funkcję falową, która 
jest superpozycją stanów, traktuje się jako fizycznie rzeczywistą i przeczy się jej redukcji. Po prostu przyjmuje 
się, że realizuje się wiele rzeczywistości (możliwości) naraz: kot Schródingera jest jednocześnie i żywy, i 
martwy (H. Price, Strzałka..., s. 256-257). Oczywiście taka „rozgałęziona" teoria rzeczywistości (teoria wielu 
światów) jest problematyczna ontologicznie. Uznanie faktycznej realizacji każdego z najmniej nawet 
prawdopodobnych zdarzeń w niepokojący sposób „przepełnia" uniwersum. Teza, że każda możliwość musi się 
realizować, nie jest bynajmniej oczywista („problem wyrażania pełni"). Ponadto wskazywana koncepcja trudna 



167 
 

falowego równania Schrödingera można wiązać z teoretyczną idealizacją. Idealizację tę 

znosi w mechanice kwantowej właśnie pomiar636. Być może to właśnie na poziomie pomiaru 

należałoby doszukiwać się w świecie mikroskopowym tych czynników, których przejawem 

jest nieodwracalność makroskopowa. W tym punkcie jednak jakiś zwolennik 

subiektywistycznej (antropomorficznej) interpretacji asymetryczności (nieodwracalności) 

procesów fizycznych mógłby doszukiwać się potwierdzenia swego stanowiska, wskazując, 

iż pomiar - jako czynność podmiotowa - nie tylko informuje nas o obiektywnej 

rzeczywistości, lecz wprowadza także pewien „czynnik umysłowy", którym w tym wypadku 

miałaby być właśnie owa nieodwracalność (asymetria). Nie sądzę jednak, że jest to 

właściwy sposób interpretacji pomiaru fizycznego637. Przyrządy pomiarowe - chociaż 

używane przez poznające podmioty i „ucieleśniające" pewną ich wiedzę - należy przede 

wszystkim rozumieć fizykalnie; są to tak samo obiektywne przedmioty materialne jak 

„mierzone" obiekty (wielkości). Można powiedzieć, że proces pomiaru polega na wymianie 

energii między układami fizycznymi. Jeśli zaś chodzi o świadomy podmiot pomiaru, to - jak 

zwraca uwagę Mehlberg - zawsze jest zasadniczo możliwe zastąpienie świadomego 

obserwatora automatycznym instrumentem rejestrującym, niezależnym od obserwatora638. 

Dlatego też wielu teoretyków uważa, że w odniesieniu do pomiaru nie powinno się używać 

                                                                                                                                                                                     
jest do pogodzenia z używanym w nauce pojęciem prawdopodobieństwa (por.:tamże, s. 257). Czy ma sens 
mówienie, że pewnemu zdarzeniu przysługuje określone prawdopodobieństwo, skoro wszystkie możliwe 
zdarzenia muszą się realizować? Zwróćmy przy tym uwagę, że nie chodzi tu o kolejną realizację zdarzeń w 
ciągu zdarzeń, lecz o jednoczesną aktualną realizację każdego ze zdarzeń możliwych. W tym ostatnim 
przypadku pojęcie prawdopodobieństwa wydaje się tracić sens. Jeśli bowiem stwierdzam na przykład, że 
prawdopodobieństwo jakiegoś zdarzenia wynosi 20%, to zakładam, że w pewnej liczbie prób może ono nie 
zajść. Co więcej: jest prawdopodobne - choć wobec prawa wielkich liczb mało prawdopodobne - że może ono w 
ogóle nie zajść. Inny problem związany z powyższym rozwiązaniem Price ujmuje tak: „dlaczego świat 
makroskopowy wydaje się normalnie klasyczny, zważywszy, że zawiera on w rzeczywistości ogromną liczbę 
odgałęzień, odzwierciedlających aparat kwantowomechaniczny superpozycji, interferencji i tak dalej" (tamże, s. 
262-263). 
 

636 J. Szczęsny, J. Urbaniec, Mechanika kwantowa a upadek mechanicyzmu, [w:] M. Heller, J. Życiński, 
Wszechświat - maszyna czy myśl?, Kraków 1988, s. 231. 
 

637 Nie będę teraz uzasadniał szerzej tego stanowiska, gdyż pisałem już o tym w a tykule: M. Łagosz, Człowiek 
miarą Wszechświata? Problem zasad an tropicznych w kosmologii, „Filozofia Nauki" 2002, R. X, nr 1(37), s. 
43-46. 
 

638 H. Mehlberg, Time..., vol. II, 74. 
 



168 
 

„irracjonalnego pojęcia zaburzenia"639 (pomiar jako sytuacja, w której pewien obiektywny 

stan rzeczy, na przykład odwracalność procesów fizycznych, zostaję „zniekształcony" przez 

czynniki subiektywne). To „zaburzenie" to nic innego, jak „wszelki wpływ zewnętrzny, 

który zmienia wewnętrzny stan układu nie naruszając jego całości"640. Za Schrödingerem 

można więc powtórzyć: „pomiar jest takim samym procesem przyrody, jak każdy inny"641. 

Ponadto z tego punktu widzenia trudno jest interpretować pomiar 

kwantowomechaniczny w sposób czysto epistemologiczny, tj. tak że zmiana zachodząca 

podczas dokonywania pomiaru (redukcja paczki falowej) odzwierciedla jedynie nowy punkt 

widzenia, dostarcza nam nowych, wcześniej nieobecnych dla nas, elementów obrazu rzeczy 

(opił kwantowomechaniczny jest niepełny). Pomiar oznaczałby w tym wypadku zmianę 

naszej wiedzy o świecie, a nie zmianę samego świata (zmiana obrazu świata nie wymaga 

zmiany w świecie)642. Nieodwracalność (asymetria) związana z tak rozumianym pomiarem 

byłaby nieodwracalności „naszego" sposobu myślenia o świecie kwantowym, a nie 

nieodwracalnością samych mikroprocesów. Ale w naukach empirycznych 

(eksperymentalnych) pomiar nigdy nie ma charakteru jedynie „wiedzologicznego”; zawsze 

jest on zarazem zjawiskiem „energetycznym". I ta jego „energetyczna" (fizyczna) natura 

najdobitniej manifestuje się właśnie na mikropoziomie, gdyż tam oddziaływania przyrządów 

pomiarowych powodują istotne zmiany w układach poddawanych pomiarom. Oczywiście 

możliwe są rozmaite błędy pomiarowe (szczególnie gdy pomiar dotyczy mikro- lub 

megaskali). Co innego jednak dostrzegać błędy pomiaru (można je przecież korygować), a 

co innego interpretować je jako efekt antropomorfizacji, subiektywizacji wiedzy. Być może 

nieodwracalność związana z pomiarem jest efektem błędnego postępowania (na przykład 

fałszywych założeń). Błędy takie trzeba by jednak jasno wykazać. Ogólnikowe zaś i 

arbitralne uznanie nieodwracalności za „podmiotowe zniekształcenie" nie wydaje się 

zadowalające. Zresztą w rozmaitych interpretacjach mikrofizyki mówi się wręcz o 

                                                           
639 Cz. Biaiobrzeski, Podstawy..., s. 254. 
 

640 Tamże, s. 255. 

641 Tamże, s. 254. Patrz też: H. Reichenbach, The Direction..., s. 223. 
 

642 H. Price, Strzałka..., s. 236. 
 



169 
 

nieodwracalności fundamentalnej, związanej z oddziaływaniami cząstek elementarnych643. 

Kwestia odwracalności procesów kwantowych (istnienia w mikroświecie działań 

wyprzedzonych) jest zatem wciąż otwarta. Wskazuje się wprawdzie na rozmaite korzyści 

(na przykład uniknięcie takich paradoksów, jak „kot Schrödingera” czy EPR-paradoks644) 

wynikające z uznania w mechanice kwantowej działań wyprzedzonych, ale podkreśla się 

zarazem dyskusyjność tej kwestii oraz że jest to sprawa interpretacji. Tak więc istnienie 

działań wyprzedzonych nie tyle jest faktem kwantowo mechanicznym, ile postulatem 

określonych filozoficznych interpretacji mechaniki kwantowej. 

Do teoretyków, którzy nie zgadzają się z analizowaną tezą, że ingerencja pomiaru w 

procesy kwantowe czyni je z zasady nieodwracalnymi, należy Mehlberg. Polemizując w tej 

kwestii z von Neumannem, powołuje się na fizyków, którzy wskazują, że sprawa z pomiarem 

w aspekcie problemu symetrii (odwracalności) procesów fizycznych nie jest bynajmniej 

jednoznaczna: o ile niektóre pomiary powodują wzrost entropii, o tyle inne pociągają za sobą 

spadek tej statystycznej wielkości, a jeszcze inne - wiążą się z cyklicznymi zmianami 

entropii645. Mehlberg zwraca też uwagę, że stan kwantowy mierzonego obiektu może być 

obliczony z końcowego stanu instrumentu pomiarowego w obie strony, tj. zarówno dla prze-

szłości, jak i dla przyszłości646. Ponadto, jeśli by nawet uznać teoretyczną nieodwracalność 

procesu pomiaru kwantowego, to - według Mehlberga - pomiar kwantowy w rozumieniu 

Neumanna wydaje się do tego stopnia ograniczony, że praktycznie nieistniejący. Ponieważ 

pomiarowe interakcje między mikro- i makroobiektami zdarzają się w naturze tylko 

wyjątków strzałka czasu określona na podstawie nieodwracalności kwantowego pomiaru 

miałaby jedynie lokalną naturę647. Na przykład w odniesieniu do wnętrza Słońca, gdzie ze 

                                                           

643 M. Tempczyk, Fizyka..., s. 210-212. 
 

644 H. Price, Strzałka..., s. 229-240. 
 

645 H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 55. 
 

646 Tamże. Czy jednak nie jest to argument czysto epistemiczny, któremu brak „mocy" ontologicznej? 
 

647 Tamże, s. 186. Trzeba powiedzieć, że przesłanka tego ostatniego wniosku jest dosyć wątpliwa w swej 
kategoryczności. Przecież interakcja pomiarowa jest przypadkiem fizycznej interakcji (między makro- i 



170 
 

względu na skrajne warunki fizyczne nie mogą istnieć jakiekolwiek makroobiekty, nie można 

mówić o strzałce „ukierunkowującej" zachodzące tam procesy648. Trudno zatem uznać - 

zdaniem Mehlberga - że pomiar kwantowomechaniczny zaopatruje czas w strzałkę. Autor ten 

wskazuje też na rozmaite inne aspekty teorii kwantowej, które uwydatniają fizyczną wagę 

założenia o czasowej symetrii. Na przykład teoria macierzy S (dotycząca kauzalnych 

interakcji między systemami cząstek elementarnych) ma - jak podaje Mehlberg - taką 

konsekwencje: żadna fizyczna zmiana nie zajdzie, jeśli początkowe i końcowe stany  

odpowiedniego systemu cząstek elementarnych nie będą wzajemnie wymienialne 

(interchanged)649. Można w tym wypadku mieć jednak – zgłaszaną już wyżej – wątpliwość, 

czy symetria czasu, wynikająca z tej czy innej wersji teorii kwantowej, nie je przypadkiem 

rezultatem abstrakcyjnej i idealizacyjnej natury tej teorii. 

„Zejście" na poziom kwantowy w poszukiwaniu strzałki czasu można wytłumaczyć tym, 

iż niektórzy fizycy sugerują, że asymetryczność czasu w skali makro może mieć miejsce tylko 

w przypadku, gdy istnieje swoisty porządek wielkości w zbiorze cząstek elementarnych, który 

manifestuje się właśnie przy przejściu na makropoziom. Czy jednak jest ontologicznie 

konieczne, by określone własności (idzie tu o własność jednoznacznego ukierunkowania 

zmienności, czyli o strzałkę czasu), manifestujące się w pewnych całościach (przedmioty 

makroskopowe rozumiane jako systemy cząstek elementarnych), przysługiwały też 

systemom, z których te całości są zbudowane. Niektórzy teoretycy uznają, że pojęcie 

ukierunkowania czasu jest pojęciem makroskopowym, a na odpowiednim mikropoziomie 

czas nie może być już jednokierunkowy (ze względu zaś na - przyjmowany przez wielu 

badaczy - ścisły związek strzałki czasu z przyczynowością, przestaje tam obowiązywać także 

tradycyjnie rozumiana przyczynowość)650. Trzeba jednak dodać, że ewentualny brak strzałki 
                                                                                                                                                                                     

mikroobiektami) i trudno ją  uważać za coś specjalnie wyjątkowego w naturze. 
 

648 Tamże. Za Reichenbachem można powiedzieć, że zarówno porządek, jak i kierunek czasowy są fenomenami 
stricte makroskopowymi, które nie mogą być przenoszone na mikrokosmos, stanowiąc statystyczne rezultaty 
relacji mikroskopowych: czas jako fenomen makroskopowy ufundowany ontycznie na statystycznym 
mikroświecie (por.:H. Reichenbach, The Direction..., s. 269). 
 

649 H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 187. 
 

650 P.T. Landsberg, Time..., s. 83. 
 



171 
 

czasu na mikropoziomie nie czyni jednoznacznego ukierunkowania czasu nierealnym w 

sensie ontologicznym. Jeśli strzałka dotyczy poziomu makro i nie stoimy na stanowisku 

redukcjonistycznym, to musimy uznać jej realność (analogia: świadomość jest obiektywną 

cechą człowieka, chociaż komórki jego ciała świadomości nie mają). 

Jak wiadomo, w naukach empirycznych bardzo istotne jest pojęcie prawdopodobieństwa, 

które fundamentalną rolę odgrywa w mikrofizyce. Uściślając: odkąd zrozumiano, że 

niemożliwa jest weryfikacja (w sensie ostatecznego i całkowitego ustalenia prawdziwości) tez 

(hipotez) przyrodoznawczych, termin „prawdopodobieństwo" należy do podstawowych 

terminów metodologii nauk empirycznych. Bardzo wiele praw empirycznych bezpośrednio 

mówi o prawdopodobieństwie pewnych zdarzeń; mam tu na uwadze na przykład rozmaite 

rozkłady statystyczne czy chociażby prawo rozpadu promieniotwórczego. Inne z kolei, choć 

nie mówią explicite o prawdopodobieństwie, spełnione są z pewnym prawdopodobieństwem, 

które w makroskali zbliża się do jedności. Takimi prawami są rozmaite „prawa gazowe", na 

przykład prawo Pascala651. Chociaż wielu teoretyków próbowało nadawać pojęciu 

prawdopodobieństwa subiektywny (epistemiczny, antropomorficzny) sens, wiążąc je ze 

stopniem naszej niewiedzy lub z naszą racjonalną wiarą652, to wraz z rozwojem mikrofizyki i 

mechaniki kwantowej, w których ustalono m.in., że rozpad promieniotwórczy jądra atomu 

pierwiastka ma charakter statystyczny, a położenie cząstki elementarnej w danym obszarze 

przestrzennym może być wyznaczone tylko z pewnym prawdopodobieństwem („fale praw-

dopodobieństwa")653, probabilizm coraz częściej stawał się pewną koncepcją ontologiczną. 

                                                           
651 Patrz: W. Krajewski, Prawa nauki. Przegląd zagadnień metodologicznych i filozoficznych, Warszawa 1998, s. 
153-173. 
 

652 H. Mehlberg, Tirne..., vol. II, s. 57.  

653 Ogólnie zaś mówiąc: zjawiska mikrofizyczne okazały się mieć wybitnie probabilistyczny (statystyczny) 
charakter. Powszechnie mówi się o „indeterminizmie" mechaniki kwantowej, mając oczywiście na uwadze nie 
brak jakiegokolwiek uwarunkowania (całkowitą „przypadkowość") mikrozjawisk, lecz determinizm 
statystyczny.W tym kontekście należy odróżniać ścisły determinizm, głoszący konieczną i jednoznaczną 
zależność między przyczyną a skutkiem, od zasady przyczynowości (wszystko, cokolwiek się zdarza, ma swoją 
przyczynę). Wielu uważa, że ten pierwszy jest nie do pogodzenia ze współczesnym obrazem nauki (czy 
słusznie?), podczas gdy ta druga dobrze z nim harmonizuje. Mehlberg wymienia całą listę 
niedeterministycznych relacji kauzalnych (tamże, vol. II, s. 76). Pokazuje także, jak rozszerzyć zasadę 
przyczynowości na indeterministyczne relacje kauzalne. Najogólniej mówiąc: w celu określenia 
indeterministycznej relacji kauzalnej między dwoma statystycznymi zdarzeniami Mehlberg odwołuje się do 
pojęcia prawdopodobieństwa warunkowego zachodzenia jednego z tych zdarzeń przy założeniu, że zaszło 
drugie. Istotą indeterministycznych praw przyczynowych (na przykład w mechanice kwantowej) jest to, iż 
pokazują one, że takie prawdopodobieństwo warunkowe jest zawsze mniejsze niż l (tamże, s. 80-82, 98, 108). 
Inaczej jeszcze: przyczynowość kwantowa jest przyczynowością wieloznaczną w tym sensie, że „dana 
przyczyna może wywoływać różne skutki z różnymi prawdopodobieństwami" (M. Heller, Filozofia..., s. 207). W 



172 
 

Nasza wiedza ma charakter probabilistyczny, gdy - jak rozumowano w duchu realistycznym - 

sam świat jest probabilistyczny, co mogłoby na przykład znaczyć, że zasada racji dostatecznej 

(na przykład zasada przyczynowości) nie ma charakteru jednoznacznego. Inni z kolei 

obiektywizują prawdopodobieństwo, traktując je jako relację logiczną: jako przybierającą 

wartości rzeczywiste funkcję dwóch sądów, która jest określona przez specyficzne, logiczne ( 

relacje między tymi sądami654. 

Wspominam tu o prawdopodobieństwie, gdyż za jedną z asymetrii wyznaczających 

strzałkę czasu można uznać asymetrię prawdopodobieństwa. Price rozumie przez nią to, że 

„obiektywne prawdopodobieństwa czy szanse są »skierowane ku przyszłości« i zależą od 

przeszłości, lecz nie od przyszłości"655. Chodzi tu, rzecz jasna, o prawdopodobieństwo 

statystyczne (stosunek sukcesów do liczby prób), gdyż prawdopodobieństwo klasyczne 

(stosunek wypadków sprzyjających do liczby wszystkich równomożliwych wypadków 

odpowiedniej klasy) ma charakter jawnie statyczny (aczasowy).  

Wartość probabilistycznego „wskaźnika" kierunku upływu czasu może być jednak 

zanegowana przez wskazanie na jego czysto epistemiczny, subiektywny i konwencjonalny 

charakter: prawdopodobieństwo jako wyraz naszej niewiedzy i w zasadzie nieuzasadnionych 

teoretycznie oczekiwań co do wypadków przyszłych. Wprawdzie nasze rozumowania 

statystyczne - choćby w naukach społecznych (na przykład przewidywanie wyników 

wyborów) - sprawdzają się często z bardzo niewielkimi odchyleniami. Niezależnie jednak od 

wartości poznawczej wnioskowań statystycznych można wskazywać, że ich czasowość jest 

związana z naszą kondycją jako podmiotów poznających. Jeśli na przykład na podstawie 

reprezentatywnej próbki tysiąca osób wnioskuję o zachowaniu się wszystkich wyborców w 

danym okręgu, nie znaczy to przecież, że wyniki wyborów (zachowanie się wszystkich 
                                                                                                                                                                                     

związku z tym przyczynowość kwantowa gubi niejako różnicę między „i" oraz „lub" jako spójnikami klasycznej 
logiki zdań: przestaje obowiązywać prawo rozdzielności koniunkcji względem alternatywy (tamże). 
 

654 H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 58. Problem polega jednak na tym, że trudno zbudować system logiki 
probabilistycznej, który skutecznie, tj. jednoznacznie, pozwalałby wyznaczać wartości prawdopodobieństwa dla 
sądów empirycznych. Przy takich  próbach najczęściej dochodzi do połączenia prawdopodobieństwa logicznego 
ze statystycznym. Próby ugruntowania zaś tego ostatniego niosą j ze sobą poważne trudności epistemologiczne 
(np. problem liczby prób, problem nieskończonego ciągu zdarzeó i in.). Patrz np.: E. Nekrašas, Wiedza 
prawdopodobna. Powstanie i rozwój w empiryzmie logicznym programu probabilistycznej oceny wiedzy 
naukowej, tłum. Z. Simbierowicz, Warszawa 1992. 
 

655 H. Price, Strzałka..., s. 171. 
 



173 
 

wyborców) żależą od wcześniejszego zachowania się grupy próbnej. Zachowania te (tj. 

zachowanie każdego wyborcy z osobna) mogą być już zdeterminowane w momencie 

testowania grupy próbnej, a nawet wcześniej, natomiast późniejsze decyzje (wybory 

właściwe) osób z grupy próbnej także mogą się zmienić656. Porządek czasowy jest tu kwestią 

organizacji naszej wiedzy: najpierw badam grupę próbną, a potem wyciągam wnioski o całej 

populacji. W ogóle należy stwierdzić, że w powyższym przypadku (przy poczynionych 

założeniach) mamy do czynienia ze zdarzeniami niezależnymi. Zachowanie się  

poszczególnego wyborcy podczas wyborów właściwych zależy od rozmaitych czynników, ale 

- przy idealizacyjnym założeniu, że nie zna on wyników prawyborów lub że jego ewentualny 

udział w tych prawyborach nie zmienia jego preferencji wyborczych - nie zależy od 

przeprowadzonej wcześniej próby i jej statystycznego rezultatu.  

Niezależność prawdopodobieństw lepiej jeszcze widać na przykładzie rzutów „idealnymi" 

monetami: w chwili t rzucamy stoma monetami i otrzymujemy same reszki. Prawdopodobień-

stwo, że rzut dowolną monetą po czasie t da reszkę, jest niezależne od liczby monet, które 

dały reszkę w czasie t657. Można jednak wskazywać, że istnieją zdarzenia statystycznie 

zależne - i to właśnie do nich odnosi się stwierdzenie, że „obiektywne prawdopodobieństwa" 

zależą od przeszłości. Zdarzeniami takimi będą na przykład zachorowalność w określonej 

populacji na chorobę, która bywa czasem śmiertelna, oraz śmiertelność z powodu tejże 

choroby w danej populacji. W tym przypadku prawdopodobieństwo zgonu z powodu danej 

choroby (liczba osób, która na tę chorobę umrze) zależy od prawdopodobieństwa 

zachorowania na tę chorobę (liczba osób, które na nią zapadną) - choćby w tak prostym 

sensie, że prawdopodobieństwo zgonu nie może być większe od prawdopodobieństwa 

zachorowania. Czy jednak ta zależność prawdopodobieństw nie da się w rezultacie 

sprowadzić do zależności przyczynowej? Wydaje się przecież, iż wyraża ona ten prosty fakt, 

że brana pod uwagę choroba jest przyczyną śmierci niektórych osób. Ściślej: należałoby 

powiedzieć, że choroba jest w tym wypadku przyczyną częściową zgonu, gdyż są jeszcze 

jakieś inne czynniki przesądzające o przebiegu choroby, których – być może – do końca nie 

                                                           

656 Oczywiste jest, że zakładam tutaj sytuację - socjologicznie biorąc mocno wyidealizowaną - tj. to, że wyborcy 
spoza grupy próbnej nie dowiadują się o wynikach próby (co mogłoby rzeczywiście wpłynąć na ich późniejsze 
zachowanie) oraz że udział w wyborach próbnych nie zmienia preferencji wyborczych osób z grupy testowanej. 
 

657 Patrz: H. Price, Strzałka..., s. 172. 
 



174 
 

znamy. I właśnie z tej niewiedzy bierze się statystyczność naszego rozumowania658. Wydaje 

się zatem, że „strzałkę probabilistyczną" można sprowadzić do „strzałki przyczynowej", która 

będzie stanowiła główny temat następnych podrozdziałów. 

Podsumowując: sądzę, że rozważania prowadzone w tym podrozdziale uprawniają do 

wniosku, iż brane tu pod uwagę „przesłanki kwantowomechaniczne" nie mogą być 

dostateczną podstawą do konkluzywnego uznania odwracalności (nieistnienia strzałki) czasu. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
658 Chociaż podane przykłady rozumowań statystycznych pochodzą spoza fizyki, to łatwo można znaleźć ich 
fizyczne analogony. 
 



175 
 

4. Inne fizykalne kryteria strzałki czasu 

 

W danym świecie jakakolwiek stała asymetryczna tendencja do zmiany może stanowić 

podstawę wprowadzenia koncepcji strzałki czasu. Za taki asymetryczny proces uważa się 

zwykle propagację fal: „asymetria (bądź »strzałka«) promieniowania"659. Obserwowane przez 

nas fale rozchodzą się koncentrycznie, nie stwierdzamy zaś procesu odwrotnego: 

koncentrycznego schodzenia się fal. Podobnie jednak, jak to było w przypadku II TD, wielu 

fizyków (na przykład Einstein) uważa, że asymetria rozchodzenia się fal ma charakter 

statystyczny, probabilistyczny660 i wynika z charakteru warunków początkowych w naszym 

rejonie wszechświata. Także Price broni symetryczności procesów radiacji (promieniowania), 

wskazując, że promieniowanie samo w sobie nie jest asymetryczne, lecz „tylko tak wy-

gląda"661. I już w tym punkcie wywód Price'a sprawia wrażenie mało wiarygodnej 

„metafizyki", gdyż próbuje on wykazać, iż w „rzeczy samej" jest inaczej niż w rzeczywistości 

dostępnej naszemu doświadczeniu. U Price'a pojawia się także bardziej szczegółowa 

argumentacja. Otóż asymetria promieniowania (rozchodzenia się fal) bierze się - zdaniem 

filozofa - stąd, iż w naszym świecie istnieje różnica między nadajnikami a odbiornikami: 

to nadajniki, a nie odbiorniki „stanowią centra spójnych czy zorganizowanych fal"662. „Fale 

zorganizowane są emitowane, lecz tylko fale zdezorganizowane są absorbowane"663. Ponadto 

w świecie rzeczywistym brak równowagi między nadajnikami a odbiornikami: powszechnie 

występują źródła promieniowania, lecz brak wielkich odbiorników664. Z powyższych 

uzasadnień znów widać potencjalistyczny charakter rozumowania Price'a: w rzeczywistości 

jest tak a tak (asymetria promieniowania), ale jest możliwe (prawdopodobne), by było inaczej 

(symetria promieniowania).  

                                                           

659 H. Price, Strzałka..., s. 65. Przy czym powstaje tu problem wzajemnej relacji (zależność-niezależność) 
asymetrii termodynamicznej i asymetrii promieniowania (tamże, s. 68-69). 
 

660 Ponieważ wyżej odnosiłem się krytycznie do probabilistycznej interpretacji II TD, nie będę się tutaj 
powtarzał. 
 

661 Tamże, s. 69. 

662 Tamże, s. 79. 

663 Tamże. 

664 Tamże, s. 90. 



176 
 

Tyle tylko, że - jak zwracałem na to uwagę za Popperem przy okazji analizy II TD - sądy 

probabilistyczne są „metafizyczne", tj. niefalsyfikowalne. Zresztą odwoływanie się w filozofii 

czasu do pojęcia prawdopodobieństwa ma miejsce nie tylko w przypadku obrony symetrii 

(izotropii) czasowej. Na przykład Popper posłużył się nim do „nieentropijnego" uzasadnienia 

tezy o anizotropowym (asymetrycznym) charakterze czasu. Uwzględnił mianowicie 

mechaniczne procesy, w których mamy do czynienia z powiązaniem jakiegoś początkowego 

zaburzenia mechanicznego z zaburzeniem końcowym (na przykład wrzucenie do stawu 

kamienia (D) oraz rozchodzenie się fal po powierzchni wody (D')). Tymi mechanicznymi 

procesami rządzą czasowo-symetryczne prawa ruchu Newtona. Chociaż zawsze po D 

następuje D', to - na mocy wspomnianych praw - D mogłoby być poprzedzone przez D'. 

Popper zwraca jednak uwagę, że zaburzenia te - oprócz podlegania prawom mechanicznym - 

podlegają niezależnym od praw mechanicznych relacjom probabilistycznym665. Może się 

zatem tak zdarzyć, że prawdopodobieństwo warunkowe D', które nie jest poprzedzane przez 

D, znika, natomiast analogiczne prawdopodobieństwo D w stosunku do D', które nie 

poprzedza D, jest większe od zera. Jeśli dodatkowo założymy, że zachodzenie D i D' nie jest 

cykliczne, to - niezależnie od tego, że analizowany proces rządzony jest przez symetryczne 

prawa mechaniczne - będziemy mogli przyjąć, że D' zawsze jest poprzedzone przez D, a 

nigdy odwrotnie666. 

Poza wyżej wymienionymi racjami podaje się zwykle także kosmologiczne racje 

asymetrii czasowej: ukierunkowana ewolucja od wielkiego wybuchu do stanu obecnego 

(ekspansja, rozszerzanie się świata). Fakt, że po wielkim wybuch entropia była bardzo niska 

(materia była rozłożona niezwykle „gładko"667), Price nazywa „wielką zagadką asymetrii 

czasowej"668. Przy czym często uważa się, iż przy świecie pulsującym entropia rośnie, a 
                                                           

665 Zgodnie z wyrażoną wyżej tezą o abstrakcyjnym (idealizacyjnym) charakterze symetrycznych praw fizyki, 
można powiedzieć, że prawa te nie mówią nam wszystkiego o rozpatrywanym procesie. Są związki istotne dla 
jego zachodzenia, od praw tych niezależne. 
 

666 H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 192. Mehlberg kwestionuje ten typ uzasadnienia strzałki, zwracając uwagę, 
iż prawdopodobieństwa, o których mówi Popper, są raczej lokalnymi, faktycznymi osobliwościami 
powierzchni ziemskiej, a nie „prawidłowymi" cechami zaburzeń D i D', które miałyby miejsce kiedykolwiek i 
gdziekolwiek (tamże, s. 193). 

 

667 O „gładkości" tej ma świadczyć - zdaniem Price'a - reliktowe promieniowanie tła. 
 

668 H. Price, Strzałka..., s. 99. 
 



177 
 

potem maleje. Powstaje zatem pytanie: czy świat wróci do swego stanu początkowego, do tej 

samej „gładkości" materii? Na przykład Gold utrzymuje że wszechświat ma niską entropię na 

obu krańcach669. 

Wielu kosmologów uważa jednak, że kurczenie się świata wcale nie oznacza zmniejszania 

się nieporządku: termodynamiczna i psychologiczna strzałka czasu nie zmieni kierunku wraz 

z rozpoczęciem kurczenia670. Zapadająca się grawitacyjnie materia tworzy stan 

nieuporządkowany671. W każdym razie „entropia czarnej dziury jest znacznie większa niż 

entropia jednorodnego przestrzennie rozmieszczenia tej samej ilości materii"672. Penrose 

pisze: „Grawitacyjne zapadanie się materii [...] oznacza ogromny wzrost entropii"673. 

Wskazuje on dalej, że sytuacja jest w tym wypadku inna niż w przypadku gazu, którego 

entropia osiąga maksimum, gdy wypełnia on jednorodnie cały pojemnik. Tutaj zaś 

obowiązuje, że „entropia równomiernie rozłożonej materii jest znacznie mniejsza niż materii 

rozłożonej nierównomiernie"674. Takie odwrócenie sytuacji Penrose tłumaczy przyciągającym 

sposobem działania siły ciążenia. Przyciąganie to powoduje chaotyczne zlewanie się ze sobą 

ogromnych mas materii. Ogólnie można powiedzieć, że nie każda integracja oznacza 

dyferencjację, tj. różnicowanie się układu, a w konsekwencji - wzrost jego uporządkowania. 

Integracja materii typu kolapsu grawitacyjnego ma charakter chaotyczny. Uwzględniając 

powyższe ustalenia, trzeba uznać, że odwrócenie kierunku ekspansji świata wcale nie 

musiałoby nas doprowadzić do wielkiego wybuchu (czy stanu osobliwego) o niskiej entropii 

(niską entropię przyjmuje się dla wielkiego wybuchu poprzedzającego obecną fazę ewolucji 

naszego świata), lecz przeciwnie - o ogromnej675. W tym też sensie nie musimy wcale z fazą 
                                                           

669 Tamże, s. 122. 

670 Tamże, s. 107. 

671 Price pisze: „gładkość w żadnej mierze nie jest naturalnym wytworem kontrakcji grawitacyjnej" (tamże, s. 
122). 
 

672 Tamże, s. 103. 

673 R. Penrose, Nowy umysł..., s. 376. Przy czym entropia jest tym większa, im większą masę ma czarna dziura, 
tj. - im większa jest powierzchnia jej horyzontu zdarzeń (tamże, s. 379-380). 
 

674 Tamże. 

675 Tamże, s. 377-378. 
 



178 
 

kontrakcji wiązać „odwrócenia" czasu676. „Gładkości" krańców nie wyjaśnia zatem sama 

ekspansja i kontrakcja. Najogólniej biorąc: niską entropię czy to tuż po wielkim wybuchu, czy 

także na końcu ekspansji wszechświata, może wyjaśnić - jak już sugerowałem - uznanie, że 

ten ostatni jest jednym ze światów zanurzonym w morzu innych światów. 

Przy okazji argumentu z ekspansji świata nie od rzeczy będzie wspomnieć o 

„asymetrycznej" tezie E.A. Milne'a, zgodnie z którą ekspandujący system jednolicie 

poruszających się cząstek (uciekające galaktyki można (?) interpretować jako cząstki Milne'a) 

nigdy sam z siebie nie przejdzie do fazy kontrakcji. Dla ułatwienia rozważmy w kontekście 

tej tezy dwie cząstki, a nie całą ich gromadę: jeśli dwie cząstki początkowo zbliżały się do 

siebie, to w przyszłości mogą się (po kolizji) ewentualnie od siebie oddalać; ale jeśli 

początkowo cząstki oddalały się od siebie, to w przyszłości będą kontynuowały to oddalanie 

się i nigdy same z siebie (bez udziału jakichś dodatkowych sił) nie zaczną się do siebie 

zbliżać. Samo zaś odwrócenie ruchu po zderzeniu (pierwsza ze wskazanych możliwości) w 

żaden sposób nie może być interpretowane jako świadczące o odwróceniu relacji czasowych, 

gdyż zbliżanie się wzajemne cząstek poprzedza oddalanie się, a nie odwrotnie677. 

W kontekście ekspansji świata odnotujmy jeszcze problem wiążący się z zagadnieniem 

entropii: czy nie ma jakiejś niespójności w tym, iż przyjmujemy zwykle, że wcześniejsze 

stadia (stany) ewolucji kosmosu były prostsze niż obecne, podczas gdy „normalna" ewolucja 

izolowanych systemów przebiega od złożonych stanów początkowych do prostych 

(równowagowych) stanów końcowych?  

P.T. Landsberg proponuje rozwiązać ten problem, rozróżniając dwie „drogi", na których 

wzrasta entropia systemu: l) rozłożenie dystrybucji prawdopodobieństwa bardziej jednolicie 

na danych makrostanach („normalna ewolucja systemu"); 2) utrzymywanie pewnego systemu 

w obrębie danych ograniczeń (under the given constraints), ale zarazem stosowanie bardziej 

precyzyjnych (more accurate) narzędzi, rzutujących na niego  tak, że da się wyróżnić więcej 

makrostanów. Tak się dzieje właśnie z ekspansją uniwersum. Mówiąc zaś nieco swobodniej: 

w miarę ekspansji (wszech)świata rośnie siła powiększająca „mikroskopu” używanego do 

jego oglądania678. Jedna krótka uwaga: propozycja Landsberga zanadto chyba miesza wątek 

                                                           

676 Por.: P.T. Landsberg, Time..., s. 76. 
 

677 G. J. Whitrow, The Natural..., s. 10-11. 
 

678 P.T. Landsberg, Time..., s. 79. 



179 
 

ontologiczny (sposób ewolucji uniwersum) z wątkiem epistemologicznym (sposób naszego 

poznawania uniwersum). 

Poszukując rozmaitych ewentualnych fizykalnych wyznaczników strzałki, wypada 

wspomnieć o elementarnych zjawiskach biologicznych, które zdają się ugruntowywać 

przekonanie o absolutnej anizotropii czasu. Oczywiste ukierunkowanie procesów 

biologicznych zdaje się mieć miejsce w krótkich przedziałach czasowych - na przykład 

typowy cykl komórkowy (nie bierzemy pod uwagę procesów płciowych) kończy się 

podziałem pojedynczej komórki na dwie679. Trywialny to też fakt biologiczny, że żadne 

stworzenie nie staje się coraz to młodsze w miarę upływu czasu680. Także teoria ewolucji 

zakłada biologiczną nieodwracalność: że całe ziemskie życie musiało wziąć swój początek w 

szczególnym momencie i w szczególnym punkcie naszego globu, w których pewna grupa 

molekuł uformowała pierwszy kawałek żywej materii681. Ujmując rzecz nieco bardziej 

szczegółowo: można wskazać na takie – na przykład – aspekty nieodwracalności ewolucji 

biologicznej: 

- coraz większa złożoność i specjalizacja organizmów; 

- coraz lepsze przystosowanie gatunku do środowiska; 

- coraz większy stopień niezależności organizmów od zmian otoczenia; 

- coraz większy przepływ energii przez biomasę; 

- coraz wyższe formy życia psychicznego682. 

Niektórzy przypuszczają także, że nasze poczucie czasu (jako nieodwracalnego) wiąże się 

z istnieniem nieodwracalnych procesów chemicznych zachodzących w niektórych grupach 

                                                                                                                                                                                     
 

679 J.M. Smith, Time in  the Evolutionary Process, [w:] The Study of Time, ed. by J. T. Fraser, F.C. Haber, G.H. 
Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972, s. 203. 
 

680 Abstrahując od rozmaitych sztucznych prób odmładzania organizmów. 
 

681 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 87. 
 

682 Patrz np.: G.J. Whitrow, The Natural..., s. 12-19. 
 



180 
 

komórek - prawdopodobnie w mózgu683. 

Czy takie podstawowe fakty nie sugerują właśnie istnienia absolutnie nieodwracalnych 

praw biologicznych684. Być może tak - jednakże inną sprawą jest, czy ewentualna 

nieodwracalność praw biologicznych (czy jakichkolwiek innych) może być dostateczną 

podstawą do wyciągnięcia wniosku o anizotropowości czasu685. A może mamy tu nie tyle do 

czynienia z nieodwracalnością nomologiczną, ile jedynie faktyczną, „historyczną". Mehlberg 

zwraca w tym kontekście uwagę, że jeśli przypisujemy izotropowość czasowi fizykalnemu, 

nie oznacza to, iż zaprzeczamy, że pewien materialny system znajdujący się w określonym 

położeniu, scharakteryzowany przez określone warunki początkowe, musi przejść przez 

określoną sekwencję zmian w ściśle określonym kierunku. Założenie izotropowości pociąga 

za sobą jedynie to, że „two identical material systems, placed in initial conditions symmetrical 

with respect to time, must evolve in opposite direction"686. Tak więc faktyczna 

nieodwracalność ewolucji biologicznej czy ogólniej - ewolucji wszechświata - wcale nie musi 

przesądzać o fizykalnej (lub szerzej - ontycznej) anizotropowości czasu. 

Krytykując opieranie koncepcji strzałki czasu na wyznacznikach ewolucji biologicznej, 

można wskazywać, że w ewolucji danego gatunku nie zawsze mamy do czynienia z 

„postępem", lecz także z „degeneracją" (Herbert Spencer mówił w takim wypadku o fazie 

dysolucji). Badania laboratoryjne pokazały, że wiele mutacji jest odwracalnych (na przykład 

                                                           

683 Tamże, s. 124. 
 

684 Trudno to jednoznacznie przesądzić. Na przykład Goodwin sugeruje odwracalność reakcji biochemicznych 
rozpatrywanych na poziomie molekularnym i opisywanych przez równania kinetyczne. Równania te - podobnie 
jak równania ruchu molekuł gazu -są t-inwariantne (B.C. Goodwin, Temporal Order as the Origin of Spatial 
Order in Embryos, [w:] The Study of Time, ed. by J.T. Fraser, F.C. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New 
York 1972, s. 191). W zasadzie mamy tu do czynienia z omawianą już wyżej czysto teoretyczną odwracalnością 
nomologiczną. Przy czym ten sam autor zwraca uwagę, że ścisła czasowa niezmienniczość reakcji 
biochemicznych nie jest nigdy spełniona. Wiąże się to z tym, że podstawowe procesy biologiczne zależą od tzw. 
enzymów allosterycznych (allosteric enzyme), które obdarzone są swego rodzaju pamięcią, dotyczącą porządku, 
w jakim zachodzą katalizowane przez nie reakcje. Tak więc strzałka w procesach biologicznych nie tyle 
sprowadza się do wzrostu entropii, ile bierze się z prymitywnej formy pamięci, jaką obdarzony jest system 
biologiczny (tamże, s. 192-193). 
 

685 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 87. 
 

686 Tamże. 



181 
 

w przypadku „słynnej" Drosophilia)687. Skoro zaś wobec wyjściowej mutacji dobór naturalny 

„działał afirmatywnie", to wobec mutacji odwrotnej będzie działał negatywnie. 

Kontrargumentując jednak: nawet gdyby z człowieka powstał (w sensie filogenetycznym) 

jakiś hominid, to i tak nie można by tego „odwrócenia" (jednej przecież tylko z gałęzi 

ewolucji) uznać za odwrócenie czasu; inne bowiem byłyby przyczyny ewolucji prowadzącej 

do człowieka, a inne - dysolucji, której efektem jest hominid. Odwrócenie kierunku ewolucji 

wymaga jako swojej przyczyny zmiany warunków; trudno je zatem uważać (choćby w 

świetle zasady przyczynowości) za zdarzenie samoistne (nieuwarunkowane przyczynowo). 

Jeśli zaś tak, to - względem zdarzenia przyczynującego odwrócenie - będzie można 

powiedzieć, że dysolucja następuje po ewolucji, czyli strzałka zostanie zachowana. Mówiąc 

jeszcze inaczej ewolucja/dysolucja zawsze zachodzi na podstawie tego, co już wcześniej się 

zdarzyło. Jeśli zatem B wyewoluowało z A, a C z B oraz jeśli C różni się od A, to trudno, by w 

procesie dysolucji B powstało z C bez ingerencji jakiegoś dodatkowego czynnika688. 

Skoro o ewolucji mowa, to można by też ogólnie zapytać, czy podstawą fizykalną do 

wprowadzenia strzałki nie mogłaby być różnica między pochodzeniem („źródłem") a 

„przeznaczeniem" ewoluującego gatunku, przy czym - aby pozbyć się niepożądanych 

konotacji teleologicznych (fininalistycznych) - zamiast o „przeznaczeniu" należałoby mówić 

po prostu o stanie końcowym ewoluującego gatunku. W tym wypadku trzeba się chyba 

jednak zgodzić się z Mehlbergiem, że nie ma żadnej czysto fizycznej (niezależnej od 

obserwatora) różnicy między pochodzeniem a „przeznaczeniem"689, nie wiadomo nawet, 

czym miałby być taki stan końcowy. Czy stanem końcowym ewolucji na przykład człowieka 

ma być obecny stan „doskonałości" biologicznej czy może - jak ma to miejsce w wizji 

Herberta G. Wellsa przedstawionej w Wehikule czasu - jakaś zdegenerowana forma gatunku 

ludzkiego. Używając kategorii Spencera, można by przypuścić, że ewolucja i dysolucja 

wzajemnie w siebie przechodzą, co sprawia, że porównanie „stopnia doskonałości" 

osobników ewoluującego gatunku jest nieprzydatne jako kryterium jednoznacznego 

uporządkowania ich w czasie, a tym samym - wyznaczenia strzałki.  

Trzeba powiedzieć, iż wielu autorów wskazuje, że o wiele bardziej problematyczna niż 

                                                           
687 G.J. Whitrow, The Natural..., s. 12. 
 

688 Tamże, s. 15. 

689 H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 145. 
 



182 
 

strzałka procesów biologicznych jest strzałka ewolucyjna oparta na pojęciu stopnia 

przystosowania organizmu. Na przykład zgodnie z teorematem Fishera690 przystosowanie 

pewnej populacji zdaje się cały czas wzrastać691, co ma być podstawą do wprowadzenia 

strzałki. J.M. Smith wskazuje jednak, że istnieją istotne powody, dla których przywołany 

teoremat nie może stanowić podstawy do określenia, która z dwóch populacji jest późniejsza 

w czasie. Jednym powodem jest to, że przystosowanie może być zdefiniowane tylko 

względem specyficznego (poszczególnego) otoczenia. Innym zaś - że przystosowanie 

organizmu nie jest w zasadzie mierzalną własnością populacji lub indywiduum, lecz funkcją 

relatywnych dostosowań indywiduów (relative fitnesses of individuals)692. Ogólnie zatem 

biorąc, przeszkodą w określaniu strzałki jest relatywność pojęcia przystosowania. 

Można tu wspomnieć jeszcze o kryterium ewolucyjnego wzrostu złożoności. Smith 

wskazuje, że „prawo wzrostu złożoności" dotyczy raczej ekosystemu jako całości, a nie 

pojedynczych gatunków. Jego zdaniem nie wszystkie gatunki stają się bardziej złożone, przy 

czym prawo wzrostu złożoności można by wyjaśnić w ten sposób, że pierwsze organizmy by-

ły z konieczności proste, gdyż początek życia był bez naturalnej selekcji (zdolność do 

ewolucji przez selekcję dokonywała się stopniowo), a zatem nie było mechanizmów do 

generowania wysoce nieprawdopodobnych stanów złożonych. Jeśli zaś pierwsze organizmy 

były proste, to ewolucja z konieczności musiała pójść w stronę złożoności693. 

Oprócz fizykalnych można mówić także o innych wyznacznikach strzałki, na przykład 

wyznaczniku informatycznym: tendencja do „rozpraszania" informacji. Temu ostatniemu 

kryterium można - jak łatwo zauważyć - nadać fizykalną interpretację, ściśle związaną z   

II TD. Na przykład Reichenbach wskazuje na ścisły związek między entropią a 

informacją694, nazywając informację „negatywną entropią"695. W związku z tym do „in-

                                                           
690 „The rate of increase of fitness of an organism is equal to the genetic variance of fitness'" (J.M. Smith, 
Time..., s. 204). 
 

691 Wzrasta, gdyż genetyczna różnica przystosowania (genetic variance of fitness) nie może być negatywna 
(tamże). 
 

692 Tamże. 

693 Tamże, s. 205. 

694 H. Reichenbach, The Direction..., s. 167-178. 
 

695 Tamże, s. 174. 



183 
 

formacyjnego" kryterium strzałki czasu także odnoszą się wątpliwości podniesione wyżej 

wobec kryterium „entropijnego". Można też wątpić, czy informacyjna teoria strzałki jest 

czymś specyficznym wobec - rozważanej niżej - koncepcji przyczynowej. W każdym razie 

Reichenbach przedstawia to zagadnienie tak: informacja wiąże się z rejestracją, a ta ostatnia 

bezpośrednio odsyła do przyczynowości: „The inference from the partial effect to the total 

cause is typical for all forms of recording processes"696. 

Pewną epistemologiczną interpretację strzałki zasugerował McTaggart: każda jaźń 

wykazuje ciągły postęp w kierunku ścisłości i dokładności wiedzy697. Oczywiście przy 

subiektywnoidealistycznej lub psychologistycznej interpretacji trudno uznać to twierdzenie (z 

czego zresztą McTaggart zdaje sobie sprawę). Zarówno przypuszczenie, że każdy człowiek 

jest w mniejszym błędzie w każdym kolejnym momencie swojego życia w porównaniu z 

momentami wcześniejszymi, jak i supozycja odwrotna wydają się równie mało 

prawdopodobne698. Zaproponowane kryterium wydaje się nieco bardziej prawdopodobne z 

punktu widzenia „epistemologii bez poznającego podmiotu", tj. takiej, której przedmiotem 

jest „wiedza obiektywna".  

Inne epistemologiczne kryterium strzałki odnajdujemy u Watanabe'a. Filozof ów 

wskazuje na niepewność naszych przewidywań opartych na prawach naukowych. Wiąże się 

ona z brakiem pewności co do tego, czy układ, którego stan wyjściowy bierzemy pod uwagę 

w celu określenia dalszych jego losów, jest rzeczywiście izolowany w takim zakresie, jaki 

zakładamy. Ponadto zawsze wybiórczo traktujemy rozmaite czynniki, mogące mieć wpływ na 

ewolucję układu699. Dlatego dopóki przewidywane zdarzenia nie zajdą, prognoza nie może 

być oczywista. W tym sensie występuje - zdaniem filozofa - zasadnicza asymetria między 

przewidywaniem a wyjaśnieniem; w przypadku tego ostatniego możemy bowiem wiedzieć, 

czy dany (wyjaśniany) układ jest aktualnie izolowany od zewnątrz700. Co do konstrukcji 
                                                           

696 Tamże, s. 180. 

697 J.M.E. McTaggart, The Nature..., s. 233-234. 
 

698 Tamże, s. 233. 

699 Te, które wydają nam się aktualnie nieistotne, mogą pod wpływem zmiany okoliczności nabrać 
niebagatelnego znaczenia. 
 

700 W związku z tym Watanabe uważa, że błędem jest wiązanie determinizmu z przewidywalnością, gdyż należy 
go wiązać z wyjaśnianiem. Patrz: S. Watanabe, Creative Time, s. 166-167. 



184 
 

Watanabe'a można mieć jednak tę wątpliwość, że wyjaśnienia jakiegoś aktualnego (czy 

przeszłego) stanu rzeczy też bywają zawodne, błędne - i to z podobnych powodów co 

przewidywania: niewiedzy o tym, czy brany pod uwagę układ jest (był) izolowany. Chyba że 

ograniczymy się tylko do możliwości pozyskania dokładnej wiedzy o tym, co jest lub było, a 

tej możliwości brak właśnie w odniesieniu do przyszłości. Ponieważ jednak - z przyjętego tu 

punktu widzenia - kryteria epistemologiczne są wtórne (pochodne) wobec ontologicznych, nie 

będę już dalej rozwijał tego wątku. 

Konkludując powyższe rozważania: uważam, że wszelkie fizykalne „wskaźniki strzałki" 

mają raczej walor epistemiczny. Tendencyjność (teleonomiczność) i regularność (np. 

cykliczność) procesów fizycznych mogą być postrzegane jako potrzebne do tego, by znać 

kierunek upływu czasu lub mierzyć tempo zmiany. Same jednakże procesy (prawidłowości) 

fizyczne nie tyle konstytuują porządek czasowy (strzałkę), ile są jego przejawem. Porządek 

ten jest zaś - jak można przypuszczać - fundowany na poziomie głębszym - ontologicznym, 

Gdyby więc nawet uznać zasadniczą symetryczność II TD, promieniowania czy ewolucji 

świata (ekspansja - kontrakcja), to i tak nie stanowiłoby to zagrożenia dla koncepcji 

obiektywności asymetryczności czasu701. 

Price zdaje się mylić niemożliwość określenia strzałki czasu z atemporalnością, podczas 

gdy to, że trudno nam wyznaczyć strzałkę czasu dla naszego świata, nie oznacza, iż strzałka 

nie istnieje ani tym bardziej że świat jest aczasowy. Czy w świecie „chaotycznym" (bez 

rozpoznawalnych tendencji i regularności fizycznych) nie istniałby czas? Przecież jedne 

zdarzenia następowałyby po innych, na przykład wzrost entropii po uprzednim spadku, 

spadek po wzroście, dalszy spadek po początkowym spadku etc. Wydaje się, że sama 

zmienność rzeczywistości materialnej jest porządkiem - właśnie porządkiem czasowym, a 

zatem - powtórzę - to ontologia, a nie fizyka (przyrodoznawstwo) ma decydujący głos w 

kwestii „ukierunkowania" zmienności bytu (strzałki czasu). Poza tym w „chaotycznym" 

świecie fizycznym niewątpliwie potrafilibyśmy rozpoznać ukierunkowanie czasu na 

podstawie doświadczenia fenomenologicznego (o tym jednak bliżej w ostatnim rozdziale 

                                                                                                                                                                                     
 

701 Jeśli chodzi o II TD, to Sklar wskazuje, że relacja uporządkowania czasowego jest bardziej zasadnicza 
(pervasive) niż porządek entropijny (skojarzenie porządku czasowego z entropijnym ma tylko statystyczny 
charakter). Autor ten uważa, że relacja wcześniejszy-pózniejszy może zachodzić między zdarzeniami, co do 
których w ogóle nie jest możliwa charakterystyka, która ujmowałaby je jako prowadzące w danym systemie do 
stanów rzeczy o różnej entropii (L. Sklar, Up and Down..., s. 111). 
 



185 
 

książki). Tak więc problem strzałki termodynamicznej (a także „falowej" czy 

kosmologicznej) nie jest aż tak ważny. Zmiana układu fizycznego ma zawsze jakiś kierunek. 

Jeśli weźmiemy pewien przedział (chciałoby się powiedzieć „czasowy", ale przecież 

wypróbowujemy hipotezę „atemporalną") zmienności danego układu (na przykład „naszego" 

świata), to albo będziemy mieć w nim jednoznacznie wyróżniony kierunek przebiegu (na 

przykład do wyższej entropii), albo będziemy mogli wziąć przedział mniejszy, w którym 

kierunek zmiany będzie już jednoznaczny. W skrajnym przypadku byłoby tak, że tendencja 

entropijna zmieniałaby się wraz z każdym zdarzeniem. „Kierunki" te następują po sobie, 

tworząc liniowy ciąg, a tym samym - dając jednoznaczne ukierunkowanie zmienności 

(strzałkę czasu). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



186 
 

5. Przyczynowość a ukierunkowanie czasu 

 

Ponieważ zarówno wobec II TD, jak i innych fizycznych (szerzej: fizykalnych) 

„wyznaczników" nieodwracalnego ukierunkowania czasu (strzałki) można postawić 

generalny zarzut, że jednokierunkową naturę czasu próbuje się wyprowadzić z pojęć o wiele 

mniej fundamentalnych niż sam czas702, więc „wskaźników" jego ukierunkowania dobrze 

byłoby poszukiwać na poziomie bardziej podstawowym - ontologicznym. 

Jako jeden z ontologicznych wyznaczników strzałki, a więc określający ją na poziomie 

głębszym, niż czynią to wyznaczniki fizykalne i – a fortiori - epistemiczne, można by przyjąć 

ideę „wzrostu rzeczywistości"703. Zgodnie z tą ideą późniejszy stan świata „obejmuje sobą" 

więcej faktów (zdarzeń, jeśli rzecz ująć nie z punktu widzenia ontologii faktów, lecz - 

ewentyzmu) niż wcześniejszy. Wydaje się, że założeniem tej koncepcji jest odrzucenie 

recentywizmu (aktualizmu) i uznanie przynajmniej realności przeszłości704. Gwarancją, że 

aktualne „teraz" jest bogatsze w fakty (czy zdarzenia), jest bowiem to, że „dodają się" do 

niego fakty (zdarzenia) mające miejsce (zaszłe) w „teraz" minionych. Bez tej „addytywności" 

nie byłoby wykluczone, że „teraz" wcześniejsze obejmuje więcej zdarzeń niż „teraz" 

późniejsze - wystarczyłoby po prostu, by w „teraz" wcześniejszym wydarzyło się więcej niż 

w późniejszym. 

Innym, ważniejszym, aspektem bytu, ku któremu zwracają się niektórzy filozofowie w 

poszukiwaniu „obiektywnego" ugruntowania koncepcji strzałki czasu, jest związek 

przyczynowo-skutkowy705. Przypuszczenie, że to właśnie przyczynowość jest ontycznym 

                                                           

702 G.J. Whitrow, The Natural..., s. 338. 
 

703 „Reality grows by accretion offacts" (M. Dorato, Time..., s. 120). 
 

704 Rozważania dotyczące realności przeszłości prowadziłem w rozdziale I. (podrozdział 6.). 
 
 

 

705 Wielu filozofów wskazuje na epistemologiczny oraz ontologiczny priorytet relacji kauzalnej przed relacjami 
czasowymi. Jednym z klasyków takiego ujęcia jest Mehlberg (H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 98-104), u którego 
czytamy: „So far, the answer I have proposed to the question concerning the nature of physical time can be 
sumarized by the single word: causality (either deterministic or indeterministic)" (tamże, vol. II, s. 245). Przy 
czym relacja przyczynowości jest - zdaniem Mehlberga - fundamentalna nie tylko dla fizycznego czasu, lecz 
jeśli uznamy neurofizjologiczne determinanty życia mentalnego, staje się też podstawą rozumienia czasu 



187 
 

fundamentem jednoznacznego ukierunkowania czasu, wysuwa na przykład Dorato, pisząc: 

„Perhaps, the asymmetry of causation is even more fundamental than the irreversible 

processes that we take to mark out the »direction« oftime"706. Trudno więc zgodzić się z 

teorią Reichenbacha, według której koncepcja przyczynowości (rozumiana jako 

determinowanie teraźniejszości i przyszłości przez przeszłość) wiąże się ściśle z definicją 

czasu w kategoriach wzrostu entropii; gdy zaś czas chcielibyśmy rozumieć przeciwnie, tj. w 

kategoriach tendencji negentropijnej, to przyczynowość zastąpiłby finalizm707. Ujęcie takie 

kłóci się - jak sądzę - z faktami wzrostu uporządkowania (malenia entropii), jakie mają 

miejsce w wyniku oddziaływań kauzalnych (na przykład fakt abiogennego powstania życia708 

czy rozmaite, przyczynowo rozumiane, fluktuacje, prowadzące do mniej prawdopodobnego 

kierunku zmian termodynamicznych). Jeśli zaś chodzi o wiązanie tendencji negentropijnej z 

finalizmem, to można by zapytać: czy nieporządek (stan „absolutnej równowagi 

termodynamicznej) nie mógłby być celem? 

Już Kant zwracał uwagę, że obiektywne, ukierunkowane i nieodwracalne następstwo 

czasowe wymaga przyczynowości, a zatem nie może być - jak chciał Hume – wykorzystane 

jako główny moment w jej definiowaniu709. Jest oczywiste, że każda kauzalna teoria czasu710 
                                                                                                                                                                                     

psychologicznego i psychofizycznego, a zatem - czasu w ogóle (tamże). Dodajmy, że Mehlberg w swej 
kauzalnej teorii czasu przyjmuje izotropowe (symetryczne) rozumienie przyczynowości (tamże, s. 132), a zatem 
trudno w tym wypadku mówić o możliwości uzasadnienia strzałki przez relację kauzalną. Stanowisko 
Mehlberga komentuję szerzej w rozlicznych odniesieniach do jego dzieła, jakie pojawiają się w tej książce. 
Ogólnie powiem tylko, że rozumienie „epistemologiczne" przyczynowości, tj. takie, które odwołuje się do 
symetrii praw fizyki względem odwrócenia czasu, nie rozróżnia w zasadzie przeszłości i przyszłości (stan 
przyszły można zarówno „obliczyć" ze stanu przeszłego, jak i przeszły z przyszłego). Dopiero „ontologiczne" 
(„właściwe") rozumienie przyczynowośei jako sprawstwa, wywoływania etc. rozróżnia tensy – przyczyna 
wywołuje przyszłe skutki, nie odwrotnie (F. Hund, Zeit..., s. 51). 

Z rozlicznych wariantów kauzalnego określenia relacji czasowych można - dla naszego użytku - wybrać 
następujący: Rozważmy dwa ciała wzajemnie odseparowane. Powiemy, że stan E1 ciała C1 jest wcześniejszy niż 
stan E2 ciała C2, jeśli fizyczne oddziaływanie płynące z E1 jest w stanie przyczynić się do powstania E2. 
Warunkiem koniecznym i zarazem dostatecznym równoczesności tych stanów jest zaś to, iż nie mogą one 
wzajemnie oddziaływać (H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 109). 

 
 

706 M. Dorato, Time..., s. 178. 
 

707 H. Reichenbach, The Direction..., s. 154-155. 
 

708 Patrz: podrozdział 8. niniejszego rozdziału. 
 

709 Zob. H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 57. U Kanta nie chodzi oczywiście o przyczynowość w transcendentnym 
świecie, lecz o kategorię przyczynowości. Za Mehlbergiem można powiedzieć, że u Kanta „causality and 



188 
 

- ze względu na zagrożenie kołem - musi odrzucać stanowisko Hume'a, zgodnie z którym 

relacja przyczynowo-skutkowa polega na regularnym następstwie i nie jest w zasadzie 

niczym więcej niż ta empirycznie stwierdzalna relacja711. W związku z tym najlepiej 

rozumieć przyczynowość jako sprawstwo (powodowanie, wywoływanie itp.)712, które 

                                                                                                                                                                                     
objective succession are translatable into the sphere of representations by the same type of synthesis" (tamże, s. 
58). 
 

710 Najogólniejsza bodajże idea leżąca u podstaw tej teorii jest taka, że czasowość rzeczy nie da się odseparować 
od ich interakcji, w których wyraża się ich wzajemna przyczynowa zależność (tamże, s. 195). 
 

711 Tamże, s. 116. Whitrow pisze, że regularne następstwo czasowe nie jest ani warunkiem koniecznym, ani 
dostatecznym zachodzenia relacji kauzalnej. Stąd pomyłką jest próba redukcji porządku kauzalnego do 
temporalnego (G.J. Whitrow, The Natural..., s. 323). Nieefektywność podobnych prób widać też na przykładzie 
Reichenbacha, który stwierdza, że „najszersza" definicja przyczyny i skutku odsyła do kierunku czasu; ten 
ostatni zaś jest definiowalny w terminach „powodowania", „wywoływania" (producing) - H. Reichenbach, The 
Direction..., s. 156. Ze względu jednak na to, że sprawstwo (wywoływanie) wydaje się istotą przyczynowości, 
definiowanie przyczynowości przez odwoływanie się do kierunku upływu czasu zdaje się w tym wypadku 
obarczone błędem idem per idem. 

Z punktu widzenia kauzalnej teorii czasu trudno też zgodzić się z sugestią Ogrodnika, iż wyniki badań nad 
związkiem przyczynowo-skutkowym nie mogą modyfikować koncepcji czasu, ponieważ ją zakładają (B. 
Ogrodnik, Ontologia..., s. 134). 
 

712 Odnotujmy, że z takim ujęciem przyczynowości polemizuje Łukasiewicz w Analizie i konstrukcji pojęcia 
przyczyny. Przekonanie, że wspólną cechą stosunków przyczynowych jest działanie lub wywoływanie, uważa on 
za antropomorfizm: związane z doświadczaniem przez nas własnej aktywności pojęcie działania czy 
wywoływania ekstrapolujemy nie tylko na „mniej świadome" istoty organiczne, ale także – na przedmioty 
martwe (J. Łukasiewicz, Analiza..., 18-19). W związku z tym Łukasiewicz konstatuje: 

„[...] stosunek działania nie jest stosunkiem przyczynowym, a substancja działająca nie jest przyczyną. 
Istnieją bowiem liczne wypadki, w których zachodzą stosunki przyczynowe, chociaż nie ma działania" (tamże, s. 
20) Takie ujęcie nie wydaje mi się jednak adekwatne. Określając działanie jako wysilanie się w celu pokonania 
oporu. Łukasiewicz zbytnio zawęża to pojęcie. „Wysilanie się" ma charakter intencjonalny, a przecież także na 
przykład o spadającym meteorycie mówimy, że pokonuje opór atmosfery. Wydaje się, że terminowi „działanie" 
można nadać szerszy, ontologiczny sens. Można przecież przyjąć, że działanie przyczynowe A na B to po prostu 
każde oddziaływanie energetyczne – jedno- lub dwukierunkowe przekazywanie energii między A i B (w 
zasadzie przekaz między nośnikami przyczyny i skutku  jest zawsze dwukierunkowy)  . Argumentując przeciw 
zamykaniu w pojęciu przyczyny momentu działania, Łukasiewicz wskazuje na wypadki tzw. działań bezskutecz-
nych. Sam jednak chyba nie do końca wierzy w bezskuteczność oddziaływań materialnych (energetycznych), 
sugerując słuszne rozróżnienie między bardzo drobną (można by powiedzieć pod danym względem 
nieskuteczną, ale niebezskuteczną) zmianą a brakiem zmiany. W rezultacie więc wysuwa on argument 
„logiczny": można bez sprzeczności twierdzić, że jest działanie (substancja działająca), a nie ma skutku, ale nie 
można niesprzecznie utrzymywać, że jest przyczyna, a nie ma skutku (tamże, s. 21). Moim zdaniem jest to 
argument wysoce niedostateczny z realistycznego punktu widzenia, tym bardziej że sam Łukasiewicz wskazuje, 
że zależy mu na realnym znaczeniu konstruowanego pojęcia przyczyny (tamże, s. 15). W określeniu zależności 
przyczynowej nie wystarczy jedynie wskazać na moment konieczności, jaki łączy zachodzenie przyczyny z 
zachodzeniem skutku oraz niezachodzenie skutku z niezachodzeniem przyczyny (tamże, s. 27). Stosunek 
przyczynowy nie różniłby się bowiem w tym przypadku od logicznego stosunku racji i następstwa. Chociaż 
jednak oba te stosunki mają te same cechy formalne, to – jak ujmuje Łukasiewicz – zachodzą między różnymi 
rodzajami przedmiotów. Sądzę, że można przyjąć, iż związek przyczynowy zachodzi między przedmiotami 
materialnymi w węższym sensie (fizycznymi) i polega na oddziaływaniu rozumianym jako przepływ energii. 



189 
 

dokonuje się - jak można przyjąć za Reichenbachem - przez elektromagnetyczne zaburzenie 

przemieszczające się przez przestrzeń ze skończoną prędkością. Takie właśnie zaburzenie 

Reichenbach nazywa „prototypem wszelkiego fizycznego oddziaływania"713, przy czym 

twierdzi, że odwrotnością sprawstwa jest rejestrowanie: „The cause produces the effect, the 

effect records the cause. If producing is regarded as an activity, recording therefore indicates 

passivity"714. 

Powstaje teraz problem, czy w fizycznym rozumieniu przyczynowości jako 

oddziaływania „energetycznego" nie zawiera się pojęcie regularnego następstwa. Sugeruje to 

często sposób myślenia fizyków, którzy na przykład propagację fal interpretują jako regularne 

następstwo stanów fizycznych: wcześniejszy stan - zaburzenie w centrum, powoduje stan 

późniejszy - rozchodzenie się koncentrycznych sfer715. Czy jednak „powodować X” i „być 

regularnym poprzednikiem X” można traktować jako synonimy? Wydaje się, że z 

ontologicznego punktu widzenia trudno byłoby uznać taką synonimiczność716. Jak zwraca 

                                                                                                                                                                                     
Chcąc zdyskredytować to „antropomorficzne" rozumienie relacji przyczynowej jako działania i sprawstwa, 
Łukasiewicz wskazuje na następujący „paradoks": ten, kto przyjmuje, że ocieplanie się pokoju wywołuje z 
koniecznością rozszerzanie się rtęci w termometrze, ten musi przyjąć, że nierozszerzanie się rtęci pociąga za 
sobą z koniecznością nieocieplanie się pokoju. Logik sugeruje dalej, że ta ostatnia konstatacja pozostanie 
paradoksalna dopóty, dopóki nie wyzwolimy się z nawyku pojmowania przyczyny jako przedmiotu 
działającego. Uważam jednak, że nie ma tu żadnego paradoksu i akurat ze wskazywanego „nawyku" wcale nie 
musimy się „wyzwalać". Argumentowi Łukasiewicza można bowiem zarzucić pomieszanie stosunku realnego z 
logicznym. „Paradoksalna" konstatacja nie opisuje bowiem realnej sytuacji, lecz jest logicznym wnioskiem ze 
zdania opisującego realne oddziaływanie (temperatury otoczenia na rtęć). Zresztą pomieszanie to zasugerował 
sam logik, określając relację między ocieplaniem a rozszerzaniem słowem „wywołuje", a relację między 
nierozszerzaniem a nieocieplaniem - terminem „pociąga za sobą" (tamże, s. 38). 

 
 

713 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 116. 
 

714 H. Reichenbach, The Direction..., s. 156. 
 

715 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 117. Także Bergson był przekonany, że „ostateczna" analiza pokazuje, iż 
relacja kauzalna (jak wszystko inne) spoczywa na intuicji równoczesności i następstwa (tamże). 
 

716 Odpowiednie zdania nie będą równoważne. O ile bowiem można uznać, że „Y powoduje X”, implikuje „X 
następuje regularnie po Y” (problemem byłaby tu ewentualna równoczesność relacji kauzalnej), o tyle implikację 
odwrotną trudno zaakceptować nawet ze zdroworozsądkowego punktu widzenia. Dzień regularnie następuje po 
nocy, nie będąc bynajmniej jej skutkiem.   

          Niektórzy autorzy zgłaszają jednak obiekcję także do pierwszej z wymienionych ewentualności, tj. trudno 
im zaakceptować ideę, że niezmienne następstwo czasowe jest warunkiem koniecznym przyczynowania. 
Whitrow wskazuje w tym kontekście na zdarzenia jednorazowe (jak na przykład zniszczenie Pompei), w 



190 
 

uwagę Mehlberg, tym, co sprawia, iż fizyczna przyczynowość przedstawia się nam jako 

bardziej fundamentalna niż regularne następstwo, jest zasada oddziaływania przez kontakt 

(step-by-step action). W starej wersji głosi ona, że dane ciało nie może oddziaływać tam, 

gdzie go nie ma717. Zasadę tę trudno zaś w ogóle zastosować do relacji regularnego 

następstwa, a jeśli już to zrobimy, to wydaje się ona fałszywa: przecież nie jest tak, że stan 

jednego ciała nie może nastąpić po stanie innego ciała „na odległość"718. 

Inni filozofowie z kolei zgłaszają obiekcję, że porządek czasowy i relacja kauzalna nie 

mają ze sobą wiele wspólnego. J. Mackie argumentuje, że analiza kierunku czasu w 

kategoriach przyczynowości jest pojęciowo błędna, gdyż - jak pisze - „We can think of 

events' succeeding one another in time even if there are no causal links between any of them 

[…]"719. Także Arthur Schopenhauer zgłaszał podobną obiekcję wobec przywołanego tu 

ujęcia Kantowskiego, wskazując, że istnieje wiele obiektywnych następstw, niemających 

jednakowoż charakteru kauzalnego: na przykład następstwo dźwięków melodii720.  

Jak już jednak wskazywałem (rozdz. I, podrozdz. 5.) wysuwany przeciwko kauzalnym 

teoriom czasu „argument z niedomiaru” można podważyć. Jednym ze sposobów ominięcia tej 

trudności jest, na przykład, uznanie „wszechzwiązku" kauzalnego zdarzeń we wszechświecie 

pod postacią uwarunkowania przechodniego (jeśli X nie przyczynuje Y, ale przyczynuje jakieś 

Z, które przyczynuje Y, to można uznać, że X poprzedza Y). Co się zaś tyczy 

Schopenhauerowskiego przykładu z dźwiękami melodii, to można argumentować też, że 

następujące po sobie dźwięki pojawiają się jakby „na powierzchni"; jest to poziom 

fenomenalny, u którego podstaw leżą „głębsze" warstwy ontyczne zależności kauzalnych. 

Można powiedzieć, że porządek przyczynowy jest pierwotny wobec następstwa zdarzeń. 

                                                                                                                                                                                     
przypadku których nie może być mowy o powtarzalności, regularnym następstwie (G.J. Whitrow, The Natural..., 
s. 324). Wydaje mi się jednak, że regularność (powtarzalność) nie jest w tym wypadku aż tak bardzo ważna. 
Idzie raczej o to, że skutek następuje zawsze (?) po przyczynie, a jednorazowy, niepowtarzalny związek 
kauzalny także to potwierdza (abstrahując od problemu ewentualnej równoczesności). Inaczej: jednorazowość 
relacji przyczynowej nie przekreśla następstwa czasowego jako jej warunku koniecznego. 
 
 

717 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s, 117. 
 

718 Tamże. 

719 L. Sklar, Up and Down..., s. 107. 
 

720 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 61-62. 
 



191 
 

Kolejne dźwięki nie są wprawdzie powiązane ze sobą przyczynowo, ale pozostają przecież w 

związku przyczynowym z uderzeniami w struny, a te z kolei z psychofizjologicznym stanem 

grającego oraz z jego intencją artystyczną.  

Zwróćmy jeszcze uwagę, że kauzalną teorię czasu można potraktować jako rozwinięcie i 

uszczegółowienie - preferowanego w tej książce721 - relacyjnego rozumienia czasu. Zdaniem 

Mehlberga teoria kauzalna idzie dalej, gdyż do twierdzenia, że czas jest pewnym zbiorem 

relacji, dodaje próbę ich wyjaśnienia722. Przyjrzyjmy się teraz bliżej związkowi relacji 

kauzalnej z porządkiem czasowym723. 

Zgodnie z ustaleniami szczególnej teorii względności czas i przestrzeń nie są od siebie 

niezależne; łączą się w czterowymiarowe kontinuum - w czasoprzestrzeń Minkowskiego. 

Strukturę tej ostatniej przedstawia (reprezentuje) stożek świetlny, który można zbudować dla 

każdego zdarzenia O zachodzącego „tu i teraz". W stożku takim wyróżnia się obszar 

absolutnej przeszłości (zdarzenia absolutnie, tj. w każdym układzie odniesienia, wcześniejsze 

od zdarzenia O), obszar absolutnej przyszłości (zdarzenia absolutnie późniejsze od O) oraz 

obszar względnej teraźniejszości (zdarzenia, z których każde jest równoczesne z O w 

pewnym układzie odniesienia). Ze względu na ograniczoną prędkość (prędkość światła) 

rozchodzenia się oddziaływań fizycznych tylko zdarzenia zachodzące w obszarze absolutnej 

przeszłości lub absolutnej przyszłości mogą być powiązane kauzalnie z O (odpowiednio, jako 

przyczyny albo jako skutki)724. Zdarzenia zaś współczesne zachodzą w kauzalnej 

niezależności jedno od drugiego725. 

                                                           
721 Rozdział I, podrozdział 4. 
 

722 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 43. 
 

723 Odnotujmy tylko, że jeżeli przyjmiemy, jak czynią to niektórzy filozofowie (G.W. Leibniz, H. Reichenbach, 
R. Camap), logiczną pierwotność pojęcia czasu wobec pojęcia przestrzeni (pojęcie przestrzeni jako 
wyprowadzalne z pojęcia czasu – u Leibniza przestrzeń jako porządek zdarzeń równoczesnych), kauzalną teorię 
czasu możemy także traktować jako wyjaśniającą nam również naturę przestrzeni. 
 

724 Filozofia a nauka..., s. 66-67. 
 

725 Whitehead, który zdaje się uznawać kauzalną teorię czasu (patrz: A.N. Whitehead, Process..., s. 319), 
stwierdza, że zdarzenia współczesne z pewnym zdarzeniem M nie należą ani do jego kauzalnej przeszłości (nie 
mogą być jego przyczynami), ani do jego kauzalnej przyszłości (nie mogą być jego skutkami) (tamże, s. 320; 



192 
 

Widzimy zatem, że STW łączy pojęcie czasu z ideą związku kauzalnego726. Wzmacnia to 

przypuszczenie, że czasowość (ściślej: ukierunkowanie czasu) można obiektywnie 

ugruntować właśnie w oparciu o związek przyczynowo-skutkowy727. Przebadajmy rzecz 

dokładniej. Czy rzeczywiście jest tak, że zależność kauzalna jednoznacznie określa kierunek 

zmian we wszechświecie? Czy zawsze o tym, co jest przyczyną, możemy powiedzieć, że jest 

wcześniejsze od swojego skutku? Jakie są w ogóle racjonalne podstawy odróżnienia 

przyczyny od skutku? 

Niektórzy współcześni filozofowie odrzucają „ciążące" nad tradycją filozoficzną 

przekonanie o asymetrii między członami stosunku kauzalnego (przyczyna jako coś 

aktywnego, doskonalszego od skutku, zawierającego „więcej rzeczywistości" niż skutek i 

poprzedzającego go w czasie) i - powołując się, na przykład, na wspominaną wyżej 

odwracalność praw natury (nomologiczną odwracalność czasu) - sugerują, że relacja 

przyczyna - skutek nie ma jednoznacznie określonego „kierunku", a zatem nie nadaje się do 

ugruntowania idei czasu anizotropowego728. Często wskazuje się zarazem na antropologiczne 

źródła przekonania o asymetrii przyczyny i skutku: „[...] asymetria przyczynowa 

odzwierciedla asymetrię istniejącą w nas samych, a nie w świecie zewnętrznym"729. 

Price uważał, że skoro „asymetria widełkowa" nie występuje w mikrofizyce730, to nie 

                                                                                                                                                                                     
patrz też: s. 125). 
 

726 Por.: M. Dorato, Time..., s. 134-135; patrz też: J.F.A.K. van Benthem, The Logic..., s. 22. 
 

727 Chodzi mi o ogólne pojęcie relacji kauzalnej, a nie o porządek przyczynowy wyprowadzalny z STW. Teorię 
tę przywołałem jedynie w celu wskazania, że kojarzy ona relacje czasowe (wcześniejszy od, późniejszy od) z 
przyczynowością. Nie stawiam zaś tezy, że z STW można wyprowadzić istnienie strzałki czasu, zdając sobie 
sprawę z problematyczności takiej supozycji, tj. z tego, że – jak uważa wielu autorów – STW implikuje eter-
nalistyczny (blokowy) model wszechświata (patrz: rozdział III, podrozdział 9.). 
 

728  H. Price, Strzałka..., s. 158-192. 
 

729 Tamże, s. 192. 
 

730 O „asymetrii widełkowej" oraz o problematyczności tezy ojej nieobowiązywaniu w mikrofizyce w kontekście 
eksperymentów myślowych typu EPR piszę w podrozdziale 3. tego rozdziału). 



193 
 

można z niej wyprowadzić asymetrii przyczynowości. Abstrahując już od samego problemu, 

czy rzeczywiście „asymetria widełkowa" jest łamana w mikrofizyce, można zakwestionować 

sam porządek wywodu Price'a, który sugeruje, że „asymetria widełkowa" jest czymś 

pierwotniejszym, ontycznie bardziej podstawowym niż relacja przyczynowa. Myślę, że jest 

wręcz odwrotnie, co widać chociażby w tym, iż trudno wyjaśnić asymetrię przyczynową, 

powołując się na „widełkową". Dlaczego mianowicie jest tak, że przyczyna poprzedza w 

czasie skutek? Czy dlatego, że procesy rozchodzące się ze wspólnego źródła są skorelowane, 

a schodzące się nie są? Bynajmniej, przecież przyczynować jakieś zdarzenie mogą procesy 

zarówno skorelowane, jak i nieskorelowane. Na przykład pewną chorobę mogą wywołać dwa 

związane ze sobą czynniki organiczne - jak chociażby otyłość i nadciśnienie tętnicze czy nad-

miar cholesterolu i określona dysfunkcja wątroby etc.; jakaś inna choroba jednak może być 

skutkiem czynników niezależnych, na przykład przemarznięcia i obecności w organizmie 

bakterii czy wirusów pewnego typu. Inaczej będzie, gdy zapytamy, dlaczego występuje 

„asymetria widełkowa", i w celu wyjaśnienia odwołamy się do związku kauzalnego, czyli -

gdy odwrócimy proponowany przez Price'a kierunek eksplanacji. Wystarczy wtedy 

zauważyć, że procesy schodzące się nie są skorelowane, gdyż ani nie oddziaływają ze sobą 

kauzalnie, ani nie są skutkami tej samej przyczyny; korelację zaś procesów rozchodzących się 

można tłumaczyć właśnie tym, że są skutkami (cząstkowymi) tej samej przyczyny.  

Wskazana tu możliwość eksplanacyjna uprawdopodobnia - jak sądzę - pierwotność 

asymetrii przyczynowej wobec „asymetrii widełkowej"; trudno zatem - jak chce tego Price - 

wyjaśniać tę pierwszą, odwołując się do drugiej. Oczywiście w moim wyjaśnianiu „asymetrii 

widełkowej" można by doszukiwać się problematycznego założenia, że relacja kauzalna jest 

jedyną formą korelacji ontycznych. Tak mocnej tezy nie stawiam. Można jednak - jak sądzę - 

zaryzykować stwierdzenie, że związek przyczynowy - chociaż nie jest jedyną formą korelacji 

- jest formą podstawową w tym sensie, że leży u podstaw korelacji wszystkich innych typów. 

Dlatego też wydaje się, że pojęcie asymetrii widełkowej zakłada pojęcie związku 

przyczynowego. 

Price przekonuje dalej, że występująca na makropoziomie asymetria związku kauzalnego 

ma naturę statystyczną: jest cechą uporządkowania ogromnej liczby zdarzeń 

mikroskopowych, ale nie manifestuje się w pojedynczych zdarzeniach lub w małej ich 

                                                                                                                                                                                     
 



194 
 

liczbie731. Z ontologicznego punktu widzenia rozstrzygnięcie takie trudno zaakceptować. 

Niepokojące jest w tym wypadku zasadnicze rozwarstwienie mikro- i makropoziomu 

materialnego bytu. Nie chodzi tu przecież o to, że na makropoziomie występują takie 

własności materii, których brak na fundującym go ontycznie mikropoziomie. To ostatnie 

stanowisko jest nie tylko możliwe do zaakceptowania, ale - z antyredukcjonistycznego punktu 

widzenia - nawet konieczne. Zarówno zdrowy rozsądek, jak i myślenie holistyczne domagają 

się istnienia takich cech całości, które nie przysługują składającym się na nie elementom 

wziętym osobno. Z całą pewnością dotyczy to całości systemowych, ustrukturyzowanych, tj. 

niebędących jedynie konglomeratami, „mechanicznymi" złożeniami pewnych elementów. Po-

nieważ zaś makroobiekty można traktować jako całości złożone z cząstek elementarnych, 

„teza holistyczna" obowiązuje więc także w wypadku relacji makroświat-mikroświat. Istotnie, 

w fizyce uznaje się, że niektóre cząstki elementarne (kwanty materii polowej) nie wykazują 

takiej na przykład „makrowłasności", jak posiadanie masy spoczynkowej732 - nie mówiąc już 

o rozmaitych własnościach chemicznych czy biochemicznych. Także uznawany powszechnie 

w mikrofizyce dualizm korpuskularno-falowy wskazuje, że w pewnych sytuacjach 

(zjawiskach) cząstki elementarne mają własności fal (są falami), a nie korpuskuł. Choć nie 

jest też wykluczone, że „zasadnicze" różnice w przypisywaniu pewnych własności mikro- i 

makroobiektom mogłyby nie mieć obiektywnych, ontycznych podstaw, lecz jedynie 

podstawy epistemiczne: minimalna „intensywność" danej cechy w przypadku makro- albo 

mikroobiektów czyni ją trudno stwierdzalną. Potwierdzeniem tego może być fakt, że coraz 

częściej fizycy przypisują neutrinom (minimalną) masę spoczynkową, choć wcześniej 

uznawano, że neutrina masy spoczynkowej nie mają733. W każdym razie są w tym wypadku 

wątpliwości734. Podobnie też wskazuje się, że ciałom makroskopowym nie tyle nie 

przysługuje charakterystyka falowa, ile że „odpowiadająca im długość fali jest znikomo 
                                                           

731 H. Price, Strzałka..., s. 94. 
 

732 Kwanty materii polowej mają oczywiście tzw. masę relatywistyczną (energię), która sprawia, że i one 
podlegają grawitacji (zakrzywienie toru światła w pobliżu dużych mas). 
 

733 Patrz: M. Tempczyk, Fizyka..., s. 96. 
 

734 M, Heller, Początek..., s. 44. 
 



195 
 

mała"735. Abstrahując od wskazanych wątpliwości i godząc się  na obiektywną naturę różnicy 

mikro- i makropoziomu bytu co do pewnych charakterystyk fizykalnych, trzeba jednocześnie 

podkreślić, że przyczynowość nie jest „własnością" tego samego rzędu, co – brane w tym wy-

padku pod uwagę – własności „zwykłe”. Można powiedzieć, że nie tyle jest ona własnością 

obiektów materialnych, ile cechą albo - jeszcze lepiej - „formą" wszelkich realnych (czytaj: 

„energetycznych") oddziaływań. Przyczynowość jest tym fundamentalnym aspektem bytu 

materialnego, który wyżej określiłem jako sprawstwo (powodowanie, wywoływanie). 

Odmawiając warstwie mikroświata kategorii przyczynowości, uznalibyśmy w zasadzie 

symetryczność wszelkich realnych mikrooddziaływań (silnych, słabych i 

elektromagnetycznych), co sprowadzałoby się do zanegowania zmienności mikroświata; 

mielibyśmy w tym wypadku równowagę, stagnację, słowem: nic nowego w świecie 

subatomowym. A przecież w tym ostatnim tyle się dzieje736: rozpad promieniotwórczy, 

kreacja i anihilacja cząstek, zjawisko Comptona737, efekt fotoelektryczny. Rozpatrzmy 

najpierw to ostatnie zjawisko. Otóż interpretuje się je w kategoriach przyczynowości: 

przyczyną uwalniania się elektronów z powierzchni metalu i stawania się elektronami 

swobodnymi jest padanie na powierzchnię metalu fotonów (traktowanych w tym wypadku jak 

klasyczne cząstki), które wybijają elektrony738. Podobnie jest też w przypadku kreacji i 

anihilacji pary cząstka-antycząstka (na przykład elektron-pozyton). Kreacja pary        

elektron-pozyton często jest skutkiem zderzenia fotonu o określonej energii z naładowaną 

cząstką (jakimś jądrem). Anihilacja, której skutkiem jest tworzenie fotonów, może być z kolei 

traktowana jako skutek spotkania się odpowiedniej pary cząstka-antycząstka739. Wobec 

                                                           

735 M. Tempczyk, Fizyka..., s. 96. 
 

736 Z punktu widzenia dynamicznego modelu świata Davida Bohma, który przekonany był o jakościowej 
niewyezerpalności świata, „nie można cząstek traktować jako czegoś trwałego i autonomicznego" (tamże, s. 
166). 
 

737 B.M. Jaworski, A.A. Dietłaf, Fizyka..., s. 488. 
 

738 M. Tempczyk, Fizyka..., s. 94. 
 

739 B.M. Jaworski, A.A. Dietłaf, Fizyka..., s. 607. 
 



196 
 

powyższego zdumiewa pytanie postawione przez Price'a: „Czy np. zbliżający się foton 

sprawił, że elektron opuszcza elektrodę, czy może było odwrotnie?"740.  

Za pewien fakt sugerujący niemożliwość (niejednoznaczność) rozróżnienia przyczyny i 

skutku w kwantowej teorii pola mogłoby być uznane to, że spontaniczna emisja fotonu przez 

cząstkę (na przykład elektron) - jako akt odosobniony - jest niezgodna z prawami zachowania 

energii i pędu. Prawa te spełnione są dopiero w całościowym procesie emisji fotonu przez 

jedną cząstkę i jego absorpcję przez inną cząstkę znajdującą się w pobliżu. Elementarne akty 

oddziaływania są zabronione jako samodzielne procesy fizyczne741, co mogłoby sugerować 

ich symetryczność, a zatem nieodróżnialność przyczyny od skutku. Jednak przedstawioną tu 

sytuację niekoniecznie trzeba interpretować jako nieodróżnialność członów relacji kauzalnej 

(jako całkowitą symetrię oddziaływań kauzalnych). „Naturalniej" byłoby chyba rozumieć 

rzecz tak: wystąpienie przyczyny (w tym wypadku - emisja fotonu) zależy nie od swojego 

skutku (na przykład od zmiany energii i pędu elektronu pochłaniającego foton), ale od 

istnienia układu (elektron pochłaniający), w którym zdarzenie to powoduje skutek. Myślę, że 

łatwo podać rozmaite „makroskopowe" analogie tej sytuacji. Przyczyną pewnych zmian 

spowodowanych na powierzchni magnesu może być uderzenie w nią przyciągniętego 

kawałka ferromagnetyka. Zdarzenie to nie nastąpiłoby, gdyby nie przyciągające 

oddziaływanie magnesu. Ale samo to oddziaływanie nie jest dostateczną przyczyną zmian, o 

których mowa. Tak więc nie ma tutaj żadnych niejasności, jeśli chodzi o określenie, co jest 

przyczyną, a co skutkiem. 

Nawet gdy - jak proponują niektórzy fizycy - potraktujemy wszechświat jako układ 

zamknięty ze względu na promieniowanie i założymy, że „każda porcja promieniowania ma 

od początku układ, który ją zaabsorbuje"742, nie będzie to bynajmniej oznaczało 

symetryczności (odwracalności) relacji przyczyna-skutek. To, że każda emitowana porcja 

promieniowania musi mieć swojego odbiorcę, nie oznacza przecież wcale, iż skutek, jaki w 

odbiorcy powoduje oddziaływanie z odpowiednim promieniowaniem, przyczynuje emisję 

tego promieniowania. Za przyczynę wysłania promieniowania w układzie zamkniętym można 

                                                           
740 H. Price, Strzałka..., s. 180. 
 

741 M. Tempczyk, Fizyka..., s. 108. 
 

742 Tamże, s. 196. 
 



197 
 

by co najwyżej uznać jakiś stan odbiornika różny od skutku, który promieniowanie spo-

woduje, dochodząc do tegoż odbiornika.  

W mechanice kwantowej mówi się także, że wyemitowane cząstki wirtualne (takie 

składniki oddziaływania, które istnieją tylko w ramach tego oddziaływania) muszą być 

pochłonięte przez jakieś naładowane cząstki w ściśle określonym czasie743, co sugeruje 

właśnie asymetryczność oddziaływań, a tym samym - zasadność mówienia o zależności 

przyczynowej. 

Jeśli założymy, że przyczynowość jest podstawową formą determinacji i w zasadzie to 

ona decyduje o zmienności świata materialnego, to odmówienie jej mikroświatowi wydaje się 

nie do przyjęcia. Przecież w mechanice kwantowej przyjmuje się stałą Plancka, która określa 

najmniejszy kwant działania. Czy nie oznacza to po prostu, że obiekty kwantowe na siebie 

oddziałują, powodując rozmaite skutki? Powtórzmy raz jeszcze: przyczynowość to nie taka 

czy inna własność, taki czy inny rodzaj oddziaływania, lecz podstawowa forma sprawstwa, 

odpowiadająca za zmienność bytu materialnego. Dlatego też sceptycyzm Price'a wobec 

„kauzalności" mikroświata może być - w mojej opinii - rozumiany jedynie epistemicznie, na 

przykład jako nasza niezdolność do jednoznacznego wskazania przyczyn i skutków. Price w 

zasadzie zgadza się z tym stanowiskiem, pisząc: „nie ma właściwej odpowiedzi na pytanie, 

które z pary zdarzeń jest przyczyną, a które skutkiem"744 (zakładam tu, że Price’owskie „nie 

ma” można interpretować jako „nie jest /lub nie może być/ nam znana”). 

Zwróćmy też uwagę, że dla zwolenników „stanowiska symetrycznego" asymetria 

załamuje się na poziomie mikroświata. Nie jest to chyba przypadkowe. Poruszając się na tym 

obszarze, łatwiej jest argumentować na rzecz najbardziej nawet niewiarygodnych tez, gdyż w 

odniesieniu do mikroświata spekulacje teoretyczne (prowadzone także przez samych 

fizyków) osiągają szczególnie duży stopień swobody. W sensie ontologicznym o 

mikroświecie wciąż mało wiadomo (niejednoznaczne interpretacje filozoficzne mechaniki 

kwantowej) i właśnie tę „nieprzejrzystość ontologiczną" niektórzy próbują wykorzystać w 

swych argumentacjach. 

Dalej: jeśli zaś nawet - wbrew powyższym ustaleniom - odmówilibyśmy mikroświatowi 

tej formy determinacji, jaką jest „klasycznie" (tj. asymetrycznie) rozumiana przyczynowość, 

to z całą pewnością nie do przyjęcia jest wysuwana przez Price'a sugestia, iż asymetrii 

                                                           
743 Tamże, s. 109. 

744 H. Price, Strzałka…, s. 180. 



198 
 

przyczynowej nie ma także na - nadbudowanym nad mikroświatem - makropoziomie. 

Niewystępowanie pewnej cechy w warstwie bytowej stanowiącej fundament ontyczny innej 

warstwy nie pociąga za sobą automatycznie, że branej pod uwagę cechy nie znajdziemy w tej 

drugiej. Nie zgadza się to bowiem ze wspomnianym wyżej myśleniem holistycznym oraz 

systemowym: ustrukturyzowana całość zawsze ma pewne cechy specyficzne, różne od 

własności budujących ją elementów. Nicolai Hartmann wskazywał w tym przypadku, że przy 

przejściu od warstwy ontycznej „niższej" do „wyższej" pojawia się zawsze pewne novum745. 

Prigogine i Stengers z kolei sugerują utożsamienie odwracalności „trajektorii dynamicznej" z 

równoważnością przyczyny i skutku746. Nie wydaje mi się jednak, aby pogląd ten był słuszny. 

Ze względu na rozproszenie, straty energii (chociażby w postaci ciepła) podczas każdego 

oddziaływania fizycznego747 przyczyna musi mieć więcej energii niż skutek (ściślej  biorąc, 

należałoby tu mówić nie o przyczynie i skutku, które są zdarzeniami, lecz o nośnikach 

przyczyny oraz skutku). Jeśli na przykład chcę podgrzać jakieś ciało do określonej 

temperatury (taka a taka temperatura jako skutek), to muszę zetknąć go z ciałem o wyższej 

temperaturze. Wynika to bezpośrednio z drugiej zasady termodynamiki, która, w jednej ze 

swych wersji klasycznych (bo inaczej zakłada już jej wersja statystyczna), głosi niemożliwość 

- bez wykonania dodatkowej pracy „zewnętrznej" nad układem - przepływu ciepła od ciała o 

temperaturze niższej do ciała o temperaturze wyższej748. W związku z tym sama 

odwracalność procesów fizycznych nie świadczy bynajmniej o symetryczności relacji kauzal-

nej. Skutek - właśnie ze względu na stratę energii - nie może być przyczyną swojej 

                                                           
745 N. Hartmann, Nowe drogi..., s. 64-84. 
 

746 I. Prigogine, I. Stengers, Z chaosu..., s. 73. 
 

747 Przez związek przyczynowo-skutkowy rozumiem oddziaływanie jednych układów fizycznych na drugie, 
polegające na przepływie energii między nimi. Nie biorę pod uwagę przyczynowości rozumianej nomologicznie: 
przyczyną danego zjawiska (zdarzenia) jest prawidłowość opisana odpowiednim prawem fizycznym. Z 
proponowanym tu ujęciem przyczynowości polemizuje J. Łukasiewicz w Analizie i konstrukcji pojęcia 
przyczyny. 
 

748 Pojęcie przyczynowości z II TD wiąże także F. Hund, pisząc: „Kausälitat in diesem Sinne unterscheidet 
Vergangenheit md Zukunft, weil sie von speziellen Anfangszuständen handelt, aus dem gleichen Grunde wie der 
zweite Hauptsatz der Warmelehre" (F. Hund, Zeit..., s. 52). Tytułem komentarza do tego fragmentu dodam, że 
samo rozróżnianie przeszłości i przyszłości przez przyczynowość nie jest jeszcze kauzalnym ugruntowaniem 
strzałki czasu. W problemie strzałki chodzi bowiem o coś mocniejszego - o nieodwracalność. 
 



199 
 

przyczyny749. Weźmy taki oto quasi-odwracalny proces: bardzo powolne sprężanie powietrza 

w cylindrycznym naczyniu z tłokiem. Przyczyną sprężania powietrza (wzrostu ciśnienia, 

temperatury) od wyjściowego stanu A do stanu B (skutek) będzie wywieranie nacisku na tłok 

(przy czym przyrost siły ma być minimalny - o pewną wielkość różniczkowalną750). Jeśli 

teraz w punkcie (stanie) B zwolnimy nacisk, to – teoretycznie – dokona się proces odwrotny: 

układ przejdzie przez wszystkie fazy równowagi termodynamicznej, przez jakie przechodził 

w procesie wyjściowym (sprężanie), tyle tylko że w kierunku odwrotnym, i dojdzie do stanu 

wyjściowego A. Odwracalność niektórych procesów nie oznacza jednakże symetryczności 

relacji kauzalnej, co widać z podanego przykładu. Bezpośrednią przyczyną i skutkiem w 

procesie wyjściowym nie są bowiem - odpowiednio - stan A i stan B układu, ale nacisk na tłok 

i zmiana stanu układu na B, w procesie odwrotnym zaś - zwolnienie nacisku i zmiana stanu 

układu na A751. 

Trudno też się zgodzić z tezą Prigogine'a i Stengers o „równoważności" między 

przyczyną a skutkiem, którą wysuwają oni m.in. na podstawie tego, że w wahadle „energia 

                                                           
749 Władysław Krajewski wskazuje, że gdy mówi się o zwrotnym działaniu skutku na przyczynę, to, ściśle 

biorąc, może chodzić o „działanie nośnika skutku na nośnik przyczyny (W. Krajewski, Związek..., s. 181). O 
samym skutku można zaś co najwyżej powiedzieć, że warunkuje – jako warunek konieczny – swoją przyczynę. 
Relacja warunkowania nie jest w tym wypadku realnym oddziaływaniem, lecz ma charakter logiczny (por. 
tamże, s. 183). 
 

750 Aby proces był odwracalny, musi teoretycznie zachodzić „nieskończenie powoli" (Słownik fizyczny, red. J. 
Kuryłowicz, E. Puchalska, F. Sawicka, A. Senatorski, Warszawa 1992, s. 263). Układ musi znajdować się w 
stanie permanentnej równowagi termodynamicznej. W rzeczywistości zatem wszystkie procesy są 
nieodwracalne. Chociaż pojęcie procesu odwracalnego ma charakter idealizacyjny, to przeprowadzając 
szczególnego rodzaju doświadczenia, można zbliżyć się „dowolnie blisko" do procesu odwracalnego. 
 
 

751 W zasadzie – zamiast o stanie  – należałoby mówić o zdarzeniu polegającym na zaistnieniu (lub - zmianie) 
stanu. Tak więc nie tyle stany danego systemu fizycznego oddziałują na siebie przyczynowo, ile raczej pewne 
zdarzenia „dziejące się na tych stanach". Dodajmy jeszcze, że z powyższą egzemplifikacją harmonizuje 
następujące przypuszczenie Reichenbacha: „[...] the laws of mechanics, though leading to reversible processes, 
supply an asymmetrical causality and thus an order oftime" (H. Reichenbach, The Direction..., s. 32). Sam 
Reichenbach nieodwracalność relacji przyczynowej wiąże z istotną własnością „sieci kauzalnej", która polega na 
tym, że nie ma w niej „zamkniętych łańcuchów kauzalnych". Znaczy to, że poruszając się wzdłuż jakiegoś 
(wybranego z „sieci") łańcucha kauzalnego „nigdy nie powrócimy do punktu wyjścia". Nieistnienie zamkniętych 
łańcuchów kauzalnych Reichenbach uznaje za ogólną własność „sieci kauzalnej" i nazywa jej otwartością. 
Ponieważ jednak –  dodaje – własność ta obowiązuje zarówno dla danego, jak i odwróconego kierunku, jest to 
„własność porządku", a nie „własność kierunku" (tamże, s. 36). 
 



200 
 

kinetyczna i energia potencjalna nieustannie przemieniają się jedna w drugą"752. Podobną 

fizyczną przesłanką krytykowanej tezy jest w opinii tych autorów możliwość odtwarzania 

przez poruszający się układ fizyczny energii potencjalnej, którą utracił, spadając (lub 

poruszając się w dół po równi pochyłej)753. 

Otóż wydaje się, że we wskazanych przypadkach takiej czy innej postaci energii nie 

można uważać za przyczynę lub skutek. Przyczyną jest raczej to, co energii dostarcza (ściślej: 

zdarzenie polegające na jej dostarczeniu). Bez dostarczenia energii z zewnątrz ruch realnego 

wahadła wygasa. W odniesieniu zaś do ciała toczącego się po równi pochyłej przyczyną jest 

oddziaływanie układu, które umożliwiło umieszczenie ciała na górze, nadając mu właśnie 

odpowiednią energię potencjalną. Co innego zatem kwestia zachowania energii (na przykład 

równoważenie zmiany energii potencjalnej przez całkowitą zmianę energii kinetycznej), a co 

innego symetria („równoważność") między przyczyną a skutkiem. 

Ważnego argumentu za asymetrią relacji przyczynowej dostarcza szczególna teoria 

względności. Jak wiadomo, w teorii tej uznaje się względność m.in. przedziałów 

przestrzennych i czasowych754. Chociaż czas i przestrzeń wzięte z osobna nie są 

niezmiennikami STW, to stałość prędkości światła755 umożliwia wprowadzenie innego 

relatywistycznego niezmiennika - interwału przestrzenno-czasowego. Pojęcie interwału 

przestrzenno-czasowego wyznacza „odległość" między zdarzeniami. Weźmy pod uwagę dwa 

zdarzenia zachodzące w różnych punktach przestrzeni. W chwili gdy odpowiednie zdarzenie 

zachodzi w jednym punkcie, wysyłamy z niego sygnał świetlny. Możliwe są tu trzy 

rozwiązania: a) sygnał dociera do drugiego punktu po zajściu w nim branego pod uwagę zda-

rzenia (interwał typu przestrzennego), b) sygnał dociera do drugiego punktu w tej samej 

chwili, gdy zachodzi w nim odpowiednie zdarzenie (interwał typu zerowego), c) sygnał 

                                                           

752 I. Prigogine, I. Stengers, Z chaosu..., s. 83. 
 

753 Tamże, s. 82-83. 

754 Oczywiście „względny" w fizyce relatywistycznej nie znaczy bynajmniej – subiektywny czy nierzeczywisty. 
Nie chodzi bowiem o obserwatora i jego punkt widzenia, ale o pewien obiektywny układ („ciało") odniesienia. 
Wzrost prędkości powoduje na przykład dylatację czasu, ale absurdem byłoby twierdzić, że zależy ona od 
obserwatora. 
 

755 Jedna z dwóch fundamentalnych zasad STW głosi niezależność prędkości światła od ruchu źródła oraz 
przyjmuje graniczny charakter tej prędkości. 
 



201 
 

dociera do drugiego punktu, zanim zajdzie w nim zdarzenie (interwał typu czasowego)756. Jak 

łatwo zauważyć, jedno zdarzenie może stać się przyczyną zdarzenia drugiego wtedy, gdy 

dzieli je interwał czasopodobny lub zerowy757. Ponieważ charakter interwału nie zależy od 

wyboru układu odniesienia (jest niezmienniczą cechą samych zdarzeń), w żadnym układzie 

odniesienia nie możemy zmienić kolejności zdarzeń powiązanych przyczynowo758. 

Względność następstwa czasowego dwóch zdarzeń dotyczy tylko par zdarzeń, pomiędzy 

którymi niemożliwe jest oddziaływanie kauzalne. Stąd na przykład Władysław Krajewski 

wyciąga wniosek, że „teoria względności nie przysparza [...] kłopotów zasadzie asymetrii 

związku przyczynowego [...]"759.Sama względność czasu w STW, która polega - jak wiadomo 

- na tym, że prędkość (a także pole grawitacyjne) wpływa na szybkość zmian w układach 

fizycznych760, nie neguje, rzecz jasna, obiektywności czasu rozumianego ogólnie jako 

zmienność, lecz wskazuje jedynie na różne tempa zmiany761.  

Czy jednak nie istnieje wyróżnione tempo zmiany, które wyznaczałoby dla naszego 

świata „absolutny" i uniwersalny czas kosmiczny?  
                                                           

756 G. Naan, O zasadzie względności w fizyce, tłum. S. Czarnecki, [w:] Zagadnienia filozoficzne teorii 
względności, red. K. Majewski, Warszawa 1954, s. 40. 
 

757 W tym ostatnim przypadku oddziaływanie przyczynowe może rozchodzić się z prędkością światła. Interwał 
zerowy - mogący realizować przyczynowość - można zaliczyć do interwału czasopodobnego jako jego 
szczególny przypadek. 
 

758 G. Naan, O zasadzie..., s. 41. Reichenbach pisze w tym kontekście: „Time order is invariant under the 
Lorentz transformations only if the events in question can be connected by signals, that is, by causal chains" (H. 
Reichenbach, The Direction..., s. 25). 
 

759 W. Krajewski, Związek..., 206. 
 

760 Znaną myślową egzemplifikacją zjawiska dylatacji czasu (znaczne zmniejszenie prędkości zmian 
zachodzących w układach poruszających się z prędkościami bliskimi prędkości światła) jest paradoks bliźniąt: 
jeden z bliźniaków powracający na Ziemię po podróży kosmicznej jest młodszy od tego, który pozostał na 
Ziemi. 
 

761 Możliwych jest wiele skal czasu, gdyż nie istnieje jedno tempo zmian. W filozofii mówi się zwykle o dwóch 
podstawowych rodzajach czasu: czasie „subiektywnym" (fenomenologicznym) i „obiektywnym" (fizykalnym), 
gdyż istnieją dwa zasadnicze typy procesów: świadomościowe i fizykalne. 
 



202 
 

Niektórzy wskazują, że istnienie izotropowego (pomijając pewne minimalne 

niejednorodności jego natężenia w pewnych kierunkach) promieniowania tła, będącego 

reliktem po wielkim wybuchu, stanowi układ wyraźnie w naszym świecie wyróżniony, a 

zatem jest podstawą do wprowadzenia „absolutnego" czasu kosmicznego. Byłby to czas 

wspólny dla wszystkich cywilizacji zamieszkujących „nasz" świat. Nieco trudniej byłoby - 

jak sądzę - mówić o uniwersalnym czasie nieskończonego wszechświata jako całości 

materialnego bytu762.Wątpliwość co do asymetrycznego charakteru więzi kauzalnej mogłaby 

się zrodzić w związku z relatywistyczną tezą o istnieniu prędkości granicznej rozchodzenia 

się sygnałów (oddziaływań) w świecie763. Ponieważ - zgodnie z STW - wraz ze wzrostem 

prędkości układów fizycznych następuje tzw. dylatacja czasu (spowolnienie procesów 

fizycznych zachodzących wewnątrz tych układów), która jest tym większa, im bliżej 

prędkości światła c (prędkość graniczna), więc często wśród teoretyków rodzi się 

przypuszczenie, że po przekroczeniu prędkości światła przez dany układ zachodzące w nim 

procesy zaczną przebiegać w odwrotnym kierunku, a zatem, że zmieni się też porządek relacji 

kauzalnych leżących u podstaw zmienności tego układu764. Chociaż teza o limitacyjnym 

charakterze prędkości światła znajduje - jak to się nieraz ujmuje - swoje potwierdzenie 

doświadczalne765, nie jest wcale wykluczone, że zostanie kiedyś sfalsyfikowana766. Fizycy już 

                                                           

762 Patrz: rozdział I, podrozdział 2. 
 

763 U Tempczyka czytamy: „Konsekwencją transformacji Lorentza jest niemożliwość osiągnięcia prędkości 
światła przez ciało posiadające masę, a sama ta prędkość jest granicą szybkości przesyłania sygnałów" (M. 
Tempczyk, Fizyka..., s. 57). Pisząc o masie, Tempczyk ma zapewne na uwadze masę spoczynkową. Polu 
elektromagnetycznemu rozchodzącemu się w próżni z prędkością światła przypisuje się masę relatywistyczną 
(związaną z prędkością poruszającego się ciała). Światło ma masę, skoro – zgodnie z ogólną teorią względności 
– podlega wpływom grawitacyjnym (ugięcie w pobliżu wielkich mas). 
 

764 Patrz np.: J.G. Taylor, Time..., s. 57-58, oraz H. Reichenbach, The Direction..., s.217. 
 

765 Doświadczenia wykazują, że prędkość światła w próżni c jest wartością graniczną prędkości w przyrodzie" 
(B.M. Jaworski, A.A. Dietłaf, Fizyka..., s. 74). 
 

766 Reichenbach wskazuje, że zasada granicznego charakteru prędkości światła ma uzasadnienie negatywne i 
pozytywne. To pierwsze sprowadza się do tego, że sygnały szybsze niż światło nigdy nie były obserwowane. 
Pozytywnym uzasadnieniem ma być zaś to, że STW prowadzi do absurdalnych konsekwencji (odwrócenie 
porządku czasowego procesów kauzalnych, nieskończona ilość energii), jeśli odrzucimy „zasadę limitacyjną" 
(H. Reichenbach, The Direction..., s. 216; H. Reichenbach, The Philosophy..., s. 203). Co do drugiego 



203 
 

od dawna wspominają o rozmaitych - tymczasem tylko hipotetycznych - cząstkach szybszych 

niż fotony (np. tachiony, grawitony). Jako jedną z dwóch głównych zasad konstytutywnych 

STW podaje się zwykle zasadę stałości prędkości światła (niezależności prędkości światła od 

ruchu źródła)767. Prędkość światła jest jednakowa we wszystkich kierunkach i inercjalnych 

układach odniesienia768. Do światła nie stosuje się reguła dodawania prędkości769. „Prędkość 

światła dodana »po einsteinowsku« do prędkości światła daje prędkość światła"770. Wydaje 

się jednak, że ta zasada nie pociąga za sobą tezy o nieprzekraczalności prędkości światła w 

naturze771. Stałość nie musi oznaczać nieprzekraczalności772, dlatego nie jest wykluczone 
                                                                                                                                                                                     

uzasadnienia można mieć jednak wątpliwości metodologiczne: jeśli uznać, że „zasada limistacyjna” jest jedną z 
fundamentalnych zasad STW, to odwoływanie się do tej ostatniej w celu uprawdopodobnienia tej zasady nosi 
znamiona błędnego koła w uzasadnianiu. 

Zauważmy jeszcze, że – chociaż teza o limitacyjnym charakterze prędkości światła znajduje 
odzwierciedlenie także w OTW: przyjmuje się, że światło jest najszybszym nośnikiem informacji (H. 
Reichenbach, The Philosophy..., s. 238) – to na gruncie OTW dopuszcza się w pewnym sensie możliwość 
przekroczenia prędkości światła. Wiąże się to z dopuszczeniem w OTW dowolnych systemów współrzędnych, 
względem których mierzymy prędkości. Reichenbach zauważa, że równoważność obracających się (wirujących) 
systemów współrzędnych wprowadza prędkości powyżej prędkości światła. Na przykład planeta Neptun będzie 
miała prędkość większą niż światło, jeśli tylko potraktujemy Ziemię jako spoczywającą. Filozof wskazuje 
zarazem na idealizacyjny charakter takiej możliwości, pisząc: „Neptune has its high peripheral velocity therefore 
only relative to ideal rest points, but not relative to points which can be realized materially" (tamże, s. 239). 

 
 

767 W niektórych ujęciach STW przesłanka ta może stać się wnioskiem teorii (patrz: 
G. Naan, O zasadzie..., s. 58). 
 

768 Przykładem eksperymentu potwierdzającego stałość prędkości światła w próżni, a jednocześnie obalającego 
istnienie kosmicznego eteru, był słynny eksperyment Michelsona-Morleya (patrz np.: G.J. Whitrow, The 
Natural..., s. 232, A. Einstein, L. Infeld, Ewolucja fizyki. Rozwój teorii od najdawniejszych pojęć do teorii 
względności i kwantów, tłum. R. Gajewski, Warszawa 1998, s. 154-155). 
 

769 Chodzi o to, że reguła dodawania prędkości obowiązująca w fizyce Newtona (u = w + v) jest błędna, gdyż 
dodawanie prędkości nie jest izomorficzne ze zwykłym dodawaniem arytmetycznym. 
 

770 M. Heller, M. Lubański, S.W. Ślaga, Zagadnienia..., s. 220. Inaczej jeszcze: „[...] prędkość światła w 
próżni mierzona względem dowolnego układu odniesienia ma zawsze jednakową wartość" (W.A. Ugarow, 
Zasada względności i szczególna teoria względności, [w:] W.A. Ugarow, Fizyka klasyczna i jądrowa, tłum. S. 
Dymus, Warszawa 1978, s. 77). Wskazywana tu zasada stałości prędkości światła nie obowiązuje jednak w 
OTW. W niestatycznym polu grawitacyjnym prędkość światła nie jest prędkością stałą, a światło nie porusza się 
już po najkrótszej drodze w przestrzeni (H. Reichenbach, The Philosophy..., s. 261). 
 

771 Krytykował tę tezę m.in. Reichenbach, który skonstruował argument (niewolny bynajmniej od trudności) 
za istnieniem procesów zachodzących z tak dużą prędkością (znacznie przekraczającą prędkość światła), jaka 
tylko jest przez nas pożądana (H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 110-111). Dodajmy, iż Reichenbach nie 



204 
 

istnienie innych „nieaddytywnych" prędkości większych niż c773. Można się tu posłużyć taką 

„teoriomnogościową" analogią: suma dwóch zbiorów nieskończonych przeliczalnych daje 

także zbiór nieskończony przeliczalny. Ale oczywiście istnieją także zbiory nieskończone 

wyższych mocy (zbiór wszystkich liczb rzeczywistych i cała nieskończona hierarchia zbiorów 

nieskończonych). Stałość prędkości światła nie wyklucza także - jak się zdaje - możliwości 

istnienia innych (niż świetlne) sygnałów rozchodzących się z prędkością większą niż światło 

(a może nawet - momentalnie)774. Do cząstek poruszających się w ten sposób niektórzy fizycy 

zaliczają hipotetyczne tachiony775. W związku z tachionami można by w dalszym ciągu 

mówić o nienaruszalności prędkości światła. Te szybsze niż światło cząstki nie musiałyby być 

bowiem interpretowane jako rozpędzone od prędkości mniejszych niż (lub równych) c do 

większych niż c, lecz jako „od razu" posiadające prędkości większe niż c i w tym sensie 

prędkość światła pozostawałaby stała776.  
                                                                                                                                                                                     

rozpatrywał osobno zasady o granicznym charakterze prędkości światła i zasady o stałości prędkości światła (tę 
drugą określał mianem „principle of the metrical uniqueness of lighf), ale obie traktował jako dwie części 
zasady, którą nazywał „the principle of the uniqueness of lighf (H. Reichenbach, The Philosophy..., s. 203-205). 
Czy jednak są to części tak dalece integralne, by nie można zaprzeczyć pierwszej z nich, a zachować drugą? 
 
 

772 Mehlberg zwraca nawet uwagę, że sama zasada stałości prędkości światła jest raczej wnioskiem niż 
niezależnym założeniem. Dlatego też nie ma potrzeby przyjmowania jej u podstaw STW. Zdaniem Mehlberga 
Einstein mógłby wywieść grupę Lorentza tylko z zasady relatywizmu: prawa natury muszą być niezmienne we 
wszystkich inercjalnych układach odniesienia (H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 131, 132). 
 

773 Formalna niezgodność istnienia prędkości większych niż c ze szczególną teorią względności polegałaby 
na tym, że w leżących u podstaw tej teorii transformacjach Lorentza dla v > c pojawiałby się pierwiastek 
kwadratowy z liczby ujemnej. 
 

774 W tym kontekście odnotuję pogląd, który trudno byłoby mi zweryfikować. Otóż Terlecki uważa, że - 
ponieważ „teoria względności może być nienagannie logicznie zbudowana bez Einsteinowskiej definicji 
równoczesności za pomocą sygnałów świetlnych i w ogóle bez jakiegokolwiek uciekania się do elektrodynamiki 
czy też optyki, a tylko jako uogólnienie mechaniki wielkich prędkości" - „nie mamy prawa uważać, że u 
podstaw szczególnej teorii względności leży założenie o niemożności sygnalizacji z nieskończoną prędkością" 
(J. Terlecki, O sposobie wyłożenia podstaw szczególnej teorii względności, tłum. J. Bogdanowicz, [w:] 
Zagadnienia filozoficzne teorii względności, red. K. Majewski, Warszawa 1954, s. 220-221). 
 

775 Ich istnienie nie zostało jeszcze do tej pory eksperymentalnie uzasadnione. 
 

776 G.J. Whitrow, The Natural..., s. 359. Odnotujmy jeszcze, że z ewentualnym istnieniem tachionów wiąże się 
następujący problem: jeśli nie chcemy przeczyć „zasadzie", że przyczyna poprzedza skutek, to powinniśmy 
uznać, że nie zachodzą żadne interakcje między tachionami a „zwykłą" materią (tamże). 
 



205 
 

Dopuszczając możliwość występowania w naturze prędkości większych niż c, trudno 

zrozumieć, dlaczego przekroczenie prędkości „granicznej” c miałoby oznaczać odwrócenie 

porządku zmienności (odwrócenie kolejności czasowej przyczyny i skutku). Rozmaite 

eksperymenty myślowe, mające dowieść odwrócenia relacji przyczynowej w przypadkach, 

gdy założymy prędkości większe niż c, wydają mi się nieco „naciągane"; zresztą ich autorzy 

najczęściej zdradzają, że nie chodzi tu o obiektywną zmianę relacji kauzalnej, ale o to, co 

obserwator może zobaczyć i co może mu się „wydawać" w pewnych układach odniesienia (na 

przykład może on zobaczyć, że pocisk trafia w tarczę, zanim zostanie wystrzelony, a przeto 

może mu się wydawać, iż relacja kauzalna została odwrócona)777.  

Ontologicznie biorąc: nic nie stoi na przeszkodzie, by oddziaływania przyczynowe 

rozchodziły się szybciej niż światło - skutek wciąż byłby niewcześniejszy od przyczyny, choć 

czasem moglibyśmy postrzegać go jako niepóźniejszy. Dlatego trudno zgodzić mi się z 

konstatacją: „Istnienie bariery prędkości światła jest niezbędne do tego, by miało sens pojęcie 

przyczynowości"778. Ogólnie zaś mówiąc: można przecież dopuścić efekt dylatacji czasu, 

który zarówno dla prędkości światła, jak i dla prędkości ją przekraczających wynosi po prostu 

zero: zmiany w układzie pędzącym z prędkością c albo wyższą po prostu ustają i nie musi tam 

dochodzić do konwersji zdarzeń. 

Przeprowadzone rozważania uprawniają - jak sądzę - do odrzucenia rozmaitych 

antropomorficznych interpretacji asymetrii przyczynowej. Jedną z takich propozycji jest 

uznanie, że pojęcie asymetrycznej przyczynowości odzwierciedla jedynie asymetryczność i 

ukierunkowanie naszego działania. Działając, używamy określonych środków, by osiągnąć 

odpowiednie cele, i mamy przy tym takie doświadczenie, że „nie sposób osiągnąć 

wcześniejszego celu, wywołując późniejsze środki"779. Innymi słowy - ak ujmuje to Dorato - 
                                                           

777 Patrz: P. Davies, Czas..., s. 265. Dokładniej, Davies opisuje taką sytuację: pocisk leci do tarczy z prędkością 
2c. Obserwator porusza się w tym samym kierunku z prędkością 90% c. W tej sytuacji obserwator najpierw 
zauważy uderzenie pocisku w tarczę, a potem wystrzał. W tym przypadku jednak - jak sądzę - więź kauzalna 
obiektywnie się nie zmienia. Wciąż pozostaje ona asymetryczna „względem czasu" - tyle tylko że realizuje się 
teraz z prędkością 2c. Whitrow, omawiając „czas relatywistyczny", podaje aksjomat (nazwany przez niego 
postulatem przyczynowości), w którym odrzuca się możliwość odwrócenia porządku czasowego między 
zdarzeniami powiązanymi kauzalnie (G.J. Whitrow, The Natural..., s. 234). 
 

778 I. Prigogine, I. Stengers, Z chaosu..., s. 314. Konstatacja ta budzi moje wątpliwości z tego powodu, że 
uzależnia fundamentalne pojęcie ontologiczne (przyczynowość) od konkretnej teorii fizycznej, co do której „z 
góry" niejako zachodzić może przecież przypuszczenie ograniczonej obowiązywalności. 
 

779 H. Price, Strzałka..., s. 187. 
 



206 
 

kierunek relacji przyczynowej zależy od istnienia obserwatorów lub działających (agents) 

podmiotów w kauzalnej sieci zdarzeń. Czasowa asymetria przyczynowości zniknęłaby zatem 

w świecie pozbawionym działających podmiotów; w świecie takim relacja powiązania 

przyczynowego byłaby symetryczna względem czasu780.  

Rozumienie takie jest nie do przyjęcia także z tego względu, że wprowadza zupełnie 

nieuzasadniony zasadniczy dualizm między naszym działaniem a funkcjonowaniem świata. 

Przecież nasze działanie jest częścią „światowego procesu" i jako takie podlega jego 

najogólniejszym prawom. Nasze cele realizujemy na podstawie środków, które przyczynują 

powstawanie celów. Pierwotne doświadczenia „popychania" i „ciągnięcia", według 

niektórych filozofów mające być rzekomą antropologiczną podstawą naszego pojęcia 

przyczyny jako poprzedzającej skutek781, są obiektywnym elementem „światowej sieci 

kauzalnej" - dlaczego więc miałyby się różnić od innych jej elementów pod względem 

symetrii czasowej? Jeśli zaś będziemy twierdzić, że niemożliwość odwrócenia kierunku 

naszego działania jest tylko zjawiskowym efektem noszenia „transcendentalnych 

asymetrycznych okularów"782, to mamy prawo co najwyżej do popadnięcia w „kantowski 

agnostycyzm", a nie do wyciągania wniosku, że w świecie rzeczy samych w sobie panuje 

symetria oddziaływań (determinacji, wpływów). 

Trudno też uznać wprowadzoną przez Price'a analogię między pytaniem o obiektywność 

asymetrycznego ujęcia związku kauzalnego (czy też - naszych możliwości działania) a 

kwestią obiektywności tego, czy cytryny są kwaśne, a nie słodkie783. To ostatnie zagadnienie 

filozof rozwiązuje w duchu relatywizmu gatunkowego: dla gatunku, którego układ percepcji 

zmysłowej ukonstytuowany jest inaczej niż nasz, cytryny mogłyby okazać się słodkie. Autor 

dodaje też, że w przypadku istnienia istot ukonstytuowanych pod tym względem inaczej niż 
                                                           

780 M. Dorato, Time..., s. 180-181. 
 

781 Tamże, s. 181. 

782 Taką „fenomenologiczną" interpretację przedstawia Price, sugerując możliwość sprowadzenia asymetrii 
przyczynowej do asymetrii działania; tę ostatnią z kolei wiąże ze swoistością doświadczenia wewnętrznego (H. 
Price, Strzałka..., s. 200-201). Dokładniej: Price traktuje podmiot działający jako układ korelujący dane 
wejściowe z danymi wyjściowymi. Stałość zaś danych wejściowych z przeszłości (dane wejściowe są ustalone, 
zadane) i „otwartość" danych wyjściowych z przyszłości (potencjalne podleganie naszej kontroli) mają charakter 
czysto subiektywny – wiążą się ze swoistością doświadczenia wewnętrznego, dotyczą tego, co odczuwa podmiot 
(tamże, s. 200). 
 

783 Tamże, s. 201. 



207 
 

my, nie można byłoby obiektywnie stwierdzić, kto ma rację784.  

Myślę, że w tym wypadku Price myli kwestię obiektywności z problemem relatywizmu 

gatunkowego. Ten drugi nie wyklucza tego pierwszego. Jeśli bowiem dla jakiegoś gatunku 

cytryna byłaby słodka, to obiektywne będzie stwierdzenie: w przypadku konstytucji X, 

cytryna jawi się jako słodka.  

Dlaczego jeszcze analogia ta nie wydaje mi się słuszna? Otóż można, a nawet trzeba, 

zaakceptować relatywizm gatunkowy, jeśli chodzi o mechanizmy zmysłowej percepcji 

świata. Stanowisko takie staje się jednak wątpliwe, gdy chodzi o fundamentalne pojęcia i 

zasady logiczne oraz kategorie ontologiczne. Na paradoksalność sceptycznego relatywizmu 

gatunkowego (psychologizmu) w kwestii prawdy interpretowanej przez pryzmat zasad logiki 

klasycznej (głównie - zasady niesprzeczności) dobitnie wskazywał Edmund Husserl w Ba-

daniach logicznych785. Uważam, że szeroko rozumiany problem asymetrii przyczynowości 

(działania, zmienności, czasu) należy do fundamentalnych kwestii ontologicznych. Przy czym 

- podobnie jak trudno pojąć „światy możliwe", w których nie obowiązują zasady logiki 

klasycznej - trudno też pojąć świat, w którym przyczynowość jest symetryczna. Jeśli na 

przykład ktoś utrzymuje, że czasowość pewnych istot mogłaby polegać na orientacji ich 

działania od przyszłości ku przeszłości, to zapoznaje on „istotę" stosunku czasowego786. Czy 

jest bowiem możliwe, by sam byt (jego zmienność) był odwrotnie zorientowany w czasie?  

Niżej próbuję wykazać, że odwracalność czasu jest sama w sobie sprzeczna, a zatem, że 

istnienie strzałki czasu jest warunkiem niesprzecznego myślenia o zmienności bytu. I na nic 

tu się zdadzą takie trywialne przykłady procesów odwrotnych, jak na przykład film 

puszczony od tyłu. W sensie ukierunkowania czasu nic się tu nie zmienia. Gdy bowiem 

zaczynamy oglądać film od tyłu, ostatnia sekwencja jest wcześniejsza od przedostatniej, 

przedostatnia od przedprzedostatniej itd., a sama projekcja od tyłu (jeżeli taka w ogóle 

nastąpiła lub nastąpi) jest późniejsza albo (alternatywa rozłączna!) wcześniejsza od projekcji 

wprzód. Kierunek upływu czasu (zmienności) jest tu jednoznacznie określony787. I tak rzecz 
                                                           

784 Tamże, s. 202. 

785 E. Husserl, Badania logiczne, tłum. J. Sidorek, t. I, Toruń 1996, s, 116-130. 
 

786 Podobnie jak według Husserla - zapoznaje się istotę prawdy, gdy się utrzymuje, że dla pewnego gatunku istot 
mogłaby być prawdziwa negacja zasady niesprzeczności. 
 

787 W przypadku przykładu z projekcją filmu można mówić o właściwym kierunku projekcji. Wydaje się, że 



208 
 

ma się - jak sądzę - ze wszystkimi „fizycznie odwracalnymi" procesami przyrody. 

W związku z poczynionymi wyżej ustaleniami wydaje się, że asymetria jest istotną 

charakterystyką związku kauzalnego, a tym samym odwołanie się do relacji przyczynowo-

skutkowej może stanowić dobrą podstawę do ugruntowania pojęcia czasu w aspekcie jego 

anizotropowości. Zanim jednak podejmę dalsze próby wykazania asymetrii przyczynowości, 

chciałbym odnieść się jeszcze do kauzalnej koncepcji czasu Mehlberga, który - w 

przeciwieństwie do reprezentowanego tu punktu widzenia - przyjmuje symetryczne 

rozumienie przyczynowości. Otóż Mehlberg za główną trudność kauzalnej teorii czasu, w 

której uznaje się asymetrię przyczynowości, widzi jej kolistość. Twierdzi bowiem, że asy-

metria związku przyczynowego sprowadzałaby się de facto do asymetrii czasowej w sensie 

McTaggartowskiej B-serii (przyczyna zawsze wcześniejsza od swego skutku). Taka 

„asymetryczna przyczynowość" - jako zakładająca podstawowe relacje czasowe - nie 

mogłaby (zdaniem Mehlberga właśnie ze względów formalnych) stanowić dobrej podstawy 

do wprowadzenia pojęcia czasu788. Trudność znika, gdy - jak pisze - „instead of considering 

this asymmetrical relation of cause and effect, we consider the symmetrical one, which 

indifferently relates cause to effect and effect to cause"789.  

Mówiąc wstępnie: w rozumowaniu Mehlberga można podważać nie tylko konkluzję: 

efekt koła, ale także przesłankę: asymetryczność przyczynowości sprowadza się do 

asymetryczności relacji czasowej wcześniej/później od. Jeśli chodzi o tę ostatnią, to asymetrię 

relacji kauzalnej można poszukiwać na „głębszym" poziomie ontycznym, na przykład w 

specyfice „energetycznej" relacji sprawstwa (powodowania), której „zewnętrznym" niejako 

przejawem byłaby relacja porządkująca McTaggartowską serię B. Także inne argumenty 

Mehlberga za symetrycznym rozumieniem relacji kauzalnej budzą wątpliwości. Na przykład 

argument, że stwierdzamy istnienie relacji kauzalnej nawet wtedy, gdy nie jesteśmy w stanie - 
                                                                                                                                                                                     

rozpoznajemy go, odwołując się do natury oddziaływań fizycznych, a mówiąc ogólnie – do specyfiki 
poszczególnych relacji kauzalnych. Jeśli odkryjemy kauzalną strukturę rozpatrywanego zdarzenia, to wiemy, że 
na przykład ręka może położyć ołówek na stole, ale ołówek nie może podnieść ręki ze stołu (por.: H. Mehlberg, 
Time..., vol. I, s. 132-133). 
 

788 Tamże, s. 195-196. Można by się jednak zastanawiać, czy koło, którego obawia się Mehlberg, zawsze byłoby 
w takim wypadku nieuchronne. Czy kauzalna teoria czasu, która zamierzałaby wyjaśnić czas w aspekcie tensów, 
operując pojęciem przyczynowości zawierającym w sobie relację wcześniej/później od, popełniałaby błąd koła? 
Wszystko tu zależy od tego, jaka jest relacja logiczna między McTaggartowskimi pojęciami A-serii i B-serii. Je-
śli uznać, że to drugie pojęcie nie zawiera w sobie pierwszego, to koło nie grozi. 
 

789 Tamże, s. 196. 



209 
 

ze względów teoretycznych lub technicznych - określić, który z jej członów jest skutkiem, a 

który przyczyną790, ma naturę epistemiczną i razi subiektywizmem lub - co najmniej - rela-

tywizmem. Także łączenie przez Mehlberga asymetryczności przyczynowości z problemem 

odwracalności fenomenów fizycznych (w takim sensie, że asymetryczność przyczynowości 

pociąga za sobą nieodwracalność zjawisk fizycznych) nie wydaje się właściwe, na co 

wskazywałem już w tym podrozdziale. Mówiąc najogólniej: aby odwrócić jakiś proces, po-

trzebna jest przyczyna tego odwrócenia i trudno utrzymywać - nawet w procesach 

sprzężonych zwrotnie - by był nią sam skutek takiego procesu. 

Przejdźmy już do szczegółów pozytywnej koncepcji przyczynowości Mehlberga. 

Kwestionuje on definicję przyczynowości odwołującą się do powtarzalności i następstwa 

czasowego791, gdyż uważa, że nie uwzględnia ona istotnej roli czynnika przestrzennego w 

określaniu przyczynowości792. Jego rozumowanie przebiega dalej tak: skoro można było z 

definicji czasu usunąć czynnik przestrzenny, to można zrobić coś analogicznego z czynnikiem 

czasowym (a na tym mu zależy w jego kauzalnej teorii czasu, gdyż obecność czynnika 

czasowego grozi - jego zdaniem - kołem oraz wprowadza niepożądaną asymetrię do pojęcia 

przyczynowości). Mehlberg nie zwraca jednak uwagi, że podobnie jak brak czynnika 

przestrzennego, tak i brak czynnika czasowego może zubożyć definicję relacji kauzalnej. 

Można nawet przypuszczać, że czynnik czasowy jest w przypadku przyczynowości o wiele 

istotniejszy od przestrzennego i dlatego nie wolno go zrównywać z tym ostatnim pod 

względem eliminacji. Mimo tych automatycznie niemal narzucających się wątpliwości 

Mehlberg przyjmuje po prostu następującą definicję związku kauzalnego: 

„''Event A is the cause of the external event B if there is an event C which contains B, is 

reproducible, and partially coincides with A” “793. Przykład: pobliska eksplozja (A), drżenie 

                                                           
790 Tamże. 

791 Definicja ta brzmi: „[...] event A, followed by event B, is said to be the cause of B if each event A’, having 
the same intrinsic properties as event A, is followed by an event B’ intrinsically identical to B [...]" (tamże, s. 
198). 
 

792 Jeśli – zwraca uwagę Mehlberg – dwa zdarzenia Ai i Aj zachodzą równocześnie przed B, to bez uwzględnienia 
relacji przestrzennej nie jesteśmy (w świetle takiej definicji) w stanie rozstrzygnąć, które z tych dwóch zdarzeń 
jest przyczyną B. 
 

793 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 199. To stwierdzenie podające warunek dostateczny bycia przez jedno 
zdarzenie przyczyną innego zdarzenia można chyba traktować jako definicję relacji kauzalnej. W każdym razie 



210 
 

okien (B), zaburzenie atmosfery (C)794.  

Wobec podanego określenia pojawia się wątpliwość, czy jest ono merytorycznie trafne. 

Czym innym jest bowiem - jak można argumentować - zawieranie się zdarzeń (zachodzenie 

na siebie), ich odtwarzalność oraz koincydencja, a czym innym więź kauzalna, która polega 

na realnym sprawstwie, powodowaniu skutku przez przyczynę795. Wydaje się, że można 

znaleźć taką sytuację, która spełnia wymagania podane w określeniu Mehlberga, nie będąc 

egzemplifikacją związku przyczynowego. Na przykład: palenie się ognia (C) zawiera emisję 

ciepła (B) i częściowo koincyduje ze świeceniem (A); ponadto mamy tu wymaganą 

reprodukowalność. W tym przypadku trudno jednak uznać świecenie za przyczynę ciepła. 

Przyczyną i ciepła, i świecenia jest zjawisko spalania lub raczej - to zdarzenie, które do niego 

doprowadza. Mehlberg twierdzi, że podane przez niego określenie, opierające się m.in. na 

możliwości porównania zdarzeń z punktu widzenia relacji część-całość, wprowadza 

symetryczną przyczynowość. Symetryczność ta jest jednak zupełnie trywialna i sprowadza się 

- zgodnie z tym, co pisze sam Mehlberg - do tego, że jeśli zdarzenie X jest powiązane 

przyczynowo ze zdarzeniem Y, to Y wiąże się przyczynowo z X796. Jeśli jednak mamy nie 

tylko zdefiniować zachodzenie więzi kauzalnej, lecz także - jak to ma miejsce w określeniu 

Mehlberga - odróżnić przyczynę od skutku, to trudno utrzymywać tezę o symetryczności 

przyczynowości. Analizując chociażby podany przez niego przykład, łatwo zauważyć, że 

odwrócenie - na które pozwala chyba badana definicja - prowadzi do fizycznej 

niedorzeczności. Gdyby bowiem przyjąć797, że zaburzenie atmosfery zawiera pobliską 

eksplozję i częściowo koincyduje z drżeniem okien, wówczas to ostatnie należałoby uznać za 

                                                                                                                                                                                     
Mehlberg expressis verbis nazywa ten sąd warunkowy definicją „symetrycznej przyczynowości" (tamże, s. 200). 
 

794 Tamże. 

795 Bunge na przykład tak definiuje warunkowanie przyczynowe: „Zawsze (i tylko), jeśli zachodzi C, zachodzi E, 
w y w o ł y w a n e  [spacja - M. Ł.] przez C" (M. Bunge, O przyczynowości..., s. 66). Mehlberg pomija w swych 
rozważaniach o związku przyczynowym moment realnego sprawstwa. Uważa na przykład, że po to, aby dwa 
zdarzenia były powiązane kauzalnie, potrzeba i wystarcza, by nie były one równoczesne (H. Mehlberg, Time..., 
vol. I, s. 215). 
 

796 Tamże, s. 200. 

797 Na co zezwala definicja Mehlberga, tym bardziej że pojęcia zawierania (obejmowania) jednych zdarzeń przez 
drugie oraz koincydencji zdarzeń nie są u Mehlberga precyzyjnie wyeksplikowane. 
 



211 
 

przyczynę pobliskiej eksplozji. Tego typu trudności wskazują, że określenie Mehlberga albo 

jest całkowicie nieadekwatne, albo implicite zawiera założenie asymetryczności. 

Przypuszczenie to wzmacnia okoliczność, że relacja część-całość, do której odwołuje się 

definicja Mehlberga, jest asymetryczna (przynajmniej gdy mówimy o części właściwej)798. 

Niesymetryczność relacji kauzalnej uwidacznia się w tej definicji także w tym, że „człon 

pośredni" C z „członami skrajnymi" A i B łączą odmienne relacje: C zawiera (contains) B i 

koincyduje z (coincides with) A. Wydaje się, że relacji tych nie można wzajemnie zastąpić. 

Wracając do przykładu: można jeszcze powiedzieć, że zaburzenie powietrza zawiera drżenie 

szyb, ale trudno byłoby uznać, że zaburzenie powietrza zawiera eksplozję. Zresztą trzeba 

powiedzieć, że znaczenie wprowadzonych przez Mehlberga terminów „zawierać" i 

„koincydować" nie zostało należycie wyświetlone, stąd mogą tu powstać rozmaite problemy 

interpretacyjne.  

Mehlberg deklaruje, że jego definicja nie odwołuje się do relacji czasowych (warunek 

uniknięcia koła w jego kauzalnej teorii czasu). Czy jednak używana przez niego kategoria 

częściowej koincydencji nie konotuje treści temporalnych? Wydaje się, że nie może tu 

chodzić tylko o pokrywanie się przestrzenne zdarzeń, lecz także o  styczność w czasie. Bez 

tego zostałaby zerwana więź ontyczna między przyczyną A a „zdarzeniem pośrednim" C oraz 

skutkiem B. Znów powracając do przykładu, sytuacja byłaby taka: po upływie x czasu w 

miejscu, gdzie doszło do eksplozji, wystąpiło zaburzenie atmosfery, które zawiera drżenie 

szyb. Jakie są teraz podstawy - można zapytać - uznania eksplozji za przyczynę drżenia szyb? 

Zresztą w określeniu koincydencji podanym przez Mehlberga jawnie występuje odniesienie 

do czasu:„Two events coincide in time and space if they have all their effects in common"799. 

Filozof przyznaje także, że jego definicja pokazuje jedynie, iż relacja kauzalna jest 

teoretycznie definiowalna bez odwoływania się do pojęcia czasu, ale nie to, że jest 

eksperymentalnie możliwe stwierdzenie relacji kauzalnej bez wykorzystania percepcji 

porządku czasowego. Ta rozbieżność może być jednak interpretowana jako słabość 

(nieadekwatność) rozważanego określenia. Ponadto w związku z przyjętym przez filozofa 

                                                           

798 Inaczej można to wyrazić, mówiąc, że relacja bycia częścią jest antysymetryczna (patrz: Logika formalna. 
Zarys encyklopedyczny z zastosowaniem do informatyki i lingwistyki, red. W. Marciszewski, Warszawa 1987, s. 
98-99, 404). 
 

799 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 209. 
 



212 
 

określeniem koincydencji można dopatrywać się koła w jego definicji relacji kauzalnej. 

Chociaż bowiem w definiendum expressis verbis mówi się o przyczynie, to jednak implicite 

definiowanym pojęciem jest także pojęcie skutku (jeśli wiem, co znaczy, że A jest przyczyną 

B, to - na mocy dualnej natury relacji kauzalnej - wiem automatycznie, co znaczy, że B jest 

skutkiem A). Problem polega teraz na tym, że w definiensie występuje kategoria 

koincydencji, którą z kolei określamy, odwołując się do kategorii skutku („effects in 

common"). Zwróćmy tu jeszcze uwagę, że unikanie - czy raczej zamazywanie, ukrywanie - 

odniesień czasowych w określeniu przyczynowości może prowadzić do takiego jej rozu-

mienia, że skutek jest równoczesny z przyczyną800. Sam Mehlberg jednakże odrzuca explicite 

taką możliwość. Na nierównoczesność przyczyny i skutku powołuje się na przykład w 

„dowodzie" jednej ze swych „symetrycznych" tez: ,Jf event A is an effect of event B, event B 

is also an effect of event A”801. 

Mehlberg przedstawia indeterministyczną i symetryczną teorię czasu dla fizyki 

kwantowej w formie aksjomatycznej802. Zwróćmy jednak uwagę, że symetryczność koncepcji 

Mehlberga jest w pewnym sensie arbitralna. Opiera on bowiem swą abstrakcyjną konstrukcję 

na pojęciu „zderzeniowego powiązania" (collision-connectibility), które stanowi sens 

jedynego niezdefiniowanego terminu zaprezentowanej przez filozofa konstrukcji 

aksjomatycznej i które jest tak skonstruowane, by nie wyróżniać żadnego kierunku. Mehlberg 

pisze, że - geometrycznie biorąc - formuła „zdarzenie E jest »zderzeniowo powiązane« ze 

zdarzeniem E’ ” jest równoważna stwierdzeniu, że zdarzenie E jest albo w górnym, albo w 

dolnym stożku świetlnym zdarzenia E', co „przyczynowo" można interpretować tak, że E 

może być albo skutkiem, albo przyczyną E’ 803. Zdaniem Mehlberga „istotne 

nieukierunkowanie czasu"804 jest ustanowione przez fakt, że podane przez niego aksjomaty 

wystarczają do określenia fizycznej struktury czasu i zawierają tylko jeden niezdefiniowany i 

                                                           
800 Zagadnienie relacji czasowych między przyczyną a skutkiem poruszam niżej w tym podrozdziale. 
 

801 H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 215. 
 

802 Tamże, s. 138-141. 

803 Tamże, s. 137-138. 
 

804 Tamże, s. 146, 174. 



213 
 

czasowo symetryczny termin fizyczny805. Można  mieć wszakże wątpliwość, czy nie ma w 

tym wypadku pewnej dowolności w konstruowaniu systemu aksjomatycznego, która pozwala 

przeforsować – z jakichś względów preferowaną – koncepcję symetryczną. Czy można 

powiedzieć o aksjomatach Mehlberga, że są prawdziwe w klasycznym sensie? 

Odnotujmy jeszcze, że odmienną od Mehlbergowskiej - bo asymetryczną (a zatem 

zgodną z punktem widzenia przyjętym w tej książce) - propozycję zdefiniowania relacji 

kauzalnej bez odwoływania się do czasu wysunął Reichenbach: „If E1 is a cause of E2, then a 

small variation (a mark) in E1 is associated with a small variation in E2, whereas small 

variations in E2 are not necessarily associated with smali variations in E1"806. Zgodnie z tym 

określeniem nie jest możliwe, by modyfikacja przyczyny nie była skorelowana z modyfikacją 

skutku - chociaż możliwa jest sytuacja odwrotna807. Wobec tej definicji można mieć jednak 

wątpliwość, czy jest ona adekwatna. Mówi się w niej jedynie o towarzyszeniu sobie zmian, 

brak zaś wskazania na - istotny dla warunkowania przyczynowego - czynnik sprawstwa 

(przyczyna powoduje skutek, a nie odwrotnie - chociaż skutek może mieć pewien wpływ 

zwrotny na swoją przyczynę808). 

Zostawiając już problem atemporalnej definiowalności relacji kauzalnej, zwróćmy 

uwagę, że pewien problem z przyczynowym uzasadnieniem strzałki pojawiłby się, gdyby 

„kauzalny ruch" świata potraktować jako cykliczny (cykl ewolucja-dysolucja w metafizyce 

Spencera, kosmologiczne modele wszechświata pulsującego). Cykliczność ruchu świata 

oznacza, iż w swej ewolucji świat przechodzi szereg takich procesów, że ostatecznie wraca do 

pewnego wyróżnionego stanu (okresowa powtarzalność), który można nazwać stanem 

pierwotnym (początkowym) - na przykład do stanu osobliwego, uważanego zwykle w 

kosmologii za początek ewolucji „naszego" świata. Przy czym cykl może być odwracalny 

(gdy wszystkie kolejne procesy cyklu są odwracalne) bądź nieodwracalny. Cykl może mieć 

                                                           
805 Tamże. 

806 H. Reichenbach, The Philosophy..., s. 136. 
 

807 Tamże, s. 137. 

808 Dokładniej: chodzi o wpływ nośnika skutku na nośnik przyczyny (patrz: W. Krajewski. Związek..., s. 181). 
Krajewski wskazuje, że zarówno we wzajemnym oddziaływaniu układów, jak i w oddziaływaniu ze sprzężeniem 
zwrotnym (dodatnim lub ujemnym) – relacja przyczynowa „rozumiana jako pojedynczy związek przyczynowy 
jest w całej rozciągłości asymetryczna" (tamże, s. 196; patrz też: s. 183-196). 
 



214 
 

charakter zarówno kołowy (powtarzanie się wszystkich stanów cyklu), jak i otwarty 

(powracanie układu do stanu początkowego, ale bez dokładnego powtórzenia procesów 

wcześniejszej fazy cyklu). 

Jako uproszczony model cyklicznego ruchu świata weźmy okrąg809, na którym 

wyróżniamy pewną skończoną liczbę punktów-zdarzeń: A, B, C, D, gdzie A jest przyczyną B, 

B przyczyną C, C przyczyną D, a D przyczyną A810. Przy czym mówię tu o przyczynach 

bezpośrednich, gdyż przyczynami pośrednimi A będą także zdarzenia B i C. Gdyby ciąg 

przyczyn i skutków rozpatrywać jako proces „otwarty" (modelowany przez fragment prostej), 

to uniknęlibyśmy oczywiście sytuacji, w której skutek jest zarazem przyczyną pośrednią 

swojej przyczyny. Zachowując jednak kolistość procesu przyczynowego, związek kauzalny 

może być podstawą do wprowadzenia idei czasu (ściślej: strzałki czasu, jego 

anizotropowości) jedynie w przypadku rozróżnienia przyczyn bezpośrednich i pośrednich 

oraz – nazwijmy to – „stopnia pośredniości przyczynowej” . Tylko bowiem w stosunku do 

przyczyn bezpośrednich (przyczyna jako warunek dostateczny811) lub „mniej pośrednich” 

możemy mówić o asymetrii związku przyczynowego, a tym samym – o asymetrii opartej na 

nim relacji wcześniejszy od (późniejszy od). Rozróżnienie przyczyn bezpośrednich i 

pośrednich oraz stopnia pośredniości nie usuwa jednak całkowicie problemu. Cóż bowiem 

począć ze zdarzeniami uniwersalnymi, które reprezentowane są przez punkty okręgu 

połączone średnicą? Każdy z nich może być traktowany jako przyczyna pośrednia drugiego, a 

                                                           
809 Ponieważ rozważam czas kołowy, nie od rzeczy będzie przypomnieć o podstawowych „formalnych" 
własnościach tak rozumianego czasu, do których należą: l) brak pierwszego „momentu" (nieposiadanie końca 
(non-endingness) w przeszłości); 2) brak „momentu" ostatniego (nieposiadanie końca w przyszłości); 3) 
zwrotność relacji następowania po (każdy „moment" następuje po samym sobie) oraz jej symetryczność – por.: 
R.P. McArthur, Tense Logic, s. 29-30.  R. Le Poidevin (Relationism..., s. 158) także wskazuje na symetryczność 
i zwrotność relacji wcześniej oraz później w zamkniętym (kołowym) czasie. Chciałbym tu jednak zwrócić 
uwagę, że postulowana w tym wypadku symetryczność jest w pewnym sensie ontologicznie ograniczona. Jeśli 
posłużyć się modelem okręgu, to w pełni symetryczne relacje będą między zdarzeniami markowanymi przez 
punkty, które łączy średnica. W przypadku każdych innych dwóch punktów odległość od jednego do drugiego 
będzie inna niż od tego drugiego do pierwszego. Dodajmy jeszcze, że czas kołowy był przedmiotem krytyki 
wielu filozofów, Reichenbach wskazywał na przykład, że trudno mówić o czasie kołowym w świecie, w którym 
istnieje coś takiego, jak pamięć (J.F.A.K. van Benthem, The Logic..., s. 35). 
 

810 Mówiąc tu o zdarzeniach, mam na uwadze zdarzenia uniwersalne, tj. takie, które polegają na zmianie stanu 
całego uniwersum. 
 

811 Tu z kolei pojawia się problem odstępu czasowego między przyczyną a skutkiem (równoczesność czy 
następstwo?). 



215 
 

do tego - przyczyna „równooddalona" (ten sam stopień pośredniości). Które zatem z tych 

zdarzeń jest wcześniejsze, a które późniejsze? Przy proponowanej interpretacji istnieją zatem 

pary zdarzeń, dla których relacja czasowa wcześniejszy od jest symetryczna. 

 Abstrahując od tej trudności, zwróćmy uwagę, że w przypadku kolistości związków 

kauzalnych odniesionych do całego świata (dane zdarzenie jako przyczyna następującego po 

nim zdarzenia) możemy mówić o czasie „wewnętrznym" oraz „zewnętrznym". Pojęcie tego 

pierwszego konstytuowane byłoby na podstawie kolejnych faz cyklu przyczynowego: 

poszczególne zdarzenia uniwersalne jako przyczyny i skutki; idea tego drugiego zaś - w 

oparciu o powtarzanie się samych cyklów. Wydaje się jednak, że aby można było mówić o 

czasie „zewnętrznym", trzeba założyć jakieś różnice między kolejnymi cyklami 

przyczynowego „biegu" świata. Pojawia się tu zatem problem „identyczności" cyklów 

przyczynowych, który z kolei można sprowadzić do kwestii jednoznaczności związków 

przyczynowych. Załóżmy bowiem, że cykliczność biegu świata polega na powtarzaniu się 

pewnego zdarzenia uniwersalnego A. Ten powtarzający się stan świata (całościowa 

charakterystyka świata w danej chwili, zespół zdarzeń w niej zachodzących) potraktujmy 

umownie jako przyczynę zapoczątkowującą „ruch kauzalny" świata. Czy jest możliwe, by 

cykl rozpoczynający się od A i na A się kończący różnił się (nie był taki sam) od innego cyklu 

rozpoczynającego się i kończącego się zdarzeniem A ? Pytanie to sprowadza się właściwie do 

kwestii, czy A lub którekolwiek ze zdarzeń uniwersalnych następujących po A może mieć 

odmienne skutki, a zarazem - czy A może być skutkiem odmiennych przyczyn812. Jeśli 

związek przyczynowy nie jest jednoznaczny (różne przyczyny - te same skutki, te same 

przyczyny - różne skutki), to istnieje teoretyczna możliwość odróżnienia kolejnych cyklów 

biegu świata i uznania ich za człony relacji wcześniejszy od, konstytuującej czas 

„zewnętrzny".  

Możliwość rozróżnialności (obiektywnej różności) poszczególnych cyklów kołowych 

staje się problematyczna w świetle niektórych aksjomatyk przyjmowanych w logikach 

temporalnych. Na przykład w kołowym systemie logiki temporalnej Priora przyjmuje się 

bardzo silne aksjomaty, zgodnie z którymi prawdziwość tezy „zawsze było A" pociąga za 

sobą prawdziwość tezy „zawsze będzie A". Inaczej predykaty „zawsze było x" i „zawsze 

będzie x" są logicznie równoważne, podobnie jak predykaty: „x było" i „x będzie". Co więcej, 
                                                           

812 Dla wygody piszę o stanach, chociaż lepiej byłoby mówić o zdarzeniach jako członach relacji przyczynowej, 
czyli o zmianach stanu wszechświata jako całości. Dokładnie zatem biorąc: trzeba by mówić, że zaistnienie 
określonego stanu wszechświata jest skutkiem zmiany stanu bezpośrednio go poprzedzającego. 
 



216 
 

w przywołanym systemie jest tak, że jeśli w pewnym historycznym momencie obowiązuje 

„zawsze będzie A" lub „zawsze było A", to musi być (z konieczności) A813. Z powyższych 

zależności logicznych widać, że jeśli jakieś B jest skutkiem A w jednym cyklu, to będzie 

takim skutkiem w każdym cyklu. Ponieważ zaś to samo będzie dotyczyć C jako skutku B etc., 

poszczególne cykle - z tego abstrakcyjnego punktu widzenia - byłyby nierozróżnialne, a 

jednak numerycznie różne (?). 

Wprawdzie pozostając wewnątrz materialnego świata i rozpatrując rozmaite jego 

fragmenty czy aspekty, możemy przyjąć, że ta sama przyczyna ma różne skutki, trzeba jednak 

odróżnić samą przyczynę od warunków towarzyszących, bo to właśnie różnice po stronie 

warunków towarzyszących działającej przyczynie są odpowiedzialne za różnice w jej 

skutkach. Przy czym warunki towarzyszące pochodziłyby z zewnątrz rozpatrywanego świata, 

tj. z oddziaływania tego ostatniego z innymi światami uniwersum. Gdybyśmy natomiast 

mówili o wszechświecie (całości materialnego bytu) i o przyczynowaniu jednego zdarzenia 

uniwersalnego (zmiana stanu całego uniwersum) przez inne, to warunki towarzyszące będą 

zawsze te same lub - ściślej - w ogóle nie można mówić o warunkach towarzyszących. Jeśli A 

jest zdarzeniem uniwersalnym, to nie może być jakichś dodatkowych czynników 

materialnych wpływających na to zdarzenie. Wynika stąd - jak się zdaje - że związek 

kauzalny między dwoma zdarzeniami uniwersalnymi musi być jednoznaczny, a zatem kolejne 

cykle jego ewolucji nie różnią się, są takie same. Główna trudność polega jednak na tym, że 

nie można w tym wypadku mówić o numerycznej różnicy poszczególnych cyklów. 

Możliwość rozróżnienia numerycznego obiektów zakłada bowiem ich lokalizację w czasie 

lub w przestrzeni. O tym jednak nie może być tutaj mowy, gdyż czas i przestrzeń są 

konstytuowane wewnątrz materialnego bytu814. 

Zakładając nieskończoność wszechświata, nie będę mówił o cyklicznej zmienności 

(ruchu) wszechświata jako całości. Zmienność będę rozważał w odniesieniu do fragmentów 

                                                           
813 R.P. McArthur, Tense Logic, s. 33-34. 
 

814 Odnośnie do rozważań z poprzedniego akapitu można postawić generalne metodologiczne zastrzeżenie, że 
wypowiadanie się o wszechświecie jako całości w ogóle nie jest uprawnione. Zdaniem Kanta kategorie intelektu 
(np. przyczynowość) odnosić można jedynie do zjawisk, a nie do noumenów. Do tych ostatnich należy właśnie 
wszechświat rozumiany jako całość materialnego bytu. Analogiczny do argumentu „transcendentalnego" jest 
argument empirystyczny: wszechświat jako całość jest zasadniczo niedostępny naszemu doświadczeniu. 
Oczywiście z tymi krytykami racjonalności („naukowości") metafizyki w jej wymiarze kosmologicznym nie 
musimy się wcale do końca zgodzić. 
 



217 
 

nieskończonego bytu815. Dla każdego zaś zmieniającego się cyklicznie skończonego świata 

(względnie izolowanego od innych światów znajdujących się w nieskończonej cza-

soprzestrzeni) istniałaby podstawa do odróżnienia jego kolejnych cyklów: zmieniające się 

warunki towarzyszące - wpływ innych światów816. Odróżnialność (różność) zaś kolejnych 

cyklów ewolucji świata pociąga za sobą niecykliczność „czasu zewnętrznego", czyli - jak 

ujmuje to Whitrow - „that there is a basie non-cyclic time to which the different cycles could 

be related and distinguished one from another"817. 

Abstrahując od kwestii cykliczności, ogólnie można przyjąć, że obowiązywalność zasady 

przyczynowości (wszystko, cokolwiek się zdarza, ma swoją przyczynę), stanowi dobrą 

podstawę do wprowadzenia koncepcji strzałki czasu. Odwołanie się w tym wypadku do 

natury związku kauzalnego jest bowiem ontologiczną gwarancją niesymetryczności relacji 

wcześniejszy od, ( późniejszy od) w obrębie świata materialnego. 

Chociaż stanowisko, że przyczynowość zakłada odstęp czasowy pomiędzy przyczyną a 

skutkiem (przyczyna zawsze jest wcześniejsza od skutku - zasada opóźnionego działania) jest 

w filozofii dosyć rozpowszechnione818, to nie brakuje też takich myślicieli, według których 

przyczynowość i następstwo czasowe to dwie różne sprawy819. Na przykład Bunge uważa, że 
                                                           

815 Chociaż można by to zagadnienie potraktować tak, że zmiana fragmentów (elementów) nieskończonego 
wszechświata oznacza przecież jakościową zmianę nieskończonej całości. Nieskończoność wszechświata 
mogłaby być rozumiana jako Cantorowska pozaskończoność, przeciwstawiana nieskończoności absolutnej 
(realizującej się w Bogu) ze względu na jej ograniczoność i możliwość bycia powiększaną (patrz: Filozofia 
matematyki. Antologia tekstów klasycznych, wyb., oprac. i koment. R. Murawski, Poznań 1994, s. 160). 
 

816 Można mieć wątpliwość, czy założenie zmian pewnych faz cyklu przyczynowego powodowanych przez 
wpływy zewnętrzne nie uchyla istoty cykliczności. Być może wystarczy przyjąć, że w cyklu – jako takie same – 
powtarzają się tylko niektóre zdarzenia uniwersalne (przynajmniej jedno) oraz to, że to samo zdarzenie może 
realizować się na rozmaitych drogach. 
 

817 G.J. Whitrow, The Natural..., s. 40. 
 

818 Nikitin na przykład pisze: „Związek przyczynowy zawiera w sobie stosunek czasowego następstwa zjawisk. 
Co więcej, stosunek ten jest z reguły najbardziej zewnętrzną i rzucającą się w oczy cechą związku 
przyczynowego" (E. Nikitin, Wyjaśnianie jako funkcja nauki, tłum. S. Jędrzejewski, Z. Simbierowicz, Warszawa 
1975, s. 90-91). 
 

819 M. Bunge, O przyczynowości..., s. 83. 
 



218 
 

warunkowanie przyczynowe może być rozumiane zarówno jako następstwo, jak i stałe 

współwystępowanie przyczyny i skutku. W celu utrzymania asymetrii relacji kauzalnej 

wprowadza pojęcie następstwa egzystencjalnego: „Skutek E pojawi się, tylko o ile spełnione 

zostaną warunki oznaczone łącznie przez C, lecz niekoniecznie po wystąpieniu C [...] 

przyczyna jest egzystencjalnie pierwotna względem skutku, ale nie musi poprzedzać go w 

czasie"820. Takie rozumienie relacji kauzalnej sprowadza się do uznania, iż przyczyna jest 

niepóźniejsza od swego skutku, a skutek niewcześniejszy od swej przyczyny821. To zaś nie 

wystarczy do ugruntowania relacji czasowej, w której dla każdych dwóch momentów (dla 

każdych dwóch klas zdarzeń równoczesnych) obowiązuje, że albo jeden jest wcześniejszy od 

drugiego, albo odwrotnie822.  

Czy jednak na pewno jest tak, że przyczynowość dopuszcza więzi momentalne? 

Przykładem takiej więzi miałoby być wywoływanie przez siłę przyspieszenia823. Inny 

                                                           
820 Tamże, s. 56. 

821 Ale i z takim rozumieniem nie wszyscy się zgadzają. Łukasiewicz na przykład utrzymuje, iż skonstruowane 
przez niego pojęcie przyczyny dopuszcza „a priori" - jak się wyraża - takie przypadki związków 
przyczynowych, „w których jakieś przyszłe zjawisko lub zdarzenie wywołuje z koniecznością jakieś zjawisko 
teraźniejsze" (J. Łukasiewicz, Analiza..., s. 41). Sądzę, że takie postawienie sprawy może wynikać z pomieszania 
stosunku logicznego między zdaniami (sądami) ze stosunkiem oddziaływania, zachodzącym między realnymi 
bytami. Najogólniej ujmując: może i jest „logicznie" możliwe, by istniały działania wyprzedzone, ale 
przypuszczenie to wydaje się ontologicznie niedorzeczne, gdyż niebyt (to, co przyszłe) oddziaływałby w tym 
wypadku na byt (to, co teraźniejsze). Nieco ściślej ujmując: Łukasiewicz konstatuje, że - ponieważ 
niezachodzenie skutku pociąga za sobą niezachodzenie przyczyny - to możemy stwierdzić, że są takie wypadki, 
których niezachodzenie w przyszłości wywołuje niezachodzenie innych wypadków w teraźniejszości (tamże, s. 
42). Sądzę jednak, że trudno tu mówić o wywoływaniu czegokolwiek. Relacja określona przez Łukasiewicza ma 
raczej charakter epistemiczny. Otóż niezachodzenie pewnych wypadków w teraźniejszości (lepiej mówić o 
teraźniejszości niż o przyszłości, gdyż jeśli odrzucimy „demoniczny" determinizm Laplace'a, to musimy 
przyznać, że przyszłe wypadki jako kontyngentne nie mogą być aktualnie ani stwierdzone, ani zaprzeczone) 
może być podstawą do wnioskowania (a nie: powoduje czy wywołuje!) o niezachodzeniu pewnych innych 
wypadków w przeszłości. Łukasiewicz wskazuje też, że „odwrotne" czasowo związki przyczynowe mają wiele 
wspólnego z „przyczynami celowymi" (na przykład stan, w jakim znajduje się poczwarka, jest skutkiem m.in. 
przyszłego stanu motyla). Myślę, że w żadnym razie nie można utożsamiać tych dwóch odmiennych form 
determinacji. Determinacja celowościowa (mutatis mutandis: teleologiczna, finalna czy też teleonomiczna) jest o 
wiele bardziej problematyczna ontologicznie. 
 

822 Whitrow twierdzi, że jeśli powiązanie przyczynowe jest momentalne, to nie możemy go rozpatrywać jako 
ukierunkowanego w czasie (G.J. Whitrow, The Natural..., s. 325). Przy czym jeśli momentalność ma dotyczyć 
wszystkich związków kauzalnych (i o ile założyć, że przyczynowość jest podstawową determinantą bytu 
materialnego), to trudno mówić nie tylko o strzałce czasu, lecz także o czasie (zmienności) jako takim. Gdyby 
zaś tylko niektóre typy związków przyczynowych były momentalne, a inne nie, to ugruntowanie strzałki na 
podstawie relacji kauzalnych nie byłoby chyba niemożliwe. 
 

823 M. Bunge, O przyczynowości..., s. 84. 
 



219 
 

analogiczny przykład, jaki się tutaj narzuca, to wielki wybuch (przyczyna) i ekspansja świata 

(zresztą podobne „przykłady” można by mnożyć).  

Po pierwsze, sądzę, że jeśli pewne zdarzenia, stany itp. współwystępują ze sobą w całym 

interwale czasowym swego trwania, to nie pozostają w związku kauzalnym, lecz po prostu są 

zdarzeniami (stanami) towarzyszącymi, dla których łącznie (jako dla skutków) należy szukać 

przyczyny. Łączy je jakiś inny typ relacji: determinacja funkcjonalna lub strukturalna. 

Rozważmy na przykład jakieś dwie skorelowane wielkości fizyczne, takie jak zmniejszanie 

objętości układu i wzrost gęstości. W tym wypadku proponowałbym, by nie tyle zmniejszanie 

objętości traktować jako przyczynę wzrostu gęstości, ile raczej, aby jednoczesną zmianę obu 

tych charakterystyk traktować jako skutek odpowiedniego ruchu tłoka w naczyniu (jeśli pod 

uwagę brać gaz). Podobnie też przy determinacji strukturalnej (holistycznej) - całość (na 

przykład cały organizm) trudno uważać za przyczynę takiego, a nie innego funkcjonowania 

części (danego organu). Po drugie - wracając do przykładu z siłą i przyspieszeniem - siła nie 

jest czymś samoistnym, co może być traktowane jako przyczyna. Za Ockhamem można 

przyjąć, że podobnie jak ruch nie jest czymś innym niż poruszające się ciało, tak siła nie jest 

czymś innym niż ciało, które ją wywiera (przejawia). Zatem przyczyną przyspieszenia 

pewnego układu fizycznego jest zdarzenie polegające na wywieraniu nań siły przez inny 

układ. Podobnie można by powiedzieć, że wielki wybuch i ekspansja to łączne skutki 

jakiegoś wcześniejszego zdarzenia.  

Jeśli jednak już uparcie poszukiwać „elementu momentalności" w związku kauzalnym, to 

rzecz można ująć tak: działanie przyczyny bezpośredniej (stanowiącej warunek dostateczny 

skutku) nie jest jednorazowym aktem (jakimś momentalnym zdarzeniem), lecz raczej 

procesem, którego co najwyżej ostatnia faza może być uważana za równoczesną ze skutkiem 

(lub lepiej: z pierwszą fazą jego powstawania824). Ostatnia faza przyczyny dostatecznej sama 

jednak przyczyną nie jest, ale raczej pewną składową tej pierwszej.  

Dalsze wątpliwości co do momentalnych więzi przyczynowych wiążą się z ustaleniami 

fizyki relatywistycznej, która negując momentalne oddziaływania, przyjmuje zasadę 

opóźnionego działania. Konsekwencją tej zasady jest, że istnieją układy niemogące na siebie 

oddziaływać, czyli niemogące być powiązane przyczynowo. Dwa punkty czasoprzestrzeni 

(zdarzenia), których nie może pokonać najszybszy znany sygnał (sygnał świetlny), nie wcho-

dzą ze sobą w związek przyczynowy. Pozostając przy teorii względności, przypomnijmy, że 

                                                           
824 Jest to koncepcja „styku czasowego" przyczyny i skutku (W. Krajewski, Związek..., s. 202). 
 



220 
 

dopuszcza ona odwrócenie porządku czasowego niektórych zdarzeń tylko w bardzo 

szczególnym sensie: odwrócenie to jest mianowicie możliwe ze względu na rozmaite układy 

odniesienia (zdarzenie wcześniejsze względem jakiegoś zdarzenia w jednym układzie odnie-

sienia może być późniejsze względem tego samego zdarzenia w innym układzie odniesienia), 

ale tylko w stosunku do takich par zdarzeń, które nie są powiązane przyczynowo. Fizyka 

relatywistyczna nie akceptuje zatem odwracalności czasowej związków przyczynowych 

(zdarzeń powiązanych fizycznie). Światło nie może dotrzeć do danego punktu, zanim zostanie 

wyemitowane825. Ze względu na zasadę opóźnionego działania fizyka relatywistyczna nie 

dopuszcza oddziaływania przyspieszonego (wstecznego w czasie przesyłania sygnałów), przy 

czym nieodwracalność szeregu przyczynowego obowiązuje również w ogólnej teorii 

względności, która zakłada niezmienniczość (niezależność od wyboru układu odniesienia) 

praw przyrody (w tym praw przyczynowych)826. 

Rozważając problem momentalności związku przyczynowego, warto jeszcze 

przypomnieć stanowisko Krajewskiego. Otóż zwraca on uwagę, że koncepcja równoczesności 

przyczyny i skutku łączy się zwykle z rozumieniem przyczyny jako warunku dostatecznego 

skutku bądź – czynnika „dopełniającego" warunek dostateczny. Jeśli przyjmuje się takie 

pojęcie przyczyny, a zarazem uznaje istnienie odstępu czasowego między przyczyną i 

skutkiem, to należy założyć całkowitą izolację układu nośnik przyczyny - nośnik skutku. W 

przeciwnym razie w czasie oddzielającym przyczynę od skutku mogłoby zajść coś, co 

uniemożliwi skutek, a zatem przyczyna nie mogłaby być uznana za dostateczną. 

„Izolacjonizm" taki jest jednak problematyczny. Jedną zaś z podstawowych wad koncepcji 

równoczesności przyczyny i skutku jest niemożliwość wyjaśnienia zmienności, rozwoju 

świata. Przy takim ujęciu przeszłość przestaje warunkować przyszłość. Łańcuchy 

przyczynowe zostają - jak się wyraża Krajewski - „spłaszczone" do jednego przekroju 

czasowego świata827. 

Charakterystyczne jest też, że rozmaite opisy-egzemplifikacje, mające na celu 

wyjaśnienie natury oddziaływań przyspieszonych (takich, w których przyszłość determinuje 

przeszłość lub skutek pojawia się, zanim wystąpi jego przyczyna), zawierają zwykle 

                                                           

825 M. Bunge, O przyczynowości..., s. 87-88. 
 

826 Tamże, s. 89. 

827 W. Krajewski, Związek..., s. 198-201. 
 



221 
 

sprzeczność. U Tempczyka znajdujemy następujący przykład: Pewne urządzenie jest tak 

skonstruowane, że może rozpocząć pracę dopiero wtedy, gdy „dojdzie do niego wysłany 

przez nas [za pomocą lasera ustawionego na odpowiednią godzinę - M. Ł.] sygnał 

przyspieszony"828. Zaczyna ono jednak działać, zanim nadejdzie godzina emisji naszego 

sygnału, gdyż dochodzi do niego promieniowanie przyspieszone, przy czym autor zwraca 

uwagę na następującą paradoksalność tej sytuacji: gdy urządzenie zacznie już pracę, 

moglibyśmy w ostatniej chwili zrezygnować z wysłania sygnału, czyli że jest skutek, a nie ma 

przyczyny! Wskazany przez Tempczyka sposób rozwiązania tego paradoksu polega 

na„zamknięciu całego układu pod każdym ważnym względem"829, co oznacza przyjęcie 

skrajnego determinizmu: zarówno przeszłość, jak i przyszłość układów fizycznych są ściśle 

określone i nie podlegają modyfikacji. Wspomniany autor nie zwraca jednak uwagi na 

faktyczną fundamentalną paradoksalność opisanej sytuacji, której nie uchyla określone 

rozstrzygnięcie ontologiczne. Zamiast przyczyny i późniejszego od niej skutku - mamy skutek 

i ewidentną sprzeczność. Cóż to bowiem oznacza, że laser ma wysłać sygnał przyspieszony? 

Czy nie to po prostu, że wysyła go, zanim go wyśle, czyli - wysyła i nie wysyła go w tym 

samym czasie i pod tym samym względem? 

Chociaż - jak widać z powyższych ustaleń - zasada przyczynowa zakłada zasadę 

opóźnionego działania (w idei związku przyczynowego zawiera się moment stałego 

następstwa w czasie), warunkowanie przyczynowe nie może być - jak chcieli tego niektórzy 

„konsekwentni" empiryści (np. Hume) - sprowadzone do stałego następstwa w czasie stanów 

jakiegoś układu materialnego. Krytycy tego poglądu słusznie wskazują, że stany układu jako 

zespoły własności i relacji, a nie - zdarzenia, nie mogą mieć mocy sprawczej (być 

przyczynami)830. Krajewski zwraca też uwagę, że można mówić o przyczynie zmiany stanu 

(pewnego zdarzenia), a nie samego stanu. Ostatecznie wprowadza on osobny rodzaj 

warunkowania (determinacji) - obok m.in. warunkowania przyczynowego: warunkowanie 

stanu późniejszego przez stan wcześniejszy831. Odmiennie od Krajewskiego ujmuje rzecz Łu-

                                                           
828 M. Tempczyk, Fizyka..., s. 195. 
 

829 Tamże, s. 196. 

830 Tamże, s. 89-93. 

831 W. Krajewski, Szkice..., s. 108-118. Czy jednak tego typu determinacji nie da się sprowadzić (lub - co 
najmniej - nie wymaga ona odwołania się) do determinacji przyczynowej? Przecież to nie sam fakt, że dany 
układ ma w t1 temperaturę 17°C (stan termiczny układu) określa w jakimś późniejszym t2 stan charakteryzujący 
się posiadaniem przez układ temperatury 25°C. Co najmniej równie ważne jest tu oddziaływanie źródła ciepła na 



222 
 

kasiewicz, dla którego członami związku przyczynowego są nie tyle zmiany czy zdarzenia, ile 

stosunki posiadania jakiejś cechy przez dany przedmiot”832.  

Zdecydowanie bardziej odpowiada mi rozumienie Krajewskiego, gdyż stosunek 

przyczynowy wydaje się stosunkiem dynamicznym (w przeciwieństwie do Łukasiewicza 

zakładam, że polega on na działaniu, powodowaniu, sprawstwie etc.). Widzę rzecz raczej tak, 

że nie tyle posiadanie pewnej cechy (czy cech) przez dany przedmiot powoduje jakiś skutek, 

ile raczej zmiana tej cechy (cech) w tym przedmiocie. 

Niesprowadzalność relacji przyczynowej do następstwa czasowego ma odzwierciedlenie 

na poziomie metodologicznym. W teorii nauki odróżnia się mianowicie „proste wyjaśnienia 

genetyczne" od wyjaśnień przyczynowych. Te pierwsze - jako oparte na prawach 

informujących o niezmienności przejścia ze stanu do stanu w niezmiennych warunkach - są 

bardziej „powierzchowne" (maj ą mniejszą „moc wyjaśniającą"). Wyjaśnienia przyczynowe 

zaś rozpatrują genezę na „głębszym" poziomie, odkrywają „silniejsze" obiektywne związki833. 

Z przeprowadzonych wyżej rozważań wypływa wniosek, że racji uzasadniających 

istnienie strzałki czasu należy szukać nie tyle na poziomie fizycznym, ile ontologicznym i/lub 

logicznym (przy czym w zasadzie racje logiczne dają się sprowadzić do ontologicznych w 

sensie możliwości ontologicznego uprawomocnienia zasad logicznych). Jeśli chodzi o aspekt 

ontologiczny, to główną rolę odgrywa tu porządek kauzalny: nieodwracalność relacji 

przyczyna-skutek. Od strony logicznej zaś uzasadnienie ukierunkowania czasu proponuję 

oprzeć na: l) zasadzie niesprzeczności oraz 2) logicznej relacji racja -następstwo (porządek 

dedukcyjny834). Zatrzymajmy się na tej ostatniej. Zgodnie z powszechnie przyjętym 

schematem wnioskowania dedukcyjnego – opartym na prawie modus ponendo ponens – od 

prawdziwych przesłanek dochodzimy zawsze do prawdziwych wniosków (co jest istotą 
                                                                                                                                                                                     

dany układ (zdarzenie polegające na dostarczeniu odpowiedniej ilości ciepła). 
 

832 J. Łukasiewicz, Analiza..., s. 48. 
 

833 E. Nikitin, Wyjaśnianie..., s. 89-100. 
 

834 Bunge słusznie zwraca uwagę, że logicznym odpowiednikiem związku przyczynowego jest nie implikacja 
materialna, lecz wynikanie logiczne, dedukcyjne. Znane paradoksy implikacji materialnej powodują, że jeśli jej 
poprzednik zinterpretowalibyśmy jako przyczynę, a następnik - jako skutek, to musielibyśmy uznać, że jeśli 
przyczyna nie występuje, to ma jakikolwiek skutek (M. Bunge, O przy czy nowości..., s. 296-300). 
 



223 
 

dedukcji jako rozumowania niezawodnego) tylko wtedy, gdy z prawdziwości implikacji  

oraz z prawdziwości jej poprzednika  wnosimy o prawdziwości następnika  . Porządek 

odwrócony, tj. prowadzący od prawdziwości   oraz   do wniosku o prawdziwości  , 

jest charakterystyczny dla zawodnych rozumowań redukcyjnych (często - mimo swej 

zawodności - stosowanych w praktyce poznawczej). Jakie jednak można temu nadać 

znaczenie ontologiczne? Co ontologicznie odpowiada niepewności epistemologicznej, jaką 

niesie ze sobą wnioskowanie redukcyjne? Otóż jeśli implikację logiczną    

zinterpretujemy kauzalnie, tzn. tak, że jej poprzednik odpowiada przyczynie, a następnik - 

skutkowi), to nieodwracalność relacji kauzalnej można będzie interpretować jako okoliczność 

wyjaśniającą zawodność wnioskowań redukcyjnych. Ponieważ skutek nie jest w stanie „sam z 

siebie" (bez działania dodatkowych czynników) spowodować przyczyny, wnioskowanie ze 

skutku o przyczynie jest zawodne. Analogicznie da się uzasadnić niezawodność dedukcji: 

ponieważ (w odpowiednich warunkach, określonych przez prawo835) przyczyna koniecznie i 

jednoznacznie (te same przyczyny w tych samych warunkach wywołują te same skutki - 

determinizm jednoznaczny) powoduje swój skutek, wnioskowanie dedukcyjne jest niezawod-

ne.  

Jeśli założymy, że w przyjętym wyżej schemacie prawo określające więź kauzalną 

symbolizuje implikacja , to rzecz można ująć tak: ponieważ każdy człowiek jest 

śmiertelny (prawo), człowieczeństwo (pewien zespół czynników konstytutywnych dla natury 

ludzkiej) możemy uznać za przyczynę śmiertelności. Odmienna sytuacja będzie już przy 

ontologicznej (kauzalnej) interpretacji wnioskowania redukcyjnego, gdyż skutku z przyczyną 

nie wiąże relacja konieczna i jednoznaczna836. Trzymając się podanego przykładu: 

śmiertelność może, ale nie musi, być skutkiem człowieczeństwa („nienaturalna" przyczyna 

śmierci). Ustalenia te są zgodne z tym, co o przyczynowości napisał Łukasiewicz w Analizie i 

konstrukcji pojęcia przyczyny837. Otóż w stosunku przyczynowym zawierają się dwa proste 

stosunki konieczne: „zachodzenie przyczyny wywołuje z koniecznością zachodzenie skutku, a 

                                                           

835 Zakładam, że więź przyczynowo-skutkowa łączy zdarzenia w sposób prawidłowy, określony przez jakieś 
prawo nauki. 
 

836 Kwestię tę rozwijam w podrozdziale 6. tego rozdziału. 
 

837 J. Łukasiewicz, Analiza..., s. 27-28. 
 



224 
 

niezachodzenie skutku pociąga za sobą z koniecznością nie-zachodzenie przyczyny”838. Dalej 

Łukasiewicz stwierdza, że stosunki te stanowią o istocie relacji przyczynowej. W związku zaś 

z tym, że „żaden w ogóle prosty stosunek konieczny nie jest odwracalny"839, należy przyjąć, 

że nieodwracalna jest też sama relacja przyczynowa. 

Jaki jest jednak związek tych rozważań z problemem strzałki czasu? Otóż zmienność 

świata - jako dająca się sprowadzić do oddziaływań kauzalnych - musi realizować porządek 

wynikający z istoty oddziaływań kauzalnych. Dlatego też - realnie (ontologicznie) biorąc - nie 

jest możliwe odwrócenie strzałki czasu. Można to zrobić co najwyżej myślowo: proste 

idealizacyjne prawa natury (jak prawa mechaniki Newtona). Wskazywana tu ontyczna 

niemożliwość odwrócenia strzałki czasu ma bardzo proste wyjaśnienie: otóż sama konwersja 

(odwrócenie) czasu jest zdarzeniem, które - zgodnie z zasadą przyczynowości - musi mieć 

swój ą przyczynę, a ta zawsze będzie wcześniejsza od swego skutku (odwrócenia strzałki 

czasu). Nawet gdyby założyć równoczesność konwersji i bezpośredniej jej przyczyny, to 

dalsze zdarzenia z odwróconego ciągu będą późniejsze od przyczyny konwersji, a tym samym 

- od ciągu zdarzeń sprzed „zwrotu". I tutaj też ujawnia się - wspomniana wcześniej jako po-

chodna wobec racji ontologicznych - logiczna racja niemożliwości odwrócenia czasu 

(istnienia strzałki czasu). Otóż zdarzenie „zwrotne" (zdarzenie, od którego zaczyna się 

odwrócony bieg czasu) musiałoby być pojęte jako zarazem skutek i przyczyna. Ta „jedność 

przeciwieństw" realizowałaby zatem sprzeczność. Byłoby ono mianowicie i skutkiem, i 

przyczyną zdarzenia bezpośrednio poprzedzającego (i przyczynującego) to zdarzenie. 

Możemy próbować uchylić tę trudność, wskazując, że zdarzenie „zwrotne" (i 

analogicznie zdarzenie bezpośrednio je przyczynujące) jest i skutkiem, i przyczyną, ale nie w 

tym samym czasie. Zgodnie z tym rozumieniem zdarzenie „zwrotne" będzie skutkiem w 

czasie t, a przyczyną w czasie odwróconym –t. Nie wydaje mi się jednak, by było to naj-

szczęśliwsze rozwiązanie. Próbując uchylić w ten sposób wskazaną sprzeczność, trzeba by 

wprowadzić czas „nadrzędny" t*, który biegnie w jednym kierunku. Jak najbardziej sensowne 

jest bowiem przyjęcie, że uporządkowany ciąg zdarzeń zachodzący w czasie t poprzedza ciąg 

zdarzeń o odwróconym porządku, zachodzący w czasie –t. Jeśli zaś w dalszym ciągu 

założymy odwracalność porządku w „superczasie" t*, to sprzeczność powróci: ciąg zdarzeń w 

t będzie i przyczyną, i skutkiem ciągu zdarzeń w –t. Sprzeczność widać szczególnie dobrze 

wtedy, gdy - w duchu hume'owskim - zrezygnujemy z przyczynowego punktu widzenia i 
                                                           

838 Tamże, s. 28. 

839 Tamże, s. 29. 



225 
 

ograniczymy się tylko do relacji następstwa zdarzeń. W tym przypadku zdarzenie „zwrotne" 

byłoby i późniejsze, i wcześniejsze od zdarzenia bezpośrednio je poprzedzającego. 

Stwierdzenie zaś jest wcześniejsze w jednym czasie, a późniejsze w innym" wyraźnie odsyła 

do jakiegoś czasu nadrzędnego w stosunku do badanej relacji następstwa i zachowującego 

strzałkę. Z powyższych rozważań widać, że każda próba odwrócenia strzałki prowadzi albo 

do sprzeczności, albo do ponownej konstytucji jednokierunkowego czasu, który pojawia się 

niejako na „wyższym poziomie" (i tak in infinitum). Wniosek z tego wypływa taki, że 

realnego czasu nie da się bez sprzeczności pojąć jako odwracalnego. Co innego bowiem 

wstawiać w równaniach matematycznych raz t, innym razem zaś –t, a co innego uzasadnić to 

ontologicznie. Moim zdaniem głównym uzasadnieniem t-inwariantności praw fizyki jest to - 

powtórzę raz jeszcze - że abstrahuje się w nich od realnego porządku zmienności świata 

materialnego. Realnie zaś odwracalne (nawet nie samoodwracalne, bo tzw. procesy 

odwracalne w fizyce są idealizacjami) mogą być pewne sekwencje zdarzeń: na przykład film 

może być puszczony od końca, ale takie izolowane ciągi nie konstytuują przecież czasowości 

świata. Iluzja, jakiej ulega wielu teoretyków podejmujących problematykę czasu, polega tu - 

być może - na tym, że z tego, iż pewne fragmentaryczne sekwencje zdarzeń dają się 

odwrócić, wnoszą oni, że odwracalna może być także „pełna sekwencja zdarzeń", czyli 

porządek zmienności bytu materialnego in toto. To ostatnie jest jednak - jak starałem się 

wyżej pokazać - niemożliwe. 

Prigogine i Stengers, rozpatrując zderzenie cząstek nieskorelowanych (w wyniku którego 

tworzą się korelacje cząstek) oraz proces do niego odwrotny (zniszczenie korelacji 

przedzderzeniowych), piszą: „Obie sytuacje różnią się porządkiem czasowym zderzeń i 

korelacji"840. W świetle przeprowadzonych wyżej analiz nie można się z tą tezą zgodzić. 

Powtórzę raz jeszcze: odwrócenie jakiegoś procesu fizycznego nie zmienia porządku 

czasowego841. Odwrócenie takie bowiem także jest zdarzeniem „ w czasie" i następuje po 

procesie wyjściowym. Można powiedzieć, że dopóki zdarzenia następują po sobie, dopóty 

strzałka czasu wyznacza się sama - niezależnie od jakichkolwiek prawidłowości fizycznych. 

Odwrócenie porządku zdarzeń w pewnym układzie nie byłoby równoważne odwróceniu 

porządku czasowego nawet wtedy, gdyby mieć na uwadze cały wszechświat (cokolwiek 
                                                           

840 I. Prigogine, I. Stengers, Z chaosu..., s. 300. 
 

841 Abstrahuję od tego, że realnie odwrócenie może być tylko przybliżone. 
 



226 
 

miałoby znaczyć odwrócenie „biegu" nieskończonego wszechświata). Czas jest ex definitione 

zmiennością w przód. Z ontologicznego punktu widzenia cofnięcie czasu jest sprzecznością. 

Chociaż fenomenologicznymi podstawami rozumienia czasu zajmuję się głównie w 

rozdziale III książki, to tutaj chciałbym zwrócić uwagę, że zasadniczą nieodwracalność czasu 

(zmienności bytu) można próbować wykazać także na poziomie fenomenologicznym842. 

Przyjmijmy mianowicie taki wyidealizowany (uproszczony) proces świadomościowy: dziś (w 

czasie t1) spodziewam się (oczekuję) tego, co ma nastąpić jutro (t2), a jutro będę oczekiwał 

tego, co ma zdarzyć się pojutrze (t3). „Odwróćmy" teraz ten proces. Otóż jeśli odwracalność 

pewnego procesu ma polegać na powtórzeniu tych samych jego stadiów (faz czy stanów 

układu) w odwrotnym porządku, to znajdując się z powrotem w t2, będę spodziewał się tego, 

co ma nastąpić w t3, a nie w t1; podobnie też znalazłszy się ponownie w t1, swą „oczekującą" 

intencję skieruję ku t2, a nie ku jakiemuś wcześniejszemu t0. Powyższe rozumowanie 

pokazuje (a w każdym razie można je tak  interpretować) pozorność odwrócenia kierunku 

upływu czasu. „Odwrócenie" to można uznać za pozorne, gdyż „strzałka intencjonalna" 

zostaje tu zachowana. Oczekiwanie skierowane jest zawsze od przeszłości (teraźniejszości) 

ku przyszłości. Gdybym bowiem, „powracając" z t3 do t2, oczekiwanie swoje skierował w 

stronę t1, to stan mojej świadomości w czasie t2 procesu odwrotnego do procesu wyjściowego 

różniłby się od mojego stanu w czasie t2 procesu wyjściowego (w pierwszym przypadku 

oczekiwanie zwracam ku t1, a w drugim ku t3). Należałoby zatem wprowadzić dystynkcję t2 i 

t’2, gdzie t’2 byłoby późniejsze od t2, a w konsekwencji strzałka byłaby zachowana. 

Mehlberg - w przywoływanej tu często pracy - skonstatował, że zasada przyczynowości 

(czy to rozumiana deterministycznie, czy indeterministycznie) jest niezmiennicza względem 

odwrócenia czasu we wszystkich teoriach relatywistycznych, a także we wszystkich wielkich 

teoriach nierelatywistycznych843. Można się z tym zgodzić, jeśli przez stwierdzenie to 

rozumieć, że podobnie jak w „porządku wyjściowym", tak i w „porządku odwróconym" 

wszystko, cokolwiek się zdarza, ma swóją przyczynę. Przeprowadzone powyżej analizy 

pokazują jednak - jak sądzę - że tej symetryczności zasady przyczynowości nie można w 

żadnym razie interpretować tak, iż to, co było skutkiem w „porządku wyjściowym", staje się 
                                                           

842 W podrozdziale tym zajmuję się ontologicznymi podstawami asymetrii czasowej, a „opis" fenomenologiczny 
można przecież uważać za część właściwą ontologii – za metafizykę bytu świadomego. 
 

843 H. Mehlberg, Time..., vol. II, s. 112. 
 



227 
 

w „porządku odwróconym" przyczyną swojej „wyjściowej" przyczyny. 

Z problemem odwracalności (asymetrii) próbuje się niekiedy wiązać zagadnienie tzw. 

podróży w czasie. Chociaż to ostatnie mogłoby być uważane za należące raczej do dziedziny 

„naukowej fikcji", to niektórzy teoretycy próbują je włączyć do swoich rozważań nad czasem. 

Na przykład David Lewis przypuszczenie o możliwości podróżowania w czasie uważa za 

dziwne z naszego (ludzkiego) punktu widzenia, ale bynajmniej nie za logicznie niemożliwe 

(nie za absurdalne, sprzeczne)844.  

Cóż, wydaje się, że idea podróży w czasie zaburza relacje przyczynowe w sposób trudny 

do przyjęcia. Jeśli bowiem podróżowałbym w przyszłość, to ja w przyszłości (moja przyszła 

charakterystyka) pojawiłbym się jako skutek niezaistniałych jeszcze przyczyn. Jeszcze 

bardziej absurdalna zdaje się idea podróży w przeszłość, gdyż wtedy ja jako skutek mógłbym 

się pojawić w czasie poprzedzającym wystąpienie mojej przyczyny i - unicestwić tę ostatnią. 

Być może ta absurdalność jest powodem tego - na co zwraca uwagę Whitrow845 - że bohater 

powieści Wellsa Wehikuł czasu powraca ze swej podróży do przyszłości, ale nie z podróży 

odbytej w przeszłość. Jeśli zaś chodzi o problem odwracalności czasu, to jego związek z 

przywołanym zagadnieniem nie jest bynajmniej jednoznaczny. Czy bowiem takie 

podróżowanie musiałoby oznaczać odwrócenie relacji czasowych? Niekoniecznie. Można by 

utrzymywać, że istnieje ukierunkowany (zaopatrzony w strzałkę), nieodwracalny strumień 

czasu, wzdłuż którego przesuwa się podróżnik w czasie, ale jednocześnie nie precyzować, na 

czym to przesunięcie naprawdę polega. Z drugiej jednak strony podróżowanie takie zakłada 

odwrócenie stosunków czasowych w tym sensie, że podróżujący na przykład w przeszłość 

znajdzie się przed zdarzeniami, które go poprzedzały w „normalnym czasie". Być może 

należałoby właśnie wprowadzić w tym wypadku ideę co najmniej dwóch czasów: czasu, „po" 

którym podróżujemy, i czasu, „w" którym podróż ta się odbywa (czasu, którym mierzymy 

czas podróży „po" czasie). Widać więc, iż idea podróży w czasie jest - racjonalnie biorąc - 

bardzo pogmatwana. Nie wiadomo, czy zmienia się (odwraca się) czas obiektywny, czy tylko 

moje w nim miejsce. Z drugiej strony, jak mogę zmienić swoje miejsce w czasie 

obiektywnym bez odwrócenia relacji czasowych w nim obowiązujących. Przecież moja 

zmiana miejsca w czasie sama należy do czasu obiektywnego (?). Aby nie brnąć dalej w 

                                                           
844 D. Lewis, The Paradoxes of Time Travel, [w:] The Philosophy of Time, eds. R. Le Poidevin, M. MacBeath, 
Oxford 1993, s. 134. 
 

845 G.J. Whitrow, The Natural..., s. 305-306. 
 



228 
 

gąszcz wszystkich rysujących się tu zawiłości, powiem jeszcze tylko, że zasadnicze kłopoty 

wiążą się z kwestią tożsamości podróżnika w czasie. Przybywając w jakieś inne miejsce w 

czasie, musi on być (pod względem cech ulegających zmianie w czasie) sobą i nie sobą w tym 

samym czasie i pod tym samym względem, na przykład człowiek wykształcony, 

„odwiedzając" czas swej wczesnej młodości (spotykając siebie młodszego), musiałby być 

wykształcony i niewykształcony zarazem846. Inny, związany z powyższym, problem jest taki: 

dlaczego całe otoczenie miałoby się zmienić podczas cofania w czasie, a sam podróżnik - nie? 

Ma słuszność David Park, gdy zwraca uwagę na całkowitą fikcyjność „sytuacji 

wellsowskiej", w której podróżnik w czasie „zabiera" swoją aktualną świadomość do 

przeszłości847. Wydaje się, że odwrócenie czasu powinno być totalne (a zatem obejmujące 

również zmianę świadomości samego podróżnika), ale wtedy nikt nigdy nie mógłby i 

wiedzieć, że przemieścił się w czasie. Możliwość czasowych podróży zdaje się także 

pozostawać w sprzeczności z tezą o nieodwracalności wypadków zaszłych (niezmienialność 

przeszłości)848. 

                                                           
846 Chyba że przyjmiemy, że podczas tej „podróży" traci własność wykształcenia. Wtedy jednak nie będzie 

można powiedzieć, że ten właśnie wykształcony człowiek podróżuje w czasie (nie będzie to „świadoma" podróż 
w czasie). 
 

847 D. Park, The Myth of the Passage of Time, [w:] The Study of Time, ed. by J.T. Fraser, F.C. Haber, G.H. 
Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972, s. 111. 
 

848 Por.: tamże, s. 142-143. Trzeba powiedzieć, że mimo wskazywanych wyżej trudności „ontologicznych" 
związanych z koncepcją „podróży w czasie" w jej wersji „zdroworozsądkowej" wielu współczesnych fizyków 
bardzo poważnie rozpatruje naukowe odmiany tej koncepcji. Problem podróży w czasie rozważa się zarówno w 
kontekście OTW, jak i mechaniki kwantowej. Jeśli chodzi o tę pierwszą, to wskazuje się, że możliwość 
podróżowania w czasie gwarantowałoby istnienie tzw. „zamkniętych krzywych czasopodobnych", swoistych 
pętli czasowych (F. Amtzenius, T. Maudlin, Time Travel and the Modern Physics, [w:] Stanford Encyclopedia of 
Philosophy, 2000). Wydaje się jednak, że istnienie takich lokalnych czasów zamkniętych wspiera raczej starą 
ideę apokatastazy niż koncepcję podróży w czasie. Czy nie chodzi tu bowiem o możliwość powrotu do stanu 
początkowego ewolucji danego układu? 

W kontekście OTW wskazuje się też, że koncepcja podróży w czasie nie tyle prowadzi do sprzeczności, ile 
do problemu „poddeterminacji" - underdetermination: „historia może być spójnie zakończona na wiele różnych 
sposobów" (tamże). Wydaje się jednak, że jeśli wiele historii danego układu będziemy rozumieć w sensie 
aktualnym, to sprzeczność jest nieunikniona. Jeśli zaś historie takie będą rozumiane potencjalistycznie, to 
pojawią się problemy ontologiczne (kwestia odróżnienia aktualnego i potencjalnego sposobu istnienia). Inna 
wątpliwość, jaka mi się narzuca, jest następująca: przybycie podróżnika po linii czasopodobnej do miejsca, 
którego czas lokalny jest inny niż czas podróżnika (a sytuację taką zakłada - jak się zdaje - koncepcja podróży w 
czasie), oznaczałoby chyba brak więzi kauzalnej między podróżnikiem a punktem czasoprzestrzeni, do którego 
on przybył. Ogólnie zaś biorąc: „naukowa" idea podróży w czasie zdaje się pociągać bardzo duże koszty 
ontologiczne; należą do nich np.: blokowość wszechświata, rozgałęzioność historii pewnych układów, całkowita 
izolacja (brak więzi kauzalnych) pewnych obszarów czasoprzestrzeni. Jeśli zaś chodzi o próbę uzasadnienia 
podróży w czasie na gruncie mechaniki kwantowej, to także wydaje mi się ona problematyczna. Pojawiają się tu 
bowiem sugestie, że podróż w czasie polega w zasadzie na podróży z jednego czasu w danym świecie do innego 



229 
 

Kończąc podrozdział, którego celem było ontologiczne uzasadnienie asymetrii 

podstawowych relacji czasowych, wskażę krótko na jedno z przypuszczalnych źródeł 

żywionego przez niektórych filozofów przekonania o symetrii czasowej (zasadniczej 

odwracalności zmian). Otóż źródło to leży - jak przypuszczam - w epistemologii oraz wiąże 

się z paradygmatem mechanistycznym w nauce. Wydaje się bowiem, że mamy do czynienia z 

przekonaniem o zasadniczej symetrii poznawczej w takim sensie, że zarówno przeszłość, jak i 

przyszłość są poznawalne. Zwykle prawa nauki pozwalają nam zarówno na stawianie 

trafnych prognoz, jak i postgnoz. Mechanistyczny „demon Laplace'a” może znać - jeśli tylko 

określić wyczerpująco warunki początkowe danego układu - i przeszłość, i przyszłość tegoż 

układu. Będąc w aktualnym „teraz" – którego stan mógłby zostać przewidziany przez kogoś 

innego w jakimś „teraz" minionym (z punktu widzenia którego moje aktualne „teraz" było 

przyszłością) – mogę rozpoznać (dysponując odpowiednimi prawami naukowymi) minione 

„teraz". Symetria poznawcza polega tu zatem na tym, że od teraźniejszości, która była 

rozpoznaną trafnie przyszłością, mogę przejść do trafnego rozpoznania przeszłości. 

Postawioną tu hipotezę, iż „symetryzm" czasowy jest rzutowaniem, moim zdaniem - 

nieuprawnionym, zależności epistemologicznych na ontologię, potwierdza na przykład 

dokonane przez Price'a - w kontekście dyskusji o zależności wstecznej - odróżnienie sytuacji, 

w której „ustalona jest cała przeszłość", od sytuacji, w której „ustalona jest tylko cała 

dostępna przeszłość"849. Według Price'a tylko w tym drugim wypadku stan przybywającego 

fotonu może zależeć „kontrfaktycznie" od sposobu ustawienia miejscowego polaryzatora850, 

czyli - ogólnie biorąc - przeszłość może zależeć od przyszłości (działanie wyprzedzone). 

Skoro ustalona jest cała przeszłość, nie mogę uznać kontrfaktycznego okresu warunkowego, 

że gdyby nie to, co zdarza się teraz (zdarzenia przyszłe wobec przeszłości), nie byłoby 

przeszłości. Jeśli jednak chodzi mi tylko o to, co dostępne (poznane) z przeszłości, to w sensie 

epistemologicznym mogę uznać taki oto okres kontrfaktyczny: gdyby nie wiedza o obecnym 

stanie rzeczy, to nie mógłbym uzyskać wiedzy o stanie rzeczy z przeszłości. Price ujmuje to 

tak: „Przeszłość, którą bez popadania w sprzeczność można by uznać za zależną od naszych 

                                                                                                                                                                                     
czasu w innym świecie (tamże). Takie wieloświatowe interpretacje są jednak niepokojące z punktu widzenia 
brzytwy Ockhama. Dodam jeszcze, że moje wątpliwości wobec możliwości podróży w czasie pogłębiają bardzo 
zawiłe i nieprzejrzyste przykłady, jakie przytaczają autorzy przywołanego hasła z encyklopedii stanfordzkiej. 
 

849 H. Price, Strzałka..., s. 209. 
 

850 Tamże. 



230 
 

obecnych działań, jest przeszłością niedostępną - tym fragmentem przeszłości, którego nie 

możemy zwyczajnie »obserwować«, zanim przystąpimy do działania, by ją spowodować"851. 

Uważam, iż zamiast „spowodować", lepiej byłoby w tym wypadku napisać „odkryć" 

(„poznać", „uświadomić sobie"). Price jednakże nagminnie miesza porządki: ontologiczny i 

epistemologiczny. Ujmuje asymetryczne pojmowanie czasu antropomorficznie. Twierdzi 

wręcz, że niezdolność oddziaływania na przeszłość jest naszą cechą, a nie wynika „z 

jakiejkolwiek asymetrii korelacyjnej struktury świata względem czasu"852. Sądzę, że ten 

zarzut należałoby postawić raczej wobec jego „symetryzmu". Omawiając na przykład 

„działanie wyprzedzone", pisze: „foton wie [kursywa - M. Ł.] zawczasu o ustawieniu 

polaryzatora"853. Łączenie zaś „symetrycznej" koncepcji czasu z „paradygmatem 

mechanicznym" wyraźnie widać u Price'a po przykładach, jakimi posługuje się w swoich ana-

lizach: kule i ich pędy przed zderzeniami i po nich854. 

Postawiona tu diagnoza o epistemologicznych źródłach „symetrycznych" koncepcji czasu 

(zmienności) nie przesądza oczywiście o nieistnieniu ważkich argumentów 

epistemologicznych wspierających „asymetryczny" punkt widzenia. Można nawet mówić o 

pewnej epistemologicznej (semantycznej) strzałce czasu. Przyjmijmy mianowicie za 

Charlesem S. Peirce'em, że wszelkie poznanie jest znakiem855. Przy czym Peirce'owi chodzi  

głównie o znak „pełny", tj. znak językowy - w jego terminologii „symbol". W ujęciu Peirce'a 

myślenie (poznawanie) realizuje się zatem w języku; postacią istnienia wiedzy jest język. 

Strzałka czasu odzwierciedla się w poznaniu w ten sposób, że gdy wprowadzamy nowe 

terminy i ustalamy ich znaczenie (formułujemy nowe myśli), odwołujemy się do terminów, 

których znaczenie zostało ustalone wcześniej856. Nowe słowo (nowa myśl, intencja 

znaczeniowa) odsyła do wcześniej już wprowadzonego systemu znaków i ich znaczeń (myśli 

                                                           
851 Tamże, s. 213-214. 

852 Tamże, s. 227. 

853 Tamże, s. 211. 

854 Tamże, s. 215-220. 

855 H. Buczyńska-Garewicz, Wartość i fakt. Rozważania o pragmatyzmie. Warszawa 1970, s. 19-71. 
 

856 Nie dotyczy to – jak się zdaje – ustalania znaczenia (odniesienia) nazw własnych (rozumianych jako 
Kripke'owskie „sztywne desygnatory", a nie jako deskrypcje czy wiązki deskrypcji), gdyż znaczenia te 
wprowadzamy w „akcie chrztu", niezależnie od wcześniej ustalonych sensów. 
 



231 
 

wyrażanych przez zbudowane z nich zdania)857. Chociaż - jak wskazuje Thomas S. Kuhn - 

gdy wprowadzamy nowe terminy, definicje odgrywają „znikomą" rolę - wprowadza sieje 

raczej przez ich używanie, organizując odpowiednie eksperymenty w laboratorium - to jednak 

samo przygotowanie takich „pokazów" wymaga przecież teoretycznego opracowania, które 

odwołuje się do wcześniejszej terminologii. Często też, gwoli wprowadzenia nowych pojęć, 

przeprowadza się tylko eksperymenty myślowe. Sam Kuhn pisze na ten temat tak: 

„Rzeczywisty pokaz nie zawsze jest jednak niezbędny. Sytuację przykładową można 

wprowadzić za pośrednictwem opisu dokonanego głównie w terminach pochodzących z 

uprzednio posiadanego słownictwa, w którym jednak tu i ówdzie pojawiają się również i 

nowe terminy"858. Nie jest przy tym wykluczone, że nowo ustalone znaczenie ma zwrotny 

wpływ na znaczenie wprowadzonych wcześniej wyrażeń859. Kierunek operacji 

znaczeniotwórczych zostaje tu jednak zachowany w tym sensie, że znaczenia nowych 

terminów nie ustalają zwykle znaczenia wyrażeń wcześniejszych od podstaw, lecz je 

modyfikują (niekiedy w znacznym stopniu) - następuje eksplikacja pojęć. 

 

 

 

 

                                                           

857 Por.: M. Merieau-Ponty, Fenomenologia percepcji [fragmenty], tłum. J. Migasiński, P. Stefańczyk, 
Warszawa 1993, s. 90. 
 

858 Th.S. Kuhn, Możliwe światy w historii nauki, [w:] Th.S. Kuhn, Droga po „Strukturze", tłum. S. 
Amsterdamski, Warszawa 2003, s. 65. 
 

859 Często jest tak w rozwoju teorii naukowych, że nowa teoria - choć w dużej części sformułowana w terminach 
swej poprzedniczki (przyswojenie nowych terminów w danej nauce wymaga zwykle już wcześniej istniejącego 
rozbudowanego słownictwa) - zawiera terminy nieprzekładalne na język teorii starej, i vice versa (Kuhn nazywa 
to „niewspółmiemością" teorii naukowych - tamże, s. 37). Te nowe terminy (ich sens) modyfikują sens tak samo 
wyglądających, a także „różnokształtnych" terminów teorii wcześniejszej. 
 



232 
 

6. Problem jednoznaczności relacji przyczynowej 

 

Zatrzymam się teraz przy samym zagadnieniu przyczynowości, gdyż - angażując pojęcie 

związku przyczynowego do rozważań nad ukierunkowaniem czasu - poczyniłem wyżej 

założenia, które mogą być kontrowersyjne, a zatem domagają się szerszego objaśnienia. 

Przyjąłem m.in., że - w przeciwieństwie do relacji przyczyna-skutek, która jest jednoznaczna 

(każdej przyczynie odpowiada jeden skutek) - relacja skutek-przyczyna nie jest jednoznaczna 

(ten sam skutek może zostać wywołany przez wiele różnych przyczyn860). Egzemplifikacją 

takiej niejednoznaczności jest na przykład zjawisko ekwifinalności, stwierdzane w przebiegu 

procesów organicznych, polegające na tym, że do tego samego stanu końcowego organizm 

może dojść, wychodząc od różnych warunków początkowych i różnymi drogami861. W tym 

względzie nie zgadzam się z Bungem, który utrzymuje, że jedno-jednoznaczność jest cechą 

charakterystyczną „prostego" - jak to ujmuje - warunkowania przyczynowego: „każdej 

wartości C [causa - M. Ł.] odpowiada jedna tylko wartość E [effectus - M. Ł.] i każdej 

wartości E odpowiada jedna tylko wartość C"862. Wydaje mi się, że także pod względem 

jednoznaczności związek kauzalny jest asymetryczny, tj. nie jedno-jednoznaczny, lecz jedno-

wieloznaczny we wskazanym wyżej sensie (jedna przyczyna - jeden skutek, ale jeden skutek - 

wiele przyczyn863)864. Ten sposób ujęcia wydaje się zgodny z intuicjami zdro-

                                                           
860 I nie chodzi o wielość przyczyn uzupełniających się (cząstkowych) jakiegoś zjawiska (które mogą być 
traktowane łącznie jako jedna przyczyna), ale o przyczyny niezależne. Osobną kwestią jest, czy jakieś zdarzenie 
może mieć w tym samym czasie więcej niż jedną przyczynę. Krajewski sugeruje pozytywną odpowiedź, 
dodając, że „będą to jednak przyczyny różnego rodzaju" (W. Krajewski, Związek..., s. 112). 
 

861 L. von Bertalanffy, Ogólna teoria..., s. 70, 77, 167-169. Przy czym - mimo częstych tendencji w filozofii, by 
wskazywane zjawisko interpretować finalistycznie (ideologicznie) - nie jest to bynajmniej konieczne ani 
najszczęśliwsze. Sądzę - zgadzając się w tym względzie z Bertalanfrym - że da się ono bardzo dobrze ująć w 
kategoriach przyczynowości (tamże, s. 107-110). 
 

862 M. Bunge, O przyczynowosci..., s. 59. 
 

863 Zagadnienie, czy różne przyczyny mogą wywołać ten sam skutek (inaczej: czy przyczyna jest zawsze 
warunkiem koniecznym skutku), podejmuje Krajewski. Ostatecznie opowiada się on za koncepcją 
„zastępowalności przyczyn" – przynajmniej w niektórych przypadkach (W. Krajewski, Związek..., s. 109-110). 
 

864 By uniknąć nieporozumień terminologicznych, można by też ująć to tak: relacja przyczyna-skutek jest jedno-



233 
 

worozsądkowymi: przyczyną bezpośrednią na przykład pożaru lasu (przy odpowiednich 

warunkach towarzyszących) może być zarówno niedopałek papierosa, jak i świadomie 

podłożony ogień czy iskra z elektrowozu. Jeśli jednak na ściółkę padnie iskra, to w 

odpowiednich okolicznościach skutkiem musi być właśnie pożar lasu, a nie co innego. 

„Formalnym" uzasadnieniem jedno-wieloznaczności związku kauzalnego mogłoby być to, iż 

przyczyna bezpośrednia (częściowa865) stanowi warunek dostateczny zaistnienia ściśle 

określonego skutku, a zatem w określonych warunkach powoduje go nieuchronnie866. Skutek 

zaś jest jedynie warunkiem koniecznym zachodzenia przyczyny867. Z przedstawionym 

ujęciem pozostaje w zgodzi reguła – dotycząca relacji przyczynowej – uznawana przez 

Łukasiewicza: zachodzenie skutku nie wywołuje z koniecznością zachodzenia przyczyny, a 

niezachodzenie przyczyny nie pociąga z koniecznością niezachodzenia skutku"868. Dodajmy 

                                                                                                                                                                                     
jednoznaczna, a relacja skutek - przyczyna  – jedno-wieloznaczna. 
 

865 Są jeszcze warunki towarzyszące, przyczyny pośrednie, które stanowią warunki (tło) konieczne do zajścia 
skutku i wraz z przyczyną bezpośrednią stanowią całkowitą przyczynę danego zdarzenia. Przeciwko dystynkcji 
przyczyna całkowita - przyczyna częściowa występuje Łukasiewicz, dla którego „Przyczyna cząściowa nie jest 
w ogóle przyczyną, bo zachodzenie jej nie wywołuje z koniecznością skutku" (J. Łukasiewicz, Analiza..., s. 44). 
Obawiam się jednak, że przy takim rozumieniu, jakie proponuje Łukasiewicz, należałoby uznać, że w sensie 
ścisłym przyczyną danego zdarzenia są wszystkie poprzedzające go zdarzenia we wszechświecie - a w każdym 
razie wszystkie te okoliczności, które mają istotny bezpośredni i pośredni wpływ na to zdarzenie. 

 
 

866 Artur Schopenhauer w rozprawie O wolności ludzkiej woli (tłum. A. Stögbauer, Warszawa 1991) zwraca 
uwagę, że jeśli pojęcie wolnej woli nie jest puste, to istnieją w świecie zdarzenia (wybory, decyzje, intencje itp.), 
do których zajścia wystarczą tylko warunki konieczne. Z chwilą gdy do warunków koniecznych dołączą się 
warunki dostateczne, skutek (także w sferze mentalnej) następuje z koniecznością i o wolnej woli nie może być 
mowy. 
 

867 Za Krajewskim zwróćmy uwagę, że utożsamienie warunków koniecznych lub dostatecznych z przyczynami 
nie jest, ogólnie biorąc, właściwe. Czym innym bowiem jest przyczynowanie jako realna relacja „energetyczna", 
a czym innym warunkowanie w sensie logicznym. To ostatnie nie przesądza o relacji czasowej: warunek 
dostateczny (konieczny) może zarówno poprzedzać, jak i następować w czasie po zdarzeniu warunkowym. Dla-
tego, jak pisze Krąjewski, pojęcia warunku koniecznego i warunku dostatecznego „nie wystarczają do 
charakterystyki związku przyczynowego" (W. Krajewski, Związek..., s. 101). 
 

868 J. Łukasiewicz, Analiza..., s. 28. 
 



234 
 

jeszcze, że bezpośredni związek z jedno-wieloznacznym charakterem przyczynowości zdaje 

się mieć następująca „sytuacja metodologiczna" opisana przez Watanabe'a: „Prediction is 

specific and almost deterministic, in the sense that the answer is almost unique, whereas 

retrodiction is utterly unspecific"869. 

Zwróćmy też uwagę, że jeśli implikację logiczną zinterpretujemy - jak wyżej - jako 

relewantną implikację przyczynową    (czytaj: jeśli  , to  spowodowane przez  ), to 

uznanie wielości możliwych przyczyn danego skutku będzie mogło służyć jako wyjaśnienie 

redukcyjności (zawodności) wnioskowań od  i  do  . Wnioskowanie redukcyjne - 

przypomnijmy - to takie, w którym wniosek nie wynika logicznie z przesłanki (dla danego 

następstwa możliwa jest więcej niż jedna racja). Przy przyjętej tu interpretacji kauzalnej, 

gdyby okazało się, że dla określonego skutku istnieje dokładnie jedna przyczyna, to redukcja 

(wnioskowanie od skutku do przyczyny) przeszłaby w dedukcję. Z drugiej strony, ponieważ 

założyliśmy, że dana przyczyna ma dokładnie jeden skutek, wnioskowanie od przyczyny do 

skutku będzie miało charakter dedukcji. 

Z przyjętego tu punktu widzenia trudno zgodzić się też z Lewisa analizą przyczynowości, 

prowadzoną w kategoriach „kontrfaktycznych okresów warunkowych". Lewis uważa, że 

asymetrię przyczynowości wyjaśnia równoważność stwierdzeń „A spowodowało B" oraz 

„gdyby nie A, to nie B". Przy czym głównym momentem decydującym o asymetrii jest 

według niego jawna paradoksalność twierdzeń kontrfaktycznych ukierunkowanych od 

przyszłości ku przeszłości (na przykład gdybym nie napisał książki, to bym się nie 

narodził)870. Cały jednak problem z analizami Lewisa bierze się stąd, że trudno jest - przy 

moich założeniach (jedno-wieloznaczności relacji przyczynowej) - uznać obowiązywanie 

powyższej równoważności. Otóż B mogłoby być spowodowane przez jakieś - różne od A - C. 

Trzeba jednak powiedzieć, że nie wszyscy teoretycy akceptują ideę jednoznaczności 

relacji przyczyna-skutek w sensie: jedna przyczyna powoduje jeden skutek. Na przykład Leon 

Koj sugeruje, że istnieją takie działania, w których jedna i ta sama przyczyna powoduje wiele 

skutków871. Jako egzemplifikację takiego stanu rzeczy podaje on uderzenie neutronu w jądro 

                                                           

869 S. Watanabe, Creative Time, s. 181. 
 

870 Por.: H. Price, Strzałka..., s. 175. 
 

871 L. Koj, A. Modrzejewska, Próbne ujęcie..., s. 390-391. Mówiąc ściśle: Koj - zamiast o przyczynach i 



235 
 

uranu, które skutkuje powstaniem bardzo wielu cząstek rozpadowych872. Wątpliwość, jaka 

pojawia się w tym przypadku, jest następująca: przecież każdej z cząstek rozpadowych nie 

można z osobna traktować jako skutku. Skutkiem jest - jak należałoby rzecz ująć - zdarzenie 

polegające właśnie na emisji wielu cząstek rozpadowych. 

Z zakładaną przeze mnie jednoznacznością związków kauzalnych jest też być może 

inaczej w „indeterministycznej" (statystycznej) mechanice kwantowej, w której można by 

kwestionować sensowność stosowania pojęcia warunków dostatecznych (rozumianego tak, że 

tam, gdzie zachodzą warunki dostateczne jakiegoś zdarzenia, zdarzenie to następuje 

nieuchronnie) w odniesieniu do mikroświata. Czy kwantowy charakter zmian zachodzących 

w mikroświecie nie wyklucza istnienia warunków dostatecznych w klasycznym 

(makroskopowym, ściśle deterministycznym) sensie? Czy istnienie tych ostatnich nie zakłada 

ciągłości przepływu energii między układami fizycznymi? Przyjmijmy (upraszczając nieco), 

że warunkiem dostatecznym świecenia żarówki jest naciśnięcie klawisza włącznika. Ale 

czynność ta jest przecież procesem ciągłym i rozkłada się na szereg warunków koniecznych 

(przyłożenie palca, naciśnięcie z mniejszą, a stopniowo z coraz większą siłą itd.). Warunek 

dostateczny jest właściwie trudno uchwytną granicą tego ciągłego przepływu energii. Wydaje 

się zatem, że tam, gdzie nie ma ciągłości, nie można mówić o warunku dostatecznym w 

sensie klasycznym. Skoro istnieje - co zakładamy w mechanice kwantowej - „najmniejszy 

kwant działania", to można się spodziewać, że energia ta może wywoływać (jednocześnie lub 

lepiej: z określonym prawdopodobieństwem) rozmaite zmiany układu (skutki), dla których 

wywołania potrzeba nie więcej energii, niż niesie ze sobą elementarny kwant. W takim sensie 

elementarny kwant działania nie może być chyba uważany za przyczynę dostateczną 

(wywołującą swój skutek nieuchronnie) żadnego z możliwych skutków (efektów pomiaru) z 

osobna. Jest to w każdym razie problem do dyskusji. 

Wracając jednak do makropoziomu: ponieważ - jak przyjąłem - dana przyczyna 

(bezpośrednia, tj. będąca warunkiem dostatecznym skutku) powoduje swój skutek 

jednoznacznie i nieuchronnie, zaistnienie skutku można potraktować jako warunek konieczny 

uprzedniego zaistnienia przyczyny (przy przyczynowej interpretacji okresu warunkowego 

będzie to zgodne z rozumieniem logicznym, w którym następnik okresu warunkowego można 

rozumieć jako podający warunek konieczny zajścia poprzednika): gdyby nie pojawił się ten 
                                                                                                                                                                                     

skutkach - pisze o „agensach" i „ewentach", ale w moim przekonaniu ta różnica terminologiczna nie ma w tym 
wypadku większego znaczenia. 
 

872 Tamże, s. 391. 



236 
 

oto skutek, nie wystąpiłaby ta a ta całościowa (obejmująca warunki konieczne i dostateczne) 

przyczyna. Nie znaczy to oczywiście, że gdy pojawia się skutek, to wcześniej musiała wy-

stąpić ta a ta przyczyna dostateczna (warunek konieczny wystąpienia skutku może być 

bowiem dopełniany przez rozmaite warunki dostateczne - przyczyny bezpośrednie). 

Nie sądzę zatem, aby - jak ujmuje to Bunge - determinacja przyczynowa różniła się od 

teleologicznej (różne środki - jeden cel) czy statystycznej (różne mikrostany - jeden 

makrostan) cechą jedno-jednoznaności. Jeżeli przez skutek rozumieć „ostateczny" (końcowy) 

stan układu, do którego prowadzi zadziałanie przyczyny, to stosunek przyczynowy może być 

jedno-wieloznaczny w określonym wyżej sensie873. 

Pewien problem powstaje wówczas, gdy przez skutek rozumieć nie tylko końcowy stan 

układu, ale także szczególny sposób jego realizacji. W tym wypadku wydaje się, że różne 

przyczyny będą miały zawsze różne skutki (zachowana zatem będzie jedno-jednoznaczność 

relacji kauzalnej). Las zapalony od iskry będzie płonął inaczej niż w przypadku umyślnie 

podłożonego ognia.  

Jeśli weźmiemy z kolei pod uwagę odmienne warunki towarzyszące, to ta sama 

przyczyna może mieć różne skutki. Przy tych ostatnich założeniach (których jednak nie będę 

tu uznawał za obowiązujące) relacja kauzalna byłaby nie jedno-wieloznaczna, ale wielo-

jednoznaczna (ta sama przyczyna - wiele możliwych skutków; jeden skutek - jedna 

przyczyna). 

 

 

 

 

 

                                                           

873 W tym względzie stosunek kauzalny przypomina funkcję matematyczną, która jest przyporządkowaniem 
jednoznacznym (istnieje dokładnie jedna wartość funkcji przy danym argumencie), ale nie jedno-jednoznacznym 
(funkcja może przybierać tę samą wartość od różnych argumentów). 
 



237 
 

7. Zagadnienie czasu rozgałęziającego się 

 

Pozostając przy uznanej wyżej jedno-wieloznaczności związku kauzalnego i próbując 

znaleźć pewne jej odzwierciedlenie w dziedzinie stosunków temporalnych, można przyjąć 

hipotezę, że asymetria relacji przyczynowej wyraża się w tym, że przeszłość (teraźniejszość) 

jednoznacznie określa przyszłość (teraźniejszość): czas (bieg świata) nie rozgałęzia się 

(nierozgałęzioność jako jedna z topologicznych własności czasu874). Ponieważ zaś przyszłość 

(teraźniejszość) nie wpływa na przeszłość, uznanie, że ten sam skutek może mieć wiele 

przyczyn, nie grozi rozgałęzieniem czasu jako swą konsekwencją ontologiczną. 

Rozgałęzienie - tak jak samo odwrócenie czasu - jest przypuszczalnie czymś czysto 

teoretycznym, abstrakcyjnym. Asymetria przyczynowości przekłada się na stosunki 

temporalne także w ten sposób, iż przeszłość nie może być zmieniona (banalna to prawda, ale 

„co się stało, to się nie odstanie ")875. W stosunku do pewnego zdarzenia Z, które zaszło w 

czasie t1, trudno byłoby utrzymywać po upływie pewnego czasu, że nie zaszło ono w t1. Na 

poziomie epistemologicznym można to ująć tak: prawda historyczna jest wieczna (chociaż 

oczywiście nie - odwieczna). Przyszłość z kolei podlega naszemu wpływowi: możemy 

uniemożliwić przyszłe zdarzenia, zapobiec im876. Jest to możliwe nawet wtedy, gdy stoimy na 

stanowisku determinizmu, zgodnie z którym przyczyny wywołują swoje skutki w sposób 

nieuchronny i jednoznaczny. Determinizm nie musi być bowiem fatalizmem, tj. głosząc 

konieczną i powszechną zależność między przyczyną i skutkiem (lub inaczej: uznając, że 

teraźniejszość determinuje przyszłość w zupełności), nie musimy przyjmować, że nic nie jest 

w stanie odmienić warunków przyczynujących w ten sposób, iż pojawi się skutek inny niż 

ten, który zaszedłby, gdyby warunki te pozostały niezmienione. Determinizm może głosić 

tylko tyle: jeśli rzeczy będą się miały, jak obecnie, zajdzie to a to, ale nie powinien 

                                                           

874 Rozpatrując problem od strony logicznej: nierozgałęzioność (nierozwidlanie się, nierozgałęzianie się serii 
czasowej w obu kierunkach) związana jest (gwarantowana jest) przez dwie własności (properties) czasowej 
relacji następstwa R, zwane przez McArthu-ra „right-linearity" oraz „left-linearity", które odpowiednio można 
wyrazić, jak następuje: l) Dla każdego x, dla każdego y i dla każdego z jeśli R(x,y) i R (x, z), to z=y lub R (y, z), 
lub R (z, y); 2) Dla każdego x, dla każdego y i dla każdego z jeśli R(y,x) i R(z,x), to y=z lub R(z,y), lub R(y, z) 
(R.P. McArthur, Tense Logic, s. 29). 
 

875 Wspominałem już o tym wyżej: podrozdział 6. rozdziału I. 
 

876 Por.: M. Dummett, Truth and the Past, „The Journal of Philosophy" 2003, vol. C, no. l, s. 46. 
 



238 
 

wykluczać, że coś może wpłynąć na stan obecny877. Fatalizm jest stanowiskiem irracjonalnym 

i trudnym do utrzymania878. Wydaje się, że nie należy - jak robi to na przykład Dummett - 

rozpatrywać przekonania o niemożliwości wpływania na przeszłość jako „ścisłego 

analogonu" fatalistycznej argumentacji przeciw możliwości wpływania na przyszłość879. 

Fatalizm jest stanowiskiem modalnie o wiele „mocniejszym". Wśród jego przesłanek zawiera 

się nie tylko: „jeśli C (causa), to E (effectus)", lecz także: „nie jest możliwe, że nie-C".    

Można zatem przyjąć, że zdarzenia przyszłe są „kontyngentne"880. Jeśli twierdzę, że jutro 

zajdzie A, to dziś twierdzenie to nie jest ani prawdziwe, ani fałszywe (chyba że warunkowo: 

jeśli utrzymają się takie a takie warunki, to jutro zajdzie A), gdyż - ze względu na możliwość 

zmiany okoliczności przyczynujących - A może zajść albo nie zajść. 

Wracając do własności nierozgałęzioności, którą tradycyjnie przypisuje się czasowi881, 

wydaje mi się, że harmonizuje ona dobrze z naturą  warunkowania przyczynowego, które w 

zasadniczym sensie też nie może być traktowane jako rozgałęzione. Bunge pisze wprawdzie o 

rozgałęzionym warunkowaniu przyczynowym, przez które rozumie alternatywną wielość 

przyczyn (lub skutków)882, sądzę jednak, że rozgałęzioność ta może być interpretowana 

jedynie potencjalistycznie, tj. jako możliwość spowodowania danego skutku przez różne 

przyczyny lub - co nie zgadza się już z przyjętym przeze mnie rozumieniem więzi kauzalnej - 

wywoływania różnych skutków przez daną przyczynę (w tych samych warunkach  

towarzyszących). Tak więc ową „alternatywną" wielość przyczyn (lub skutków) należy 

rozumieć w sensie alternatywy rozłącznej: zamiast tej przyczyny (skutku) mogłaby być inna 
                                                           

877 Sam determinizm, jak zwraca uwagę na przykład Reichenbach, nie jest obserwowalnym faktem, lecz jedynie 
hipotezą, bazującą na ekstrapolacji obserwowanych regularności na nieobserwowalne. Zawsze istnieje 
możliwość pomyłki. Nigdy bowiem nie potrafimy uwzględnić wszystkich istotnych czynników w naszych 
przewidywaniach (H. Reichenbach, The Direction..., s. 82). 
 

878 Por.: M. Bunge, O przyczynowości..., s. 129-136. 
 

879 M. Dummett, Bringing..., s. 126. 
 

880 „Coś jest kontyngentne wtedy i tylko wtedy, gdy nie jest konieczne i nie jest niemożliwe” (J. Łukasiewicz, 
Sylogistyka..., s. 208). 
 

881 Patrz np.: Z. Augustynek, Własności czasu. 
 

882 M. Bunge, O przyczynowości..., s. 158. 
 



239 
 

(inny), ale nie jest tak, że obie (oba)  występują faktycznie w rzeczywistości. Nie można - jak 

się zdaje -  mówić o realnych różnych przyczynach (lub skutkach) danego zdarzenia. Można 

wprawdzie mówić o koniunkcyjnej wielości przyczyn (lub skutków), ale wtedy owe 

przyczyny (skutki) należy traktować jako cząstkowe i ujmować łącznie883. Rozgałęzienie 

więzi przyczynowej byłoby ontologicznie „niebezpieczne", gdyby realna wielość 

niezależnych przyczyn powodowała jeden skutek bądź jedna przyczyna sprawiała realną 

wielość niezależnych skutków (nazwijmy to „silnym rozgałęzieniem przyczynowym"). 

Dopiero bowiem w tym wypadku zagrożona byłaby „liniowość" relacji przyczynowej, a w 

konsekwencji - czasu (jeśli za ontologiczny fundament czasu uznać związek przyczynowy). 

Idea „silnego rozgałęzienia" dopuszcza zajście więcej niż jednej z możliwości, a zatem - 

wielość niezależnych historii pewnego obiektu (układu). Jak słusznie zauważa Bunge, 

uznanie możliwości wielości przyczyn lub skutków sprawia, że obraz łańcucha 

przyczynowego przestaje być adekwatnym modelem stawania się884. Można to ująć tak, że 

zmieniający się pod wpływem oddziaływania przyczynowego obiekt O byłby - ze względu na 

powodowaną w nim wielość niezależnych skutków - zarazem O i nie-0, miałby różne historie. 

Niektórzy wskazują jednak, że takie rozszczepienie czasu (relacji przyczynowej - jeśli 

przyjmiemy kauzalną teorię czasu) nie kłóci się z ontologiczną wersją zasady 

niesprzeczności, gdyż każda z odnóg stanowi w sobie niesprzeczny wzgląd (aspekt), pod 

jakim rozpatrujemy dany obiekt czasowy. W zasadzie niesprzeczności zaś chodzi o to, aby 

cecha „sprzeczna" przysługiwała przedmiotowi pod tym samym względem885. Można tu 

jednak wyrazić wątpliwość, czy sprzeczność nie pojawia się już w punkcie węzłowym 

rozgałęzienia: czy zdarzenia, które zapoczątkowuje dwie radykalnie odmienne (wzajem 

sprzeczne) historie danego obiektu, nie należy uznać za wewnętrznie sprzeczne? Abstrahując 

jednak od kwestii sprzeczności, koncepcję czasu rozgałęzionego na pewno problematyzuje jej 

konfrontacja z Ockhamowską brzytwą.  

                                                           

883 Na przykład van Benthem pisze o nieistnieniu temporalnej różnicy między pewnymi zdarzeniami 
(traktowanymi przez niego nie „punktowo", lecz jako interwały), nazywając je zawartymi w sobie (J.F.A.K. van 
Benthem, The Logic..., s. 118). I właśnie przyczyny lub skutki cząstkowe można traktować jako zawarte w 
przyczynach lub skutkach całościowych. Jako przykłady zdarzeń nierozróżnialnych w powyższym sensie można 
przytoczyć: ruch i tarcie, zmiana objętości i wzrost ciśnienia etc. 
 

884 M. Bunge, O przyczynowości..., s. 157. 

885 Por.: A. Pietryga, Status zasady sprzeczności w świetle logiki współczesnej, Kraków 2004,s. 30, 37. 
 



240 
 

Chcę przy tym podkreślić, że postulując nierozgałęzioność zależności przyczynowych, 

nie zamierzam przeczyć realnej wielokierunkowości oddziaływań przyczynowych. W 

pewnym bowiem sensie założenie liniowości procesów kauzalnych jest mocną idealizacją 

(idealizacyjne założenie izolacji poszczególnych szeregów przyczynowych886). Można 

przecież uznać, że świecenie Słońca na przykład powoduje różne „niezależne" od siebie 

skutki, takie jak zjawisko fotosyntezy i parowanie oceanów. Pisząc o nierozgałęzioności, chcę 

jedynie zwrócić uwagę, że jedna i ta sama przyczyna nie może powodować w danym układzie 

wielu wykluczających się skutków, gdyż wtedy mielibyśmy wielość historii tego układu. Ta 

sama przyczyna może natomiast powodować - jak widać to na przykładzie ze Słońcem - wie-

lość dopełniających się (cząstkowych) skutków887. 

Chociaż - jak próbowałem wykazać - własność nierozgałęzioności czasu ma swoje 

solidne uzasadnienie w ontologii relacji przyczynowej i powinna być uznana za obiektywną 

cechę zmienności bytu realnego, to niekiedy rozważa się ideę czasu rozgałęzionego - na 

przykład na poziomie czysto formalnym w niektórych systemach logik temporalnych. Jeśli 

nierozgałęzioność czasu uznamy za realną własność „naszego" świata (czy - szerzej - 

wszechświata), to badania nad czasem rozgałęzionym będą aprioryczną analizą idei (idei 

czasu jako rozgałęzionego), a zatem będą dociekaniami ontologicznymi w sensie 

Ingardena888. Ponieważ takie „formalno-ontologiczne" analizy dotyczą pewnej możliwości 

bytowej (w jakimś „świecie możliwym" zmienność bytu mogłaby realizować się w sposób 

rozgałęziony), nie od rzeczy będzie poświęcić nieco uwagi pojęciu czasu rozgałęzionego. Jest 

to tym bardziej celowe, że sama „metafizyczna" teza o nierozgałęzioności czasu ma charakter 

hipotetyczny. Niektórzy mogliby na przykład wskazywać, że supozycja ta załamuje się w 

odniesieniu do „najniższego" poziomu organizacji materii – mikropoziomu. W mechanice 

kwantowej mówi się o wielu „aktualnych" historiach danej cząstki elementarnej. 

Rozgałęzioność zmienności (czasu) na mikropoziomie mogłaby być też sugerowana przez 

                                                           
886 M. Bunge, O przyczynowości..., s. 158-169. 
 

887 Reichenbach mówi w podobnym przypadku o „wspólnej przyczynie" (common cause) i „wspólnym skutku" 
(common effect). Przykład: burza, powodując jednocześnie pioruny i wiatr, jest przyczyną pożaru na dużym 
obszarze buszu (H. Reichenbach, The Direction..., s. 157). 
 

888 R. Ingarden, Spór..., t. I., s. 45-57. 
 



241 
 

kwantową zasadę superpozycji stanów889, ale w tym przypadku wiele zależy od filozoficznej 

interpretacji pojęcia prawdopodobieństwa (potencjalności). 

Podstawowym (bazowym) systemem logiki czasu rozgałęzionego jest - według 

McArthura - system Cocchiarelli (CR), który powstaje z minimalnego (bazowego) systemu 

logiki temporalnej890 przez dodanie aksjomatu „FFA  FA"891. Treść tego aksjomatu można 

oddać następująco: jeśli w przyszłości obowiązuje, że w przyszłości A, to w przyszłości A892. 

McArthur zwraca uwagę, że rozgałęzioność w CR dochodzi do głosu niejako „przez 

nieobecność" (by default), gdyż aksjomaty nie wymagają korespondujących z nimi modeli 

przedstawiających rozgałęziający się porządek czasowy893. Jeżeli do CR dołączymy aksjomat 

następujący: (PA & PB)  (P(A & B)  ((P(A & PB)  P(PA & B)))894, to rozgałęzienie 

będzie dopuszczalne tylko od „strony prawej", tj. w przyszłości (tzw. system Kb)895. Warunek 

wyrażony w przywołanym aksjomacie zabezpiecza bowiem system przed sytuacją, w której 

PA & PB jest prawdziwe w pewnym momencie historycznym, ale A i B nie są prawdziwe w 

tym samym momencie historycznym i żadne z nich (żadna z opisywanych przez nie sytuacji) 

nie znajduje się w przeszłości drugiego. Jeśli zaś zamiast tego ostatniego aksjomatu do 

systemu dołączymy następujący aksjomat: (FA & FB)  (F(A & B)  ((F(A & FB)  F(FA 

&B))), to - jak wynika z poczynionego wyżej wyjaśnienia - rozgałęzienie będzie możliwe 

tylko od „strony lewej", tj. od przeszłości. Oba zaś ze wskazanych aksjomatów dołączone do 

systemu logiki czasu czynią z niej system linearny bez rozgałęzień. 

Dla logik temporalnych (CR i Kb) można przyjąć semantykę sformułowaną w terminach 

„momentów historycznych". Momenty historyczne McArthur definiuje jako trójki typu  

(, R, ), gdzie   jest zbiorem indeksowanych wartościowań logicznych (set of indexed 

                                                           
889 M. Heller, Mechanika..., s. 28-29. 
 

890 R.P. McArthur, Tense Logic, s. 17-18. 
 

891 Tamże, s. 37. F jest tu operatorem czasu przyszłego, a A zmienną zdaniową. 

892 Notabene w CR daje się udowodnić twierdzenie PPA  PA, gdzie P jest operatorem czasu przeszłego (tamże, 
s. 26). 
 

893 Tamże, s. 37. 

894 Tamże. P jest tu operatorem czasu przeszłego. 
 

895 Tamże. 



242 
 

truth-value assignments), R jest binarną relacją na , a  jest elementem , służącym jako 

reprezentacja pewnego czasowego stanu świata, którego przeszłość i przyszłość są określone 

przez R i  . Przy czym od porządkującej historyczne momenty relacji R (wyrażenie „R(,)" 

należy czytać:  poprzedza ) wymaga się w CR jedynie posiadania własności 

przechodniości; w Kb zaś posiada ona jeszcze własność „lewostronnej liniowości” (left-

linearity), którą można zapisać, jak następuje: (x) (y) (z) ((R(y, x) & R(z, x))  ((y = z)  

 (R(z, y)  R(y, z))))896. Formalne własności relacji R w CR pokazują, że temporalny 

porządek momentów historycznych może rozgałęziać się w obie strony (w przeszłość i w 

przyszłość), podczas gdy w Kb - tylko w przyszłość. W obu prezentowanych systemach logiki 

temporalnej formuła FA jest interpretowana jako: na którejś gałęzi na prawo od momentu 

danego, GA zaś jako: na każdej gałęzi na prawo od momentu danego897. PA oraz HA898 są w 

CR interpretowane analogicznie („prawo” zamieniamy na „lewo”), w Kb jednakowoż są one 

interpretowane linearnie899. 

Jak widać z tych ustaleń formalnych, rozgałęzione systemy logiki temporalnej poddają się 

takiej interpretacji, zgodnie z którą może istnieć kilka (wiele) stanów świata w każdym 

kolejnym (lub poprzedzającym) momencie czasu. Jeśli uznamy teraz, że następstwo 

kolejnych stanów świata jest generowane przez relację przyczynową, to taka wizja historii 

świata nie jest, moim zdaniem, przekonująca, gdyż nie zgadza się z zaproponowanym wyżej 

rozumieniem zależności przyczynowej. Jeśli staniemy na gruncie semantycznej interpretacji 

modelu CR, to niezgodne z przedstawionym wyżej ujęciem związku przyczynowego będzie 

chociażby to, że dopuszczając rozgałęzienia w „obie strony", CR wprowadza symetryczność 

między przeszłością a przyszłością (a w interpretacji ontologicznej, kauzalnej - między 

przyczyną a skutkiem)900. Chociaż system Kb dopuszczając jedynie rozgałęzienie dla 

przyszłości, nie wprowadza symetryczności we wskazanym względzie, to postulowana w nim 

                                                           
896 Tamże, s. 29. 

897 GA =df ~F~ A (tamże, s. 17). 
 

898 HA =df ~P ~ A (tamże). 
 

899 Tamże, s. 39. 

900 Odnotujmy jeszcze, że McArthur sugeruje dostosowanie CR do poglądu Minkowskiego na relatywistyczy 
(zinterpretowany kauzalnie) czas współczesnej fizyki (tamże, s. 39). 
 



243 
 

asymetria jest nie do przyjęcia, jeśli założyć - jak uczyniłem to wyżej - że stosunek kauzalny 

jest jedno-wieloznaczny (jedna przyczyna – jeden skutek, ale jeden skutek może mieć wiele 

przyczyn). W interpretacji przyczynowej asymetria między przeszłością a przyszłością 

zawarta w Kb oznacza bowiem, że dana przyczyna może mieć wiele osobnych (a nie 

cząstkowych) skutków, zapoczątkowując zupełnie nowe901 odgałęzienie historii danego 

świata. 

W związku ze wskazaną asymetrią systemu Kb pojawia się możliwość jego interpretacji 

modalnej. Otóż  można rozumieć nie jako zbiór aktualnych czasowych stanów świata, lecz 

tak, że jego elementami są możliwe czasowe stany świata, z których tylko niektóre staną się 

aktualne w toku upływu czasu902. To zaś - jak zauważa McArthur - skutkuje różnym 

sposobem rozumienia przeszłości i przyszłości w Kb (i jest to następny przejaw asymetrii 

między tymi dwiema dziedzinami czasowości). Przeszłość w każdym swym historycznym 

momencie składa się tu wyłącznie ze zaktualizowanych stanów świata, podczas gdy 

przyszłość dotyczy wyłącznie tego, co możliwe903. Przy czym jest tak, że możliwe stany 

świata są „realnymi" możliwościami tylko z punktu widzenia stanu aktualnego. Gdy w 

następnym momencie realizuje się jakiś (zawsze jeden) z możliwych stanów świata, pozostałe 

przestają być już możliwościami. „Time has passed them by" - jak wyraża się McArthur. Ina-

czej: do przeszłości danego stanu świata nie należą niezaktualizowane w jakimś 

wcześniejszym czasie możliwości904. 

                                                           

901 Takie, że pewien jego moment (m1), nie będąc identyczny z jakimś innym momentem (m2), wraz z którym 
następuje on po jakimś wybranym momencie (m0), nie będzie ani poprzedzał, ani następował po m2. 
 

902 Tamże. Nie jest to oczywiście jedyna możliwa interpretacja. Można przecież przyjąć, że wszystkie 
„rozgałęzione" stany świata są aktualne, wprowadzając koncepcję wielu aktualnych światów toczących się 
niejako „równolegle". Światy takie posiadałyby własne historie, ale historie te miałyby pewne wspólne etapy - 
różnej zresztą „długości”. 
 

903 Tamże, s. 40. 

904 Ontologicznie biorąc, można by próbować polemizować z taką konsekwencją. Jeśli bowiem uznamy, że z 
pewnym przeszłym (wcześniej zaktualizowanym) stanem świata wiążą się określone możliwości (znajdujące 
ontyczne „umocowanie" właśnie w specyficznym charakterze tego stanu świata), to powinny one wraz z tym 
stanem należeć też do przeszłości stanu świata po nim następującego. Przykład: skoro będąc kiedyś utalen-
towany, młody i zdrowy, pewien człowiek miał możliwość czynnego uprawiania jakiejś dyscypliny sportu, a 
obecnie jako schorowany starzec już jej nie ma, to ta możliwość - jak można rzecz ująć - należy (wraz z 
młodością i zdrowiem) do jego przeszłości. 
 



244 
 

Kontynuując prezentację modalnej interpretacji systemu Kb, odnotujmy jeszcze, że 

twierdzenia w rodzaju FA należy rozumieć raczej jako „możliwe, że będzie A" niż - „będzie 

A". Może być bowiem tak, że chociaż możliwe, że A, to A nigdy aktualnie nie było i nie 

będzie. Połączenie powyższej interpretacji modalnej z koncepcją czasu rozgałęziającego się 

tylko „w przyszłość" (jak w Kb) daje możliwość uchylenia, a w każdym razie osłabienia od 

strony ontologicznej, hipotezy czasu rozgałęziającego się. Jeśliby bowiem założyć, że to, co 

możliwe, nie istnieje w pełni autonomicznie, lecz wiąże się ze spełnianiem pewnych aktów 

intencjonalnych (możliwe jako możliwe do pomyślenia905), to wszystkie odgałęzienia od 

jednej „aktualnej" linii rozwoju świata można by uznać za nierealne (subiektywne), a tym 

samym - podważyć obiektywny sens koncepcji czasu rozgałęzionego. 

Trzeba jednak powiedzieć, że na gruncie logiki modalnej sprawa nie wygląda wcale tak 

jednoznacznie. Wszystko zależy od interpretacji operatorów modalnych: M (jest możliwe, że) 

oraz L (jest konieczne, że). Stoicki logik Diodor zaproponował rozumienie, zgodnie z którym 

możliwe jest to, co albo już teraz jest, albo będzie zaktualizowane w przyszłości, 

symbolicznie: MA =df A   FA906. Takie „mocne" rozumienie możliwości nie harmonizuje z 

przedstawioną wyżej interpretacją systemu Kb. Podobnie zresztą jest z interpretacją 

możliwości, jaką zaproponował Arystoteles. Definiuje on możliwość w terminach PE, T, PY, 

co oddaje następująca formuła: MA =df PA  (A  FA)907. Obie przywołane definicje nie do-

puszczają sytuacji, w której A nigdy nie zostałoby zrealizowane, chociaż obowiązuje MA. 

Przedstawiona w poprzednim akapicie modalna interpretacja czasu rozgałęzionego zakłada 

raczej rozumienie możliwości jako kontyngencji. „Jest kontyngentne, że p - wtedy i tylko 

wtedy, gdy - nie jest konieczne, że p i nie jest konieczne, że nie p"908, czyli inaczej: „Coś jest 

kontyngentne wtedy i tylko wtedy, gdy nie jest konieczne i nie jest niemożliwe"909. Co się zaś 

tyczy interpretacji Diodora i Arystotelesa, to wydają mi się one za „mocne" w tym sensie, że 
                                                           

905 Zawsze można dociekać, jak dalece możliwość pomyślenia jest ugruntowana ontycznie. Trzeba przy tym 
jednak pamiętać, że granice „potencjalistycznego fantazjowania" są bardzo szerokie, a w każdym razie mogą 
być – gdyby ograniczyć się na przykład tylko do obowiązywania zasad logiki. 
 

906 R.P. McArthur, Tense Logic, s. 42. 
 

907 Tamże. 

908 J. Łukasiewicz, Sylogistyka..., s. 208. 
 

909 Tamże. 



245 
 

zacierają granicę między  możliwością a koniecznością. Zgodnie bowiem z tymi określeniami 

moglibyśmy powiedzieć: jeśli możliwe jest, że A, to A musi zajść w jakimś czasie. Nie ma tu 

jedynie konieczności (choć nie jest wykluczone), by A zachodziło w każdym czasie. 

Dodajmy, że także McArthur zwraca uwagę, iż - związany z Diodora definicją M i 

obowiązujący w każdym systemie logiki temporalnej, w którym obowiązuje FFA  FA, 

teoremat FMA  FA jest jawnie niezgodny z intuicją (counter-intuitiye). Nie wydaje się 

bowiem - jak ujmuje to logik - by „będzie możliwe, że A" implikowało „będzie A"910. 

McArthur sugeruje tym samym, iż nie jest „naturalne" takie rozumienie możliwości, zgodnie 

z którym, coś możliwego musi zostać zrealizowane. 

Spójrzmy teraz na system logiki czasu „prawostronnie" rozgałęzionego Kb jako na całość. 

Każda gałąź w takim systemie jest pewną „serią linearną". Rozgałęziający się model może 

być zatem rozpatrywany jako zbiór częściowo zachodzących na siebie modeli linearnych. 

McArthur proponuje wyróżnić jedną z gałęzi tego zbioru jako „actual future", przez  co 

rozumie, że będzie to ta seria przyszłych stanów świata, które się zrealizują, podczas gdy 

pozostałe gałęzie - choć możliwe - nigdy się nie zrealizują, pozostając „czystymi" 

możliwościami911. Jest jednak pewna trudność w takiej interpretacji: jeżeli wyszczególniona 

gałąź już teraz będzie traktowana jako przyszła seria, to nie będzie mogło być inaczej niż tak, 

jak ona „wskazuje", a w związku z tym stany świata na innych gałęziach nie będą - jak 

ujmuje to McArthur - bardziej możliwe niż te, które już sytuują się w przeszłości 

(rozgałęzienia niezrealizowane). Wyjściem z tej sytuacji jest uznanie, że jedna z gałęzi 

wychodzących z danego „punktu węzłowego" jest tą, która stanie się aktualna - tyle tylko, że 

nie wiemy, która to jest912. Zamiast twierdzić, że określona gałąź jest aktualną przyszłością 

danego historycznego momentu, można arbitralnie wybrać którąś z gałęzi i nazwać ją za 

Priorem „prima facie future" tego momentu. FA dla tego momentu będzie prawdziwe wtedy i 

tylko wtedy, gdy A będzie prawdziwe dla któregoś punktu tej arbitralnie wybranej gałęzi, GA 

zaś - wtedy i tylko wtedy, gdy A będzie prawdziwe dla każdego punktu tej gałęzi913. Przy 
                                                           

910 R.P. McArthur, Tense Logic, s. 44. 
 

911 Tamże, s. 46. 

912 Ktoś mógłby zwrócić uwagę, że jest to subiektywna (epistemiczna) podstawa do odrzucenia skrajnego 
determinizmu. 
 

913 R.P. McArthur, Tense Logic, s. 46. 
 



246 
 

czym operatory modalne   M i L mają w tej interpretacji takie same warunki prawdziwości 

jak, odpowiednio, operatory F i G w oryginalnej wersji Kb
914. Zarysowany tu system 

McArthur nazywa OT i wyjaśnia, że litera „O" pojawia się w związku z Ockhamem, którego 

pogląd na kontyngencję przyszłości był w tym przypadku inspiracją915. Zawartą w tym 

systemie ideę ontologiczną można chyba streścić tak: chociaż „jest” wiele możliwości 

ewolucji danego układu, to zrealizuje się tylko jedna. Inaczej: tylko jedna gałąź może być 

interpretowana jako przyszłość danego (źródłowego) momentu historycznego. Takie 

rozwiązanie „uwalnia" nas od konieczności przyjmowania wielu alternatywnych i równo real-

nych historii danego układu. Chyba tylko w takim sensie można przyjąć popularny w filozofii 

czasu model „drzewa", w którym pień naśladuje niezmienną przeszłość, punkt węzłowy - 

teraźniejszość, a rozgałęzienia korony - przyszłość, reprezentowaną przez alternatywne (ale 

nie równie realne!) światy możliwe, zgodne ze stanem aktualnym świata i będące kontynuacją 

jego historii916. Wydaje się przy tym, że możliwość można w tym przypadku traktować jako 

kategorię intencjonalną: możemy sobie pomyśleć, że mogło być inaczej, niż było, lub 

możemy pomyśleć sobie wiele scenariuszy ewolucji danego układu. Przy czym „możliwość 

pomyślenia sobie" powinna być interpretowana także w kontekście ontologicznym, w takim 

mianowicie sensie, że struktura bytu realnego (obowiązujące w nim prawidłowości różnych 

poziomów bytowych) wyznacza ową możliwość. Zupełnie zatem oderwane od takiego 

kontekstu ontologicznego (lub wręcz z nim niezgodne) fantazjowanie na temat możliwych 

przebiegów ewolucji rozmaitych układów nie wchodziłoby zatem w zakres tego pojęcia. 

Podobnie jak wiele innych „obiektów", które nie mogą zaistnieć bez kontekstu 

intencjonalnego (na przykład uniwersytet, system prawny czy książka), tak również 

możliwość musi mieć „obiektywne" (tj. pozaświadomościowe) podstawy. 

Zwróćmy jeszcze uwagę, że w zaproponowanej interpretacji systemu OT o tym, która z 

gałęzi rzeczywiście, a nie tylko prima facie, jest przyszłością danego (źródłowego) momentu 

historycznego, możemy wiedzieć dopiero ex post („Sowa Minerwy wylatuje o zmierzchu"). 

Na tym właśnie polega kontyngencja zdarzeń przyszłych. Dane zdarzenie możliwe może 

zajść, ale może też nie zajść; jeśli zajdzie, znajduje się na rzeczywistej gałęzi przyszłości 
                                                           

914 Tamże. 

915 Tamże, s. 46, 52. 

916 M. Dorato, Time..., s. 98. Oczywiście metafora drzewa ma ograniczoną wartość poznawczą, gdyż nie 
unaocznia samej istoty czasu – zmienności, będąc swoistym uprzestrzennieniem „obrazu" czasu. 
 



247 
 

odpowiedniego procesu, jeśli zaś nie - „umiejscowione" jest na którejś gałęzi zdarzeń tylko 

możliwych i nie można mu przypisywać sposobu istnienia, który nie uwzględniałby kontekstu 

epistemicznego, intencjonalnego. Pozostaje tu wszakże jeszcze jeden problem: samą 

kontyngencję można wiązać bądź z „indeterminizmem" ontycznym (realnym brakiem 

jednoznacznego, koniecznego warunkowania „przyszłości przez przeszłość"), bądź - by użyć 

sformułowania Witkacego -z „indeterminizmem bezradnościowym", czyli takim, który 

wynika z naszych ograniczeń poznawczych. 

Przeciwko koncepcji czasu rozgałęzionego można wreszcie wysunąć argument 

odwołujący się do idei „temporalnego wszechzwiązku zdarzeń". Van Benthem wyraża ją tak: 

„[...] no two points in time should be utterly unrelated"917. W świetle tego postulatu można 

sobie zadać pytanie: czy dwa zdarzenia za „punktem węzłowym", znajdujące się na dwóch 

różnych odgałęzieniach czasu, są jeszcze temporalnie powiązane? Na pewno trudno tu mówić 

o możliwości bezpośredniego określenia relacji czasowych między tymi zdarzeniami, gdyż 

znajdują się one jak gdyby w różnych „wymiarach czasowych". Oba te zdarzenia można 

jednak określić na przykład jako późniejsze wobec zdarzenia zachodzącego w „punkcie 

węzłowym". Być może tę sytuację ma na myśli van Benthem, uznając, że koncepcja 

linearności czasu jest zbyt radykalnym zastosowaniem przywołanej zasady, i proponując 

słabszą jej wykładnię: „any two points should be connected, in the sense that one can go from 

one to the other by 'zigzagging through time'"918. 

W każdym razie koncepcja czasu rozgałęziającego się nastręcza - jak widzimy - licznych 

trudności „onto-logicznych": związanych z rozumieniem przyczynowości oraz z 

wprowadzeniem do systemu modalnej kategorii możliwości. 

 

 

 

 

                                                           
917 J.F.A.K. van Benthem, The Logic..., s. 36. 
 

918 Tamże. 



248 
 

8. Kauzalizm a ontyczne novum 

 

Powszechnie przyjmuje się, o czym niejednokrotnie wspominałem, że zmienność jest 

ontycznym fundamentem czasu919. Za ewidentny można też uznać związek zmienności z 

przyczynowością: w pewnych układach określone zdarzenia (przyczyny) powodują zmiany, 

czyli inne zdarzenia jako swoje skutki. Bunge pisze: „Determinizm przyczynowy jest bez 

wątpienia teorią zmian"920. Ten sam autor podaje jednak w wątpliwość możliwość 

wytłumaczenia na gruncie kauzalizmu powstawania tego, co nowe w sensie jakościowym, 

twierdząc, że kauzalizm zdolny jest jedynie do wytłumaczenia novum ilościowego921. Jeśli 

przyjmiemy (co czynię w tej książce) przyczynową koncepcję czasu, to znajdziemy się w 

dość trudnej sytuacji. Odróżnienie bowiem przeszłości, teraźniejszości i przyszłości - o ile ma 

sens obiektywny - zdaje się zakładać pojawianie się „w czasie" novum jakościowego922. 

Powszechna jest idea historii jako liniowego albo spiralnego ciągu następujących po sobie 

niepowtarzalnych zmian jakościowych jako następstwa unikatowych zdarzeń923. Ze względu 

na wskazaną trudność celem prowadzonych niżej analiz jest - mówiąc najogólniej - próba 

                                                           
919 Pojęcie zmiany jest jednak wieloznaczne. Na przykład Broad rozróżnia trzy podstawowe warianty: l) zmiana 
własności rzeczy, 2) zmiana w zdarzeniach, polegająca na przechodzeniu z teraźniejszości w coraz dalszą 
przeszłość, 3) zmiana przebiegająca od przyszłości ku teraźniejszości. Ten trzeci rodzaj zmiany nazywa 
„stawaniem się" (becoming) i wskazuje na zależność od niego pierwszych dwóch (C.D. Broad, Scientific 
Thought, s. 67). Stawanie się można zaś interpretować jako realizację pewnego novum. 
 
 

920 M. Bunge, O przyczynowosci..., s. 246. 
 

921 Podobną myśl można znaleźć w Process and Reality Whiteheada, który stwierdza, że akty przyczynowania 
(w jego terminologii - simple physical feelings) ucieleśniają reproduktywny charakter natury. Na mocy tych 
aktów czas jest - jak ujmuje to Whitehead - dostosowywaniem się bezpośredniej teraźniejszości do przeszłości 
(A.N. Whitehead, Process..., s. 238). Ową reproduktywność i „dostosowawczy" charakter teraźniejszości można 
chyba interpretować jako niezdolność oddziaływań przyczynowych do kreacji jakościowej nowości. 
 

922 Rozmaite koncepcje „końca historii" (w sensie braku „zmian jakościowych") są raczej mało wiarygodne i 
świadczą o braku wyobraźni ich autorów. Dokładniej też biorąc: nie każda zmiana musi być uważana za 
przynoszącą novum („silny" kreacjonizm), wystarczy, że niektóre zdarzenia w historii świata będą wprowadzały 
istotną nowość („słaby" kreacjonizm). 
 

923 W tym sensie czas kołowy nie byłby „czasem twórczym". 
 



249 
 

uzgodnienia kauzalnej teorii czasu z koncepcją „czasu twórczego" (czasu, w którym pojawia 

się jakościowe novum). 

Odpowiedzialny za brak autentycznego rozwoju (pojawiania się czegoś nowego) w 

kauzalizmie miałby być - zdaniem Bungego - „zewnętrzny" charakter oddziaływania 

przyczynowego. Przy czym filozof łączy w tym wypadku kauzalizm z arystotelesowsko-

scholastycznym typem ontologii, w której substancja i atrybuty mogą istnieć niezależnie od 

siebie. Ta pierwsza jest bezjakościowym ens, te drugie zaś - czymś w rodzaju Platońskich 

idei. Pierwotnie własności nadawane są biernej substancji („materia pierwsza" Arystotelesa) z 

zewnątrz. Powstają Arystotelesowskie „substancje pierwsze" jako połączenia „materii i for-

my". Według Bungego stosunki substancje-atrybuty są w kauzalizmie przypadkowe: nie 

wywodzą się ani z natur substancji, ani z natur atrybutów924. 

Wydaje mi się, że nawet tak „archaiczna" ontologia, jak ta, do której odwołuje się Bunge 

(substancje i odwieczne atrybuty-idee), nie wyklucza możliwości pojawienia się novum w 

                                                           
924 M. Bunge, O przyczynowosci..., s. 247. Ujęcie Bungego przypomina w tym punkcie – mutatis mutandis – 
poglądy metafizyczne Whiteheada. Według Whiteheada stawanie się jest procesem dipolarnym, tj. 
warunkowanym – z jednej strony – przez określoność aktualnego świata, a z drugiej - przez jego związek z 
nieokreślonością przedmiotów wiecznych (są to potencjalności, które – na wzór Platońskich idei – znajdują się 
w „pierwotnej naturze Boga". Przykładami Whiteheadowskich przedmiotów wiecznych są na przykład barwy, 
dźwięki, figury geometryczne itp. - A.N. Whitehead, Process..., s. 45-46). Przedmioty wieczne jako 
„umiejscowione" w pierwotnej naturze Boga nie mogą zmieniać swego statusu ontycznego: ulegać aktualizacji. 
Są raczej – jak Platońskie idee – wzorami, pewnymi „matrycami", według których realizuje się rzeczywistość. 
„Wpływ" (influx) przedmiotów wiecznych powoduje – w przeciwieństwie do ujęcia Bungego – wyłanianie się 
nowości w aktualnym świecie. Przy czym „wpływ" ten na świat aktualny jest warunkiem koniecznym 
pojawienia się w nim nowości. Whitehead uważał, że materia jako „tworzywo" zakładane przez filozofię 
materialistyczną nie podlega ewolucji rozumianej jako prowadzącej do wyłonienia się nowości. Ewolucja 
materialistyczna opisuje tylko zmiany stosunków zewnętrznych między fragmentami materii, a zatem jest 
zmianą bezcelową i niepostępową (A.N. Whitehead, Nauka i świat współczesny, tłum. S. Magala, Warszawa 
1988, s. 115). W ewolucji kosmosu chodzi jednak o powstawanie „złożonych organizmów z uprzednich stanów 
organizmów mniej złożonych" (tamże, s. 115-116). 

Trzeba powiedzieć, że trudno zgodzić się z tak „zubożonym" przez Whiteheada rozumieniem materii. Ojej 
„kreatywności" świadczy przecież  uznawana przez większość współczesnych przyrodoznawców – teoria 
abiogennego pochodzenia życia. Trudno też zgodzić się, że „każdy układ zewnętrznych stosunków jest równie 
dobry jak każdy inny” (tamże, s. 115). Przecież na przykład odmienne (w sensie ilościowym) układy atomów 
prowadzą do powstawania odmiennych jakościowo związków chemicznych. Niezrozumiałe też jest zupełnie 
przeciwstawianie materialnej substancji, która trwa, „strukturom działania", powstałym w toku ewolucji (tamże, 
s. 116). Sama materia może być przecież traktowana  – jak czynił to na przykład materializm dialektyczny – jako 
dynamiczna i ustrukturyzowana. 

Także u samego Whiteheada znajdziemy podstawy do kwestionowania „bierności" świata aktualnego. Z 
jednej bowiem strony stwierdza on, że poza Bogiem nie ma właściwie nowości, gdyż każde aktualne istnienie, 
które powstaje na mocy decyzji Boga, istnieje najpierw konceptualnie w Bogu (tamże, s. 164); z drugiej zaś - 
uznaje, że uniwersum samo z siebie charakteryzuje się ciągłym twórczym postępem w kierunku nowości (tamże, 
s. 222). Panteizm wydaje się w tym wypadku jedynym rozwiązaniem, znoszącym sprzeczność przywołanego tu 
przekonania na temat nowości. Mimo to Whitehead podkreśla transcendencję stworzenia wobec Boga (tamże, s. 
88, 94, 222). 
 



250 
 

zmienności rzeczywistości. Substancje nabywają przecież pewnych cech wskutek 

oddziaływania z innymi substancjami, a te nowe cechy (przy czym mogłaby to być nawet 

tylko zmiana ilościowa) w połączeniu z własnościami wcześniej posiadanymi przez substan-

cję mogą przecież przynieść jakieś zmiany jakościowe. Słowem, nawet odwieczne istnienie 

„bezjakościowej" substancji i atrybutów nie wyklucza nowych połączeń, których jeszcze nie 

było925. Można przyjąć na przykład założenie starożytnych atomistów, że atomy są 

niepodzielne, niezmienne i wszystkie istnieją odwiecznie, dopuszczając zarazem coraz to 

nowe jakościowo konfiguracje atomów. Myśl jest tu taka: system (pewna ustrukturyzowana 

całość) to coś jakościowo odmiennego od jego elementów. 

Kontynuując ten wątek, chciałbym zapytać, czy w ewolucji świata powstanie życia, a 

potem świadomości nie odbyło się za sprawą oddziaływań kauzalnych? Wydaje się, że 

powstawanie nowych związków chemicznych, a w szczególności związków organicznych (na 

przykład białek), można zinterpretować jako rezultat oddziaływań kauzalnych. Wiadomo, że 

powstawanie niektórych związków chemicznych polega na zwiększaniu liczby atomów 

rozmaitych pierwiastków występujących w danym związku (na przykład homologiczne 

szeregi związków węgla). Związki takie tworzą się dzięki uwspólnianiu elektronów, które 

odbywa się przez kowalencyjne wiązania chemiczne. Własnością atomów umożliwiającą te 

wiązania jest tzw. elektroujemność, czyli zdolność do przyciągania elektronów. Można zatem 

powiedzieć, że w tym wypadku nowe związki chemiczne powstają wskutek oddziaływania 

przyczynowego (przyciąganie jako forma determinacji przyczynowej926). 

Wśród biochemików powszechnie akceptowany jest pogląd o możliwości pierwotnie 

abiogennego powstania substancji organicznych927. „Związki te - pisze Aleksander I. Oparin - 

mogły powstać w rezultacie reakcji fotochemicznych z udziałem wolnych rodników"928. 
                                                           

925 W danej substancji jakości mogą wchodzić w zupełnie nowe połączenia. Chyba że z góry założymy, iż „od 
razu" istniej ą wszystkie możliwe połączenia atrybutów w substancjach (teza o „pełności ontologicznej") , co 
jest – moim zdaniem – założeniem zbyt radykalnym, niemającym oparcia w faktach. 

 

926 Interpretacja taka obowiązuje także w przypadku wiązań jonowych - tyle tylko, że w tym przypadku 
przyciągają się jony. Notabene przyjmuje się, że w zasadzie wszystkie wiązania chemiczne mają częściowo 
charakter jonowy i częściowo - kowalencyjny. 

 

927 Mówi się także o abiotycznym charakterze procesów wtórnej syntezy związków organicznych, czyli 
ponownym przekształceniu się produktów biogennych w związki organiczne (Aleksander I. Oparin..., s. 436). 

 

928 Tamże, s. 436. Wolne rodniki to atomy lub grupy atomów, mające niesparowany elektron; są one bardzo 
aktywne chemicznie. 
 



251 
 

Reakcje fotochemiczne (na przykład fotosynteza) zachodzą dzięki oddziaływaniu światła, a 

zatem mogą być ujęte jako efekt determinacji przyczynowej. Oparin konstatuje także, że już 

w prymitywnych warunkach syntezy termicznej powstają wielocząsteczkowe polipeptydy o 

strukturze zdolnej do pełnienia ważnych biochemicznych funkcji, jak na przykład aktywność 

katalityczna929. Za przyczynę można w tym wypadku uważać oddziaływania cieplne. 

Dalej: jeśli zgodzimy się z ogólną tezą: „Życie jest to forma istnienia ciał białkowych, 

której istotnym momentem jest nieustanna wymiana materii z otaczającą je przyrodą 

zewnętrzną”930, to można rozumować tak: skoro oddziaływania zewnętrzne (dające się 

sprowadzić - jak sądzę - do fizykalnych oddziaływań przyczynowych) warunkują utrzymanie 

życia, to zapewne są także przyczynami jego powstania - determinantami zarówno 

pierwotnej, jak i wtórnej syntezy związków organicznych. Wydaje się zatem, że witaliści, 

utrzymujący, iż w istotach żywych zachodzą procesy niepodlegające prawom fizyki i chemii, 

nie mają racji. Nie miał też racji XVII- i XVIII-wieczny mechanicyzm, gdyż - oprócz 

mechanicznych - istnieją także inne rodzaje oddziaływań, których nie można zredukować do 

tych pierwszych. Najogólniej zaś mówiąc: życie najlepiej jest definiować nie 

substancjalistycznie czy atrybutywistycznie, lecz raczej funkcjonalnie: można starać się 

określić, co to znaczy żyć. W określeniach takich wskazuje się zwykle, że organizmy mają 

tendencję do wzrostu i różnicowania się, przemieniają materię, wiążą i uwalniają energię, 

reagują na bodźce itd.931 Wszystko to dzieje się za sprawą przyczyn zewnętrznych, które 

uruchamiają mechanizmy przyczynowania „wewnętrznego" oraz inne formy determinacji - na 

przykład determinacji strukturalnej (holistycznej)932. Sądzę, że stanowisko emergentyzmu w 

aspekcie życia czy świadomości (występowanie nowych cech całości, których nie posiadają 

części) można ująć kauzalnie: novum pojawia się w układzie jako skutek zewnętrznych i 

                                                           
929 Tamże, s. 439. 
 

930 F. Engels, Dialektyka przyrody, [w:] K. Marks, F. Engels, Dzieła, tłum. P. Hoffman, T. Zabłudowski, 
Warszawa 1972, t. 20, s. 663. Wymiana materii zachodzi także między ciałami nieorganicznymi, ale – zdaniem 
Engelsa – prowadzi do ich zniszczenia, podczas gdy dla ciał organicznych jest koniecznym warunkiem ich 
istnienia (tamże). 
 

931 Ernst Mayr - cechy istot żywych, tłum. W. Ługowski, [w:] Ontologia. Antologia tekstów filozoficznych, red. 
M. Hempoliński, Wrocław-Warszawa-Kraków 1994, s. 428. Patrz też: T. Ganti, Podstawy życia, tłum. T. 
Kulisiewicz, Warszawa 1986. 
 

932 Por.: M. Bunge, O przyczynowości..., s. 28-35. 
 



252 
 

wewnętrznych oddziaływań „energetycznych". Wydaje się więc, że we współczesnej nauce 

nic nie staje na przeszkodzie, aby uznać, że wszelkie prawidłowości w przyrodzie (także te 

określające przebieg ewolucji organicznej, ergo - powstawanie nowości) zasadzają się w 

ostatniej instancji na oddziaływaniach przyczynowych, a prawa przyczynowe, które rządzą 

przebiegiem tych oddziaływań, są identyczne z szeroko pojętymi933 prawami 

fizykochemicznymi934.  

W kontekście przytoczonego wyżej stwierdzenia Bungego, że kauzalizm wyjaśnia co 

najwyżej zmiany ilościowe, warto - być może - zastanowić się także nad dialektyczną ideą 

ontologiczną: ideą przechodzenia zmian ilościowych w jakościowe935. Jeśli rzeczywiście 

nagromadzenie zmian ilościowych prowadzi niekiedy do jakościowego „skoku", to przy-

znając oddziaływaniom przyczynowym powodowanie zmian ilościowych, trzeba by uznać, że 

mogą one wywoływać także jakościowe novum. Często głosi się tezę, że pojawianie się 

czegoś nowego jest nie do pogodzenia z determinizmem936, przy czym przez determinizm 

rozumie się założenie o istnieniu stałych i jednoznacznych związków kauzalnych między 

zdarzeniami. Istnienie takich związków powoduje, iż wszystko, co ma się zdarzyć, jest „z 

góry" określone; wszystkie przyszłe zdarzenia są „wpisane" w obecny stan świata. Na 

poziomie epistemologicznym oznacza to zasadniczą przewidywalność przyszłych zdarzeń937. 

Chociaż sama idea oddziaływania przyczynowego nie zawiera w sobie momentu 

determinizmu (warunkowanie przyczynowe może być przecież pojęte jako - w pewnych 

granicach - niestałe i niejednoznaczne)938, to tzw. zasada przyczynowości w wersji, jaką 

                                                           
933 To znaczy takimi, że obejmują nie tylko wszystkie znane współczesnej fizyce rodzaje sił (oddziaływań), ale 
także te, które zostaną dopiero przez fizyków odkryte. 
 

934 Por.: J. Mączka, Wszechświat strukturalny. Strukturalizm w dziele Joachima Metallmanna a strukturalizm 
współczesnej nauki, Tarnów 2002, s. 82-83. 
 

935 F. Engels, Anty-Dühring, [w:] K. Marks, F. Engels, Dziela, t. 20, Warszawa 1972, s.132-143. 
 

936 K.D. Denbigh, Świat..., s. 152, 
 

937 U Reichenbacha czytamy: „If the future is as determined as the past, the present cannot create anything new" 
(H. Reichenbach, The Direction..., s. 11). Filozof komentuje to dalej tak, że zgodnie z determinizmem 
kauzalnym, podobnie jak dla Parmenidesa, nie istnieje stawanie się (tamże). 
 

938 Wydaje się, że w ontologii należy odróżniać zasadę przyczynowości: „każde zdarzenie posiada przyczynę", 
od zasady detenninizmu: „każde zdarzenie jest jednoznacznie wyznaczone przez swoją przyczynę". Stąd też w 
filozoficznych interpretacjach mechaniki kwantowej można mówić o „przyczynowości indeterministycznej". 



253 
 

proponuj e Bunge: „Zawsze (i tylko), jeśli zachodzi C, zachodzi E, wywołane przez C"939, jest 

zasadą deterministyczną w powyższym sensie. Sądzę, że nawet jeśli związki przyczynowe 

potraktujemy w sposób deterministyczny, tj. jako stałe i jednoznaczne przyczynowanie 

jednych zdarzeń przez inne, to będziemy mogli mówić o pojawianiu się czegoś nowego w 

ewolucji świata. Rozwój rzeczywistości można bowiem potraktować w tym przypadku jako 

aktualizację tego, co potencjalne940. Czy aktualizacja taka nie jest pojawieniem się novum? 

Załóżmy, że już w początkowych fazach ewolucji materii nieorganicznej konieczne było, że 

w przyszłości pojawi się życie (życie świadome jako nieuchronny skutek ewolucji materii 

nieorganicznej - „silna" zasada antropiczna w kosmologii). Materii ożywionej nie było jednak 

przez długi czas, a w pewnym momencie ewolucji świata życie pojawiło się właśnie jako 

novum941. Można zatem przyjąć, że brak konieczności (nieuchronności skutku w efekcie 

działania określonej przyczyny) nie jest istotnym warunkiem pojawienia się czegoś nowego. 

W związku z zagadnieniem „twórczości" przyrody (powstawania w ewolucji świata 

stanów jakościowo nowych) rozpatrywanym przez pryzmat założeń deterministycznych 

dochodzi często do pomieszania poziomu ontycznego z epistemicznym. Otóż - jak 

wskazywałem - zasada determinizmu pociąga za sobą zasadniczą przewidywalność 

przyszłych stanów świata. W związku z tym łączy się niekiedy tezę o możliwości pojawienia 

się novum z nieprzewidywalnością „biegu" zdarzeń w świecie942. Myślę jednak, że powinno 

                                                                                                                                                                                     
 

939 M. Bunge, O przyczynowości..., s. 66. 
 

940 Podobne rozumienie nowości (choć w nieco odmiennym kontekście – nomologicznym) sugeruje Mączka, 
gdy stwierdza, że „zasady organizujące" funkcjonowanie nowych (emergentnych) warstw bytowych „nie są 
jakimiś nowymi prawami przyrody, które przedtem nie istniały. Potencjalnie tkwiły one w prawach fizyki [...]” 
(J. Mączka, Wszechświat..., s. 225). 
 

941 Mogłaby tu powstać wątpliwość, czy przyczynowanie powstania materii organicznej przez wcześniejsze, 
nieorganiczne fazy ewolucji świata może być w ogóle pojęte w deterministyczny sposób, tj. jako stałe i 
jednoznaczne. Przecież – jak można by utrzymywać – powstanie życia, jeśli ma być istotną nowością, musi być 
zdarzeniem jednorazowym; stałość i jednoznaczność wiąże się z powtarzalnością. Na ten dylemat można 
odpowiedzieć tak: z powtarzalnością wiąże się raczej rozpoznanie stałości i jednoznaczności (poziom epi-
stemiczny). Determinizm zaś w odniesieniu do zjawisk jednorazowych można rozumieć w sposób warunkowy: 
gdyby kiedykolwiek znów pojawiły się takie a takie warunki (taki a taki stan materii nieorganicznej), to 
odpowiednie zjawisko (życie) zaistniałoby nieuchronnie. 
 

942 K.G. Denbigh, Świat..., s. 153. Mączka, analizując w tym zakresie poglądy Joachima Metallmanna, pisze: 
„Trudno wyobrazić sobie emergencję jako proces czysto deterministyczny. Nieprzewidywalność jest chyba 
jedną z ważniejszych cech emergencji" (J. Mączka, Wszechświat..., s. 138). Autor ma chyba pewien problem 



254 
 

się unikać tego typu psychologizmu (subiektywizmu, relatywizmu). Jeśli potrafimy coś 

przewidzieć, to pojawienie się tego w rzeczywistości nie będzie dla nas nowością; 

obiektywnie jednak biorąc, możemy mieć w tym wypadku do czynienia z nowością. Wydaje 

się, że nieprzewidywalność nie jest warunkiem koniecznym pojawienia się nowości. Widać to 

stąd, że zasada klasyfikacji pierwiastków chemicznych wprowadzona przez Dmitrija I. 

Mendelejewa (prawo okresowości) nie tylko pozwoliła przewidzieć istnienie „nowych" 

(nieodkrytych wcześniej) pierwiastków, ale stała się także podstawą do syntezy pierwiastków 

sztucznych, niewystępujących wcześniej w naturze943, a zatem nowych w sensie ontycznym. 

Można też się zastanawiać, czy nieprzewidywalność jest warunkiem dostatecznym 

nowości jakiegoś zjawiska. Z całą pewnością mogą istnieć nienowe zjawiska 

nieprzewidywalne dla nas - ze względu na niemożliwość rozpoznania warunków brzegowych 

lub początkowych, albo prawidłowości, jakie istnieją w odległych rejonach czasoprzestrzeni 

(można tu mieć na uwadze na przykład zdarzenia fizyczne, jakie zaszły w erze Plancka). Co 

zaś się tyczy nieprzewidywalności „zasadniczej" („logiczna" niemożliwość prognozy), to 

wątpliwe jest, by jakiekolwiek zjawisko naturalne było w tym sensie nieprzewidywalne. Jeśli 

bowiem przyjmiemy zasadę przyczynowości, to każde naturalne zdarzenie (zjawisko, proces 

etc.) - jako przyczynowo uwarunkowane - będzie możliwe do przewidzenia. Lepiej zatem - 

zamiast o nieprzewidywalności - byłoby chyba mówić o różnych stopniach trudności 

prognozowania944. 

                                                                                                                                                                                     
interpretacyjny, gdyż z jednej strony twierdzi, że – według Metallmanna – „emergencja powinna łączyć się z de-
terminizmem" (nie wyjaśniając zresztą dokładnie, co rozumie przez „determinizm" – czy jest to na przykład 
determinizm przyczynowy?), a z drugiej – wprowadza wątek nieprzewidywalności. Być może autorowi chodzi o 
jakąś formę determinacji niejednoznacznej (statystycznej), którą często nazywa się indeterminizmem (?). 
Wydaje się, że na gruncie teorii nieliniowych układów dynamicznych można połączyć determinizm z 
nieprzewidywalnością. Aczkolwiek tę ostatnią nazwałbym raczej „nieprzewidywalnością bezradnościową" 
(trudność w uwzględnieniu wszystkich istotnych czynników) niż - „zasadniczą”. 
 

943 Chyba że przyjmiemy, iż pierwiastki takie występują w odległych rejonach wszechświata. 

944 Chociaż nie wszyscy teoretycy się z tym zgadzają. Derk Pereboom na przykład wyróżnia w kontekście 
emergentyzmu dwa rodzaje własności wyższego poziomu, wyrastające z bazowych warunków fizycznych: 
przewidywalne (obliczalne) resultant properties i nieprzewidywalne (nieobliczalne) emergent properties (D. 
Pereboom, Rabust Non-reductive Materialism, „The Joumal of Philosophy" 2002, vol. XCIX, no. 10, s. 507). 
Przy czym „przewidywalność” jest tu rozumiana także w sensie synchronicznym, tj. jako wnioskowanie z 
„bazy” o własnościach emergentnych, a nie tylko jako wnioskowanie z teraźniejszości o przyszłości. 
Nieprzewidywalność tego, co emergentne, Pereboom łączy z „nieindukcyjnością" związku własności bazowych 
z własnościami emergentnymi (tamże). Można tu jednak wskazywać, że przewidywalność własności 
emergentnych ma związek nie tyle z procedurą indukcyjną, ile z istnieniem jakichś „praw pomostowych”, 
łączących „bazę” z emergentnym novum (por.: tamże, s. 508). 
 



255 
 

Najistotniejszym momentem, jeśli chodzi o ontyczne novum, nie jest bynajmniej 

pojawienie się nowych przedmiotów, elementów, układów etc., ale powstawanie nowych 

praw945. Zwolennicy ontycznego novum muszą założyć zmienność praw - przynajmniej w 

sensie kumulatywnym, tj. że do już działających praw poziomów niższych („starych") 

dołączają się prawa poziomów wyższych („nowych"). Po prostu w toku ewolucji pojawiają 

się nowe „zasady organizujące", określające działanie nowych poziomów rzeczywistości946. 

Powstaje w związku z tym pytanie, czy determinizm przyczynowy może wyjaśnić pojawienie 

się owych zasad organizujących. Joachim Metallmann uważa wprawdzie, że pojawienie się 

nowych praw nie przeczy determinizmowi, gdyż są to właśnie prawa, według których działają 

nowe warstwy bytu, nie stanowiąc tym samym sumy przypadkowych faktów. Niemniej nie 

jest to odpowiedź na pytanie, czy pojawienie się nowych zasad organizujących jest 

zdeterminowane (przyczynowo) czy przypadkowe. Można bowiem zgodzić się z interpretacją 

Janusza Mączki, zgodnie z którą „przeskok emergencyjny nie neguje determinizmu"947, ale 

problem polega na tym, czy sam ów „przeskok" dokonuje się w sposób deterministyczny 

(przyczynowy). Odpowiedź, do jakiej się przychylam, jest pozytywna. Najogólniej bowiem 

ujmując: analogicznie do tego, jak twory nowe w sensie substratu powstają z elementów już 

uprzednio danych, „dokonanych"948, tak też nowe prawa (prawidłowości, zasady 

organizujące) powstawać powinny jako efekt (skutek) „zachodzenia na siebie" („nakładania 

się") w odpowiednich warunkach przyczynowych prawidłowości rządzących niższymi 

(„starymi") poziomami ontycznymi. W tym sensie zasady organizujące życie byłyby 

specyficznym splotem zasad organizujących fizyczny (kwantowy, termodynamiczny, 

chemiczny) ruch materii. Jeszcze konkretniej: dobór naturalny można uważać za skutek 

kauzalnych interakcji między fizykochemicznymi - na przykład kwantowymi 

(„przypadkowe" mutacje) - cechami organizmów a środowiskiem. Wydaje się, że mechanizm 

doboru naturalnego nie tylko - jak pisze Mączka - „może działać tylko dlatego, iż zezwalają 

                                                           
945 Z ontologicznego punktu widzenia lepiej byłoby chyba mówić o prawidłowościach. Przywołany tu, 
nomologiczny, sposób rozumienia nowości można nazwać „silnym” w przeciwieństwie do „słabego”, zgodnie z 
którym pojawiają się nowe konfiguracje przedmiotów, którymi rządzą „stare” prawa lub ich rozmaite 
połączenia. 
 

946 J. Mączka, Wszechświat..., s. 148; patrz też: 125-239. 
 

947 Tamże, s. 151. 

948 Tamże, s. 157. 



256 
 

mu na to prawa fizyki"949, ale także „sprowadza się" do szczególnego splotu działania 

rozmaitych praw fizycznych. Najogólniej zatem można próbować ująć to tak, iż życiem nie 

tyle rządzą nowe prawa, ile pewna swoista „kombinacja" przyczynowych praw 

nieorganicznych. Trudno więc zgodzić mi się z Mączką, który pisze: „Jeżeli bowiem nowej 

struktury nie da się zredukować do struktury niższego poziomu, to nie można powiedzieć, że 

poziom niższy jest przyczyną wyższego"950. Wypowiedź ta sugeruje bowiem, że abiogenna 

koncepcja pochodzenia życia kłóci się z tezą o „nieredukowalności" warstwy bytu 

organicznego do warstw niższych. Można jednak mieć poważne wątpliwości, czy tak jest w 

istocie. Wydaje się, że istnienie „nieredukowalnego" novum w warstwie wyższej 

niekoniecznie wiąże się z odrzuceniem przyczynowania idącego od warstwy niższej do 

wyższej. Jest to tym bardziej prawdopodobne, że scholastycznej zasady causa aequat 

effectum - mimo iż ma ona pewne racjonalne aspekty - nie da się utrzymać w świetle 

współczesnej wiedzy w sensie „dosłownym", tj. takim, który wyklucza ona pojawienie się 

czegoś nowego wskutek oddziaływania przyczynowego. Zgodnie z tą zasadą można co 

najwyżej uznać - jak proponuje Bunge - że radykalne zmiany są raczej wyjątkiem niż 

regułą951. 

Tak więc - mówiąc już ogólniej - w świetle powyższych uwag zasady organizujące 

niekoniecznie trzeba uznawać za nowe w sensie „absolutnym". Ich nowość polega raczej - jak 

można przypuszczać - na niezrealizowanej do czasu powstania jakiegoś nowego poziomu 

organizacji materii kombinacji praw „starych"952. Podobnie rzecz rozumie P.C. Davies, dla 

którego zasady organizujące wynikają „ze znanych praw fizyki dzięki »kolektywnemu 

zachowaniu« całego systemu"953. Na podstawie tego, co powiedziałem wyżej, zasady 

organizujące jakiś nowy poziom materii można traktować jako syntetyzujące i 

„porządkujące" cały szereg powiązanych ze sobą oddziaływań kauzalnych, zachodzących na 

podstawie praw przyczynowych. 
                                                           

949 Tamże, s. 219. 

950 Tamże, s. 291. 

951 M. Bunge, O przyczynowosci..., s. 238-239, 265-269. 
 

952 Jakby na potwierdzenie tego wniosku Mączka pisze: „Zasady organizujące nie są jakimiś nowymi prawami 
przyrody, które przedtem nie istniały. Potencjalnie tkwiły one w prawach fizyki [...] zaczęły funkcjonować 
dopiero wraz z pojawieniem się nowej struktury” (J. Mączka, Wszechświat..., s. 225). 
 

953 Tamże, s. 226. 



257 
 

Z innej jednak strony rzecz ujmując: nie widzę racjonalnych przesłanek, by 

prawidłowości rządzące wszechświatem (w szczególności prawidłowości przyczynowe) nie 

mogły ewoluować w mocniejszym niż kumulatywny sensie, tj. w sensie zmiany praw już 

istniejących954. Nie ma przecież nic sprzecznego w przypuszczeniu, że siła grawitacji będzie 

w przyszłości odwrotnie proporcjonalna do sześcianu, a nie do kwadratu odległości między 

masami. Jednym z filozofów, którzy nie ujmowali praw przyrody statycznie, lecz jako efekt 

procesu ewolucji, był Peirce. Sformułował on tezę tychizmu, zgodnie z którą natura jest 

skażona „znikomymi odstępstwami od prawa" (infinitesimal departures from law)955. 

Podstawą ewolucjonistycznego ujęcia praw jest u Peirce'a, z jednej strony, istnienie 

przypadku, a z drugiej - okoliczność nabywania „nawyków" (tendencji do wzmacniania 

poprzednich rezultatów albo im przeciwdziałania)956. 

Wydaje się jednak, że zamiast zdawać się wzorem Peirce'a na przypadek, można przyjąć, 

iż domniemana zmiana prawidłowości jest skutkiem zajścia jakiegoś szczególnego zdarzenia 

(splotu zdarzeń) we wszechświecie - na przykład skutkiem przekroczenia przez ewoluujący 

wszechświat określonej wartości progowej gęstości materii957. 

W kontekście współczenej fizyki ontologiczne zagadnienie nowości można podejmować 

w odniesieniu do rezultatów fizyki (termodynamiki) nieliniowej - teorii badającej układy 

otwarte, dalekie od stanu równowagi (struktury chaotyczne, dyssypacyjne958), którymi rządzą 

                                                           

954 Przyjmowane często (na przykład w kosmologii) założenie niezmienności praw fizyki wydaje się teoretycznie 
problematyczne, choć do tej pory nie zostało podważone empirycznie. 
 

955 D. Dearmont, A Hint at Peirce's Empirical Evidence for Tychism, [w:] Transactions of the Charles S. Peirce 
Society, „A Quarterly Joumal in American Philosophy" 1995, vol.XXX,no. l, s. 186. 
 

956 Patrz: M. Łagosz, Brzytwa..., s. 166-168. 
 

957 Tak można próbować wyjaśniać na przykład przejście od prawidłowości obowiązujących w erze Plancka do 
prawidłowości „naszej” epoki ewolucji wszechświata. 
 

958 To znaczy struktury związane z lokalnym maleniem entropii kosztem rozpraszania energii (J. Mączka, 
Wszechświat..., s. 201). 
 



258 
 

prawa nieliniowe959. Przeanalizujmy zatem krótko możliwość kauzalnej (przyczynowej) 

interpretacji nowości, która powstaje w takich właśnie układach pod wpływem rozmaitych 

fluktuacji. Nowość w ewolucji układu deterministycznego z chaosem pojawia się w tzw. 

punktach bifurkacji, tj. w okresach niestabilności, polegających na tym, iż niewielkie zmiany 

w przyczynie mogą powodować olbrzymie zmiany w skutkach960. Jak można przypuszczać 

już po samej nomenklaturze użytej (za Poincaré’m) w określeniu bifurkacji (niestabilności), 

powstawanie struktur dyssypacyjnych związane jest z determinizmem przyczynowym: 

powodują je rozmaite wpływy zewnętrzne o charakterze fluktuacji961. Mówiąc zaś bardziej 

szczegółowo - pojęcie procesu emergencyjnego zawiera w sobie: prawidłowości fizyczne, 

warunki początkowe lub brzegowe oraz fluktuacje z zewnątrz układu962. Wszystkie te 

elementy zaś da się łatwo zinterpretować w ramach determinizmu przyczynowego. 

Niektórzy przypuszczają, że skoro za pojawianie się tego, co nowe, nie może odpowiadać 

zewnętrzna determinacja przyczynowa, to novum musi się brać z jakiegoś typu determinacji 

strukturalnej, holistycznej - struktura jako całość determinuje zachowanie się jej części963. 

Wydaje się jednak, że przemiany strukturalne powstają wskutek zewnętrznego oddziaływania 

przyczynowego na dany układ lub/i przyczynowych oddziaływań między elementami tegoż 

układu, powiązanych ze sobą „zgodnie z regułami struktury systemu"964. Czy na przykład to, 

że organizm jako całość wpływa na sposób funkcjonowania danego organu, nie oznacza po 

prostu, że funkcjonowanie to determinowane jest przez przyczynowe oddziaływania 

organizmu z otoczeniem oraz wzajemne związki kauzalne, w jakie ów organ wchodzi z 

innymi „elementami" organizmu? Można przyjąć, że tzw. determinacja „odgórna"965 jest 
                                                           

959 Tamże, s. 206-207. W odniesieniu do takich układów nie obowiązuje ani „klasyczna" („równowagowa") 
zasada wzrostu entropii, ani „liniowa” zasada minimalnej produkcji entropii (tamże, s. 210). Życie jest 
traktowane często jako struktura dyssypacyjna (tamże, s. 214-217). 
 

960 Tamże, s. 207. 

961 Por.: tamże, s. 223-224. 

962 Por.: tamże, s. 237. 

963 Tamże, s. 232. 

964 W. Krajewski, Współczesna filozofia...,s. 151. 
 

965 J. Mączka, Wszechświat..., s. 231-232. 
 



259 
 

„sumą" zewnętrznych determinacji przyczynowych966. Tak więc przemiany strukturalne nie 

powinny być przeciwstawiane przemianom związanym z oddziaływaniami przyczynowymi. 

Mówiąc nieco szczegółowiej: działanie danej przyczynowości odgórnej zakłada istnienie 

całości, dla której ta przyczynowość jest charakterystyczna. Czy całość ta (jej struktura i 

funkcjonowanie) nie jest genetycznie wyznaczona przez oddziaływania kauzalne między 

pewnymi elementami spoza tej całości? Pozytywną odpowiedź na to pytanie sugeruje prosta 

egzemplifikacja: zanim powstanie embrion jako specyficzna struktura odgórnie 

determinująca, potrzebne jest odziaływanie plemnika i komórki jajowej. Inaczej: możemy 

przyjąć, że cała komórka determinuje funkcjonowanie organelli, ale przyczyną powstania 

„pierwotnej" komórki były pewne oddziaływania między prostszymi formami materii 

organicznej (a wcześniej - nieorganicznej). W związku z holistyczną determinacją odgórną 

sensowna wydaje się interpretacja, zgodnie z którą stwierdzenie, że całość determinuje części, 

jest tylko skrótowym i metaforycznym wypowiedzeniem faktu wzajemnego oddziaływania 

kauzalnego między elementami całości i/lub jej otoczeniem. 

Rozważania powyższe wspierają tezę, że przyczynowość nie wyklucza nowości. Ta 

ostatnia wykluczona jest dopiero na gruncie skrajnej wersji kauzalizmu, która głosi, że „nie 

ma niczego w skutku, czego nie byłoby uprzednio w przyczynie"967, czyli zakład 

preegzystencję skutków w swych przyczynach. Koncepcję taką trudno jednak zaakceptować. 

Cóż bowiem znaczyć by miało na przykład stwierdzenie, że wystrzał z broni palnej jako 

skutek naciśnięcia spustu przez strzelca jest obecny w tym naciśnięciu? Można co najwyżej 

uznać, że skutek określony jest łącznie przez własności układu oddziałującego (strzelec) i 

układu podlegającego oddziaływaniu (broń palna), ale bez oddziaływania wzajemnego po 

prostu nie istnieje968. Jeśli zatem A po raz pierwszy w historii wszechświata oddziałuje na B, 

                                                           

966 Na przykład oddziaływanie substancji toksycznej powoduje spadek aktywności pewnego hormonu, co 
wpływa na funkcję określonego organu. 
 

967 M. Bunge, O przyczynowości..., s. 253. 
 

968 Zauważmy, że układy oddziaływający i działaniu podlegający nie powinny być traktowane – odpowiednio – 
jako przyczyna i skutek. Za te ostatnie – ściśle biorąc – należałoby uznać związane z oddziaływaniem zdarzenia. 
Same układy (rzeczy, obiekty) oddziaływające można co najwyżej uznać za nośniki – odpowiednio – przyczyny 
i skutku (patrz: W. Krąjewski, Problem kategorii ontologicznej przyczyny i skutku, [w:] W. Krajewski, Szkice 
filozoficzne. Warszawa 1963, s. 90-117). 
 



260 
 

to powstaje coś nowego969. 

Konkludując: nie ma powodu, by utrzymywać, że upływ czasu pojętego jako zmienność 

określona przez relacje przyczynowe nie może przynosić nowości. Pojęcie czasu ufundowane 

na samej tylko relacji przyczynowej może być pojęciem czasu twórczego970. Oznacza to, na 

przykład, że koncepcja kreacji w przyrodzie nie musi zakładać istnienia jakiegoś działającego 

celowo kreatora. Powyższe rozważania uprawniają – jak sądzę – do tego, by – w odniesieniu 

do zmienności (czasowości) interpretowanej w kategoriach kauzalizmu – można było 

powtórzyć za Bergsonem: „Czas jest tworzeniem albo nie jest niczym zupełnie"971.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 
                                                           

969 Zakładamy tu, że żadne indywidua, należące do tych samy gatunków co A i B, nie oddziaływały wzajemnie 
wcześniej. W przeciwnym wypadku (zakładając te same warunki) nowość byłaby li tylko „numeryczna", a nie 
.jakościowa”. 
 

970 Co więcej, koncepcje uznające pojawianie się novum, które nie podpada pod wyjaśnienie przyczynowe, 
noszą, znamiona „nienaukowej metafizyki". Na przykład stosunek Boga do świata-stworzenia rozumiany jest 
jako determinacja inna niż kauzalna. 
 

971 H. Bergson, Ewolucja twórcza, tłum. F. Znaniecki, Warszawa 1957, s. 297. 
 



261 
 

Rozdz. III 

 

Czas fenomenologiczny i problem obiektywności tensów 

 

1. Perspektywa fenomenologiczna 

W rozdziale tym chciałbym przeanalizować fenomenologiczne źródło rozumienia 

czasowości, czyli to, które wypływa z doświadczenia wewnętrznego. Metodologia poniższych 

rozważań będzie polegała zatem na zastosowaniu pewnych elementów metody 

fenomenologicznej; myślę tu głównie o redukcji fenomenologicznej: w tym przypadku będzie 

to redukcja fenomenologiczna w odniesieniu do czasu. Husserl wskazuje mianowicie, że 

chociaż słyszany dźwięk dany jest w przepływie, to nie jest to przepływ czasu obiektywnego, 

lecz „preempirycznego", „fenomenologicznego"972. 

Czas fenomenologiczny nie jest - jak można utrzymywać - czymś zasadniczo różnym i 

pozostającym bez związku z czasem fizykalnym: ontologicznym, kosmologicznym, 

fizycznym. Interesujące jest tu raczej poszukiwanie cech wspólnych oraz wzajemnych 

odniesień między tymi sposobami ujmowania czasu. Kierując się tym założeniem, podejmuję 

niżej – właśnie w perspektywie fenomenologicznej – kwestię obiektywności teraźniejszości 

(szerzej: tensów). Ponieważ jednak celem rozważań jest próba wykazania obiektywności 

tensów, trudno nie odnieść się tutaj także do kontekstu fizykalnego problemu czasowości. 

Gwarancją możliwości odnalezienia wspólnej płaszczyzny fenomenologicznego i 

fizykalnego porządku czasowego jest jedność ontyczna świata, którą tu zakładam973. Z tego 

punktu widzenia trudno zgodzić się na przykład ze stanowiskiem Reichenbacha, zgodnie z 

którym badanie problemu czasu jest wyłącznie (lub prawie wyłącznie) domeną fizyki974. 

                                                           
972 E. Husserl, Wykłady z fenomenologii wewnętrznej świadomości czasu, tłum. Janusz Sidorek, Warszawa 1989, 
190. 
 

973 Wydaje się, że rozwiązanie problemu psychofizycznego na przykład w duchu monizmu materialistycznego 
byłoby podstawą możliwości wprowadzenia pojęcia czasu uniwersalnego, tj. takiego, który spaja ze sobą – by 
posłużyć się dystynkcją Mehlberga – czas fizyczny, psychologiczny, inter-psychologiczny i psychofizyczny. W 
każdym razie Mehlberg dopuszcza możliwość istnienia takiego czasu i uważa, że powinien on być rozumiany 
jako swoista synteza czterech wyróżnionych przez niego rodzajów czasu (H. Mehlberg, Time...,vol.I,s.251). 

 

974 I. Prigogine, I. Stengers, Z chaosu..., s. 110-111. 
 



262 
 

Przecież nie tylko zjawiska fizyczne zachodzą w czasie975. Jeśli chodzi o zagadnienie 

czasowości, obie drogi (fizykalną i fenomenologiczną) można uważać za mutatis mutandis 

„równoprawne". W sensie epistemologicznym drogę fenomenologiczną można by nawet 

uznać za bardziej fundamentalną, gdyż to na niej właśnie najbardziej bezpośrednio doświad-

czamy czasowości istnienia976. 

Opinie niektórych przyrodoznawców, iż czas „subiektywny" (fenomenologiczny) jest 

niemożliwy do opisania977, nie wydają mi się trafne. Dowodem na możliwość sensownego 

jakościowego opisu czasu są chociażby Wyznania św. Augustyna czy - będące w centrum 

moich zainteresowań - Husserlowskie Wykłady z fenomenologii wewnętrznej świadomości 

czasu. Oczywiście istnieją też pewne zasadnicze różnice między czasowością fizykalną a 

fenomenologiczną978. Można mieć na przykład wątpliwości, czy czas fenomenologiczny (tj. 

czas rozpatrywany tylko w obrębie doświadczenia wewnętrznego) jest mierzalny. Czas 

trwania jednego ruchu fizycznego mogę określić (zmierzyć), odwołując się do innego ruchu 

fizycznego o charakterze periodycznym (cyklicznym). Analogicznie: można określić czas 

trwania jakiegoś procesu psychicznego, odwołując się do innego procesu psychicznego, tj. 

pozostając w granicach samej świadomości. Problemem byłaby tu jednak wyjątkowa 

nieregularność (brak regularnej cykliczności) procesów psychicznych. Niemniej można 

zmierzyć czas określonych przebiegów świadomości na podstawie pewnych cyklicznych 

                                                           

975 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. l. 
 

976 Reichenbach pisze w tym kontekście: „The experience of time appears to be closely connected with the 
experience of the ego" (H. Reichenbach, The Philosophy..., s. 110). Mehlberg mówi nawet, że „czas 
psychologiczny” powinien być studiowany jako pierwszy, gdyż prawa rządzące czasowym porządkiem stanów 
psychicznych jako należące do samej jaźni (to the same self) mogą być zweryfikowane przez każdego – 
niezależnie od jakichkolwiek hipotez dotyczących Innych lub świata fizycznego (H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 
164). 
 

977 P. Davies, Czas..., s. 18. 
 

978 Stąd też można wnosić, że „pełna” interpretacja fenomenu czasu (zmienności) powinna odwoływać się do 
obu tych sfer zmienności. Można przypuszczać, że rezultaty dociekań fizykalnych i fenomenologicznych nad 
czasowością okażą się po prostu komplementarne. 
 



263 
 

zmian fizycznych979. Zapewne w tym sensie należy rozumieć konstatację R. Efrona, według 

którego pewne procesy mentalne, takie jak trwanie percepcji, są mierzalne w taki sam sposób 

i w tych samych jednostkach, co procesy fizyczne. W tym względzie wspomniany autor 

stwierdza brak jakiejkolwiek epistemologicznej różnicy między metodami używanymi przez 

psychologa eksperymentatora, badającego procesy mentalne, a metodami 

eksperymentującego fizyka980. I choć tezy te mogą wydawać się nieco za mocne (chyba 

jednak łatwiej mierzyć procesy fizyczne - choćby ze względu na ich „dokładniejszą" 

powtarzalność, większą „uchwytność"), to trafnie wskazują, że między tym, co fizyczne, a 

tym, co mentalne, nie ma jakiejś epistemologicznej (a tym samym ontologicznej) „przepaści". 

Dodam jeszcze, że jestem dosyć sceptyczny wobec zasadności wprowadzanej często 

dystynkcji: czas obiektywny - czas subiektywny981. Wątpliwości moje budzi mianowicie 

drugi człon tej opozycji. Skoro - jak przyjąłem - ontologicznie biorąc, czas jest zmiennością, 

to musielibyśmy przyjąć istnienie „zmiany subiektywnej". Na czym jednak polega subiek-

tywność zmiany? Chodzi tu zapewne o nasze przeżywanie zmienności, nasze 

ustosunkowywanie się do czasu, które nierzadko wiąże się z silnymi emocjami („już nie 

wróci, co minęło!", „czasu jest tak niewiele!" itp.). Przeżywanie zmienności jest obiektywne. 

Co więcej, samo przeżywanie zmienności też jest zmienne; można powiedzieć, że 

charakteryzuje je obiektywna czasowość. Nie istnieje - jak się zdaje - zmienność subiek-

tywna; są co najwyżej subiektywne ustosunkowania się do zmienności świata 

transcendentnego lub do przepływu strumienia świadomości. Subiektywność przeżywania 

zmienności objawia się na przykład w ten sposób, że w tej samej sytuacji zewnętrznej 

jednemu „czas się dłuży", drugiemu zaś - „ucieka"982. Teologowie wskazują z kolei, że 

modlitwa kontemplacyjna daje poczucie zawieszenia czasu983. Do podobnych efektów mogą 

                                                           

979 Czas trwania stanu lękowego można zmierzyć względem ruchu wskazówek zegara. 
 

980 R. Efron, The Measurement of Perceptual Durations, [w:] The Study of Time, ed. by J.T. Fraser, F.C. Haber, 
G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972, s. 217. 
 

981 Patrz np.: W. Stinissen OCD, Wieczność..., s. 11. 
 

982 Czy jednak ta rozbieżność doświadczania zmienności nie ma swych obiektywnych podstaw w „tempie" 
zmienności strumienia świadomości rozmaitych podmiotów? 
 

983 „W modlitwie kontemplacyjnej czas nie jest tylko czasem – on jest przepełniony wiecznością" (W. Stinissen 
OCD, Wieczność..., s. 61). 



264 
 

też prowadzić rozmaite techniki relaksacyjne czy medytacyjne. Zmienność (czasowość) 

świata może być zatem rozmaicie przeżywana i interpretowana984, ale samo przeżywanie 

zmienności (czasu) - choć zmienne - zmiennością nie jest. Poczucie, że „czas się dłuży", nie 

jest czasem - zupełnie podobnie jak czerwony przedmiot nie jest czerwienią. Dlatego nie 

należy - jak sądzę - uważać „czasu subiektywnego" za jakiś inny - obok obiektywnego - 

rodzaj czasowości. Powtórzę raz jeszcze: co innego nasz (zmienny w istocie) stosunek do 

zmiennej rzeczywistości, a co innego ta zmienność (lub lepiej - żeby zadośćuczynić 

Ockhamowskiej brzytwie - zmienna rzeczywistość).  

W Wykładach... Husserl pokazał dobitnie, że zajmując się kwestią wewnętrznych 

(fenomenologicznych) podstaw czasu, można pominąć „subiektywną" stronę percepcji czasu. 

W ogóle metodologicznym warunkiem istnienia fenomenologii jako nauki filozoficznej jest 

intersubiektywność doświadczenia wewnętrznego, osiągana - jak sądzę - przy wglądzie w 

fundamentalne, strukturalne aspekty psychiczności (na przykład postulowana przez Brentana 

zmiana przedmiotu psychologii opisowej z treści na akty psychiczne oraz badanie 

podstawowych zależności między różnymi typami aktów /fenomenów psychicznych/). Nie 

interesują mnie zatem problemy psychologiczne, dotyczące percepcji czasu zrelatywizowanej 

każdorazowo do okoliczności, w jakich znajduje się podmiot psychologiczny. Zakładam, że 

istnieje pewne fundamentalne i intersubiektywne doświadczenie czasowości istnienia, które 

nazywam fenomenologicznym985. 

Odwołując się w poszukiwaniu genezy pojęcia czasu do doświadczenia wewnętrznego, 

daleki jestem od jakiejś z góry założonej próby subiektywizacji zagadnienia czasu, 

ograniczania czasowości tylko do sfery podmiotowej. Własności czasu, relacje czasowe nie 

powinny być łączone wyłącznie z wewnętrzną perspektywą poznających podmiotów, ze swo-

istością doświadczenia wewnętrznego. Doświadczenie wewnętrzne (świadomość) jest w 

moim rozumieniu ontycznie pochodne wobec - danej nam w doświadczeniu zmysłowym - 

materii, która niezależnie od jakiejkolwiek podmiotowości (świadomości) jest pierwotnie i z 

                                                                                                                                                                                     
 

984 Patrz też: L. von Bertalanffy, Ogólna teoria..., s. 272-273. 
 

985 Nieco inaczej rzecz traktuje Mehlberg, którego badania nad intuicyjnymi podstawami czasu mają charakter 
raczej psychologiczny, fizjologiczny czy inter-psychiczny (H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 163-186, 237-285). 
 



265 
 

istoty czasowa986. Nie uznaję zatem sugestii niektórych fenomenologów, jakoby konstytu-

ująca swój przedmiot świadomość (percepcja) była pierwotna zarówno w porządku 

czasowym, jak i w porządku sensu wobec „świata obiektywnego"987. Bezpośrednią 

konsekwencją takiego poglądu jest stanowisko, że czasowość cogitatio jest fundamentalnym 

modi zdarzeń, a jej formami pochodnymi są obiektywne i bezosobowe zdarzenia988, czyli – 

mówiąc inaczej - że czas „obiektywny" (fizykalny) jest „pochodną" czasu feno-

menologicznego. Takie rozumienie można znaleźć m.in. w książce Krzysztofa Michalskiego, 

który przedstawiając - moim zdaniem - nie dość krytycznie poglądy na czas Brentana, 

Bergsona, Jamesa oraz Husserla, sugeruje, że świadomość nie tylko jest czasowa oraz 

umożliwia rozpoznanie czasowości bytu, ale że konstytuuje czasowość w ogóle, tj. że czas 

jest pochodny wobec świadomości czasu, że „istotą czasu [...] jest w gruncie rzeczy 

świadomość"989. Przywołany autor pisze: „To dopiero dzięki przypomnieniu i oczekiwaniu 

rzeka czasu zaczyna płynąć"990. Wskazuje to - jak sądzę - że Michalski niedostatecznie 

akcentuje ewidentną różnicę między czasowością a świadomością czasowości991. 

Świadomość jest z istoty czasowa, ale z tego nie wynika bynajmniej, że czasowość redukuje 

się do świadomości. 

Stosunek między czasowością świadomości a czasem „obiektywnym" (fizykalnym) czy 

czasem „w ogóle" rozumiem zatem odmiennie od przedstawionych wyżej interpretacji: to 

czas fenomenologiczny (przeżywany, dany w introspekcji) jest „fragmentem" czasu 
                                                           

986 Empiryści Locke, Berkeley, Hume przyjmowali jednomyślnie, że u źródeł pojęcia czasu leży następstwo idei 
w umyśle. Brakło jednak u nich refleksji nad tym, jak owa sukcesja psychiczna ma się do zmienności fizykalnej. 
Przy materialistycznym rozwiązaniu problemu psychofizycznego „sukcesja" idei jest procesem pochodnym 
wobec zmienności materii. 
 

987 M. Merleau-Ponty, Fenomenologia..., s. 17. Ten sam autor pisze dalej, że fenomeny są „kolebką rzeczy" (s. 
55), a także: „Moja myśl, moja oczywistość nie jest faktem pomiędzy innymi, lecz faktem wartością, który 
obejmuje i warunkuje wszelki inny możliwy fakt” (tamże, s. 97). 
 

988 Tamże, s. 68. 

989 K. Michalski, Logika..., s. 179, a także 170-171. W książce tej znajdujemy też, przytoczony bezkrytycznie, 
następujący pogląd „klasyków” ujęcia subiektywistycznego: 
„czas wewnętrzny jest źródłem czasu zewnętrznego" (s. 184). 
 

990 Tamże, s. 191. 

991 Chociaż zdaje on sobie z tej różnicy sprawę (tamże, s. 182). 
 



266 
 

„uniwersalnego", „obiektywnego" - analogicznie zresztą do tego, jak długości 

(częstotliwości) fal elektromagnetycznych percypowane przez ludzi jako kolory stanowią 

tylko znikomą część wszystkich tych długości (częstotliwości)992. 

Trudno mi podejmować systematycznie zagadnienie ontologicznego statusu 

świadomości. Wymagałoby to osobnego studium, które odbiegłoby daleko od głównego 

tematu tej książki. Wyrażę więc jedynie krótko swój pogląd w tej sprawie - oczywiście bez 

najmniejszych pretensji do jego definitywności. Otóż status ontyczny świadomości można 

rozumieć jako analogiczny do statusu ontycznego – na przykład – cienia, który: l) nie jest 

samoistny, tj. pojawia się zawsze tylko w układzie promieniowanie świetlne-ciało 

(świadomość jest zawsze - jak można utrzymywać - efektem specyficznego „zestrojenia" 

elementów materii); 2) jest realny (istnieje) - na przykład w tym sensie, że oddziałuje na 

układy materialne oraz podlega działaniu (świadomość - zgodnie z dobrze znanymi 

ustaleniami fizjologii wyższych czynności nerwowych - oddziałuje na sferę somatyczną, a 

przez nią na świat transcendentny względem organizmu obdarzonego psychiką; 

oddziaływanie to jest oczywiście zwrotne)993;3) znika bezpowrotnie, tzn. przestaje istnieć w 

sensie ścisłym, definitywnie994 (podobnie można ujmować tę oto świadomość jako ginącą 

                                                           
992 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 181. W zgodzie z zaproponowanym tu (obiektywistycznym) ujęciem badań 
fenomenologicznych nad czasem pozostaje następująca konstatacja Józefa Bremera: „[...] badania struktury 
ludzkiej świadomości niejako koniecznie powodują przesunięcie w kierunku badania różnych poziomów, na 
których nasza świadomość jest wczuwająco połączona ze świadomością innych ludzi oraz ze zjawiskowym 
światem. Tym samym błędne jest przeciwstawienie pierwszo- i trzecioosobowego punktu widzenia" (J. Bremer, 
Jak to jest być świadomym. Analityczne teorie umysłu a problem neuronalnych podstaw świadomości. Warszawa 
2005, s. 261). 
 

993 W gruncie rzeczy problem przyczynowania mentalnego jest bardzo złożony i trudny do jednoznacznego 
rozstrzygnięcia (patrz: D. Pereboom, Robust Nonreductive Materialism). 
 

994 Inaczej jest z jakimkolwiek układem materialnym. Oczywiście powstaje on i ginie (wątpliwości mogą 
dotyczyć co najwyżej niektórych cząstek elementarnych – piszę zresztą o tym w podrozdziale 11. tego 
rozdziału), tyle tylko że nie giną nigdy – jak można przypuszczać – elementy, które składały się na przestającą 
istnieć strukturę. Jeśli zaś – co także prawdopodobne – nie ma podstawowych „prostych” elementów bytu 
materialnego (każdy przedmiot materialny ma strukturę „oddolnie otwartą"), to można mieć na uwadze 
niezniszczalność materii-energii, której żadna część nie ginie bez śladu, lecz jedynie może zmienić swą postać. 
Tę zasadniczą inwariantność muszą uwzględniać wszelkie koncepcje dynamistyczne, procesualistyczne. W 
fizyce relatywistycznej „niezniszczalność” każdego kawałka (porcji) materii wyrażają ściśle ze sobą związane 
zasady zachowania energii i pędu, które – zgodnie z twierdzeniem o równoważności energii i masy 
spoczynkowej – dotyczą też masy. Chociaż na przykład w zderzeniach niesprężystych masa spoczynkowa 
układu końcowego jest większa od sumy mas spoczynkowych zderzających się obiektów, to ten wzrost masy 
spoczynkowej jest równy energii zmienionej na rozmaite postacie (np. ciepło), występujące w układzie 
końcowym. Oczywiście znane w fizyce zjawiska kreacji i anihilacji cząstek elementarnych spełniają prawa 
zachowania (patrz: E.F. Taylor, J.A. Wheeler, Fizyka czasoprzestrzeni, tłum. B. Pierzchalska, Warszawa 1975, s. 
162-182). Przedmiot materialny ginie nie wtedy, gdy znika materia stanowiąca jego budulec (z fizycznego 



267 
 

bezpowrotnie wraz z przekształceniem struktury materialnej stanowiącej jej fundament 

ontyczny (w tym kontekście przypominam sobie określenie śmierci podane przez Józefa M. 

Bocheńskiego: bezpowrotna utrata świadomości). Wróćmy jednak do głównego wątku. 

O ile treści naszej świadomości wywodzą się z doświadczenia zewnętrznego, 

zakładającego istnienie transcendentnego świata (oczywiście przy realistycznym, a nie 

„immanentystycznym" rozumieniu empiryzmu), o tyle za pierwotną podstawę pojęcia 

czasowości należałoby uznać doświadczenie zewnętrzne. Taką przynajmniej przyjmuję tutaj 

perspektywę. Mimo to sądzę, że w badaniach nad czasem powinno się uwzględniać do-

świadczenie fenomenologiczne, które - ze względu na „bliskość", bezpośredniość - jest 

ważnym (można chyba nawet powiedzieć - podstawowym) źródłem naszej wiedzy o czasie. 

Ogólnie zaś można powiedzieć, że czas - w przeciwieństwie na przykład do kategorii 

przyczyny czy intencjonalności - jest kategorią, której treść manifestuje się w sposób istotny  

zarówno w doświadczeniu zewnętrznym, jak i wewnętrznym, i że są to doświadczenia 

komplementarne. 

Odwołując się do ontologii warstw bytowych Nicolai Hartmanna, rzecz można by ująć 

jeszcze tak: materia nieorganiczna (warstwa fizyczno-chemiczna) jako „najniższa" stanowi 

podstawę ontyczną („fundament bytowy") świadomości995. Ta ostatnia jednak - zgodnie z 

„prawami układu warstwowego kategorii" (każda warstwa posiada pewien dobór charak-

teryzujących ją kategorii) - ma swoją specyfikę, opartą „na przyłączeniu się pewnego 

kategorialnego novum, które jest od nich [od „niższych kategorii" - M. Ł.] niezależne i polega 

                                                                                                                                                                                     
punktu widzenia to nie zachodzi), lecz gdy elementy stanowiące jego esencjalną zawartość ontyczną (rdzeń 
bytowy) zaczynają funkcjonować poza jego strukturą. Nie muszą też znikać wszystkie relacje między 
elementami struktury. Wystarczy, by zniknęły relacje istotne dla zachowania tożsamości bytowej przedmiotu 
materialnego. Inaczej jeszcze rzecz ujmując: ilość materii zostaje zawsze zachowana. 

Bardzo podobne rozumienie różnicy między świadomością a materią w tym względzie prezentuje Jan 
Leszczyński, który zauważa, że nagłe, raptowne powstawanie i ginięcie bez śladu cząstek materii upodabniałoby 
je do danych świadomościowych („świadomostek"). Spierając się ze Stanisławom Ignacym Witkiewiczem o 
monadyzm, pisał: „Gdyby więc dane nam było stwierdzić istnienie drobniutkich cząstek materii [...] które 
powstawałyby i ginęłyby raptem bez śladu – bez przemieniania się w inne cząstki lub zmiany w promieniowanie 
– to moglibyśmy [...] fakt ten tłumaczyć sobie jako wyłamanie się z nicości i zanik »świadomostek«, 
składających się na tkankę materialnej rzeczywistości. Gdyby na przykład komórki naszego organizmu, czy to 
wyodrębnione, czy to jeszcze tkwiące w naszym ciele, niknęły nagle, jak gasną ogniki błędne unoszące się nad 
moczarem, wówczas moglibyśmy dopatrywać się w nich z pewną dozą prawdopodobieństwa »zjawiskowej 
strony« jednostek świadomości [...]” (S.I. Witkiewicz, Spór o monadyzm. Dwugłos polemiczny z Janem 
Leszczyńskim, oprac. B. Michalski, Warszawa 2002, s. 147-148). 
 

995 W takim sensie, że świadomość jako wyższa warstwa bytowa „nie może istnieć bez niższej, natomiast niższa 
może doskonale bez wyższej" (N. Hartmann, Nowe drogi..., s. 75). 
 



268 
 

na wyłonieniu się nowego rodzaju kategorii"996. Nieredukowalność świadomości do warstwy 

fizyczno-chemicznej nasuwa przypuszczenie, że czasowość świadomości doświadczana w 

introspekcji zawiera pewne momenty swoiste, niesprowadzalne do czasowości świata 

fizycznego. Z drugiej strony ufundowanie świadomości na warstwach niższych (fizyczno-

chemicznej i organicznej) gwarantuje istnienie wspólnych pierwiastków czasowości. Chociaż 

sam Hartmann nie zalicza czasu do „kategorii fundamentalnych"997, tj. wspólnych wszystkim 

warstwom, to sądzę, że czas można uważać za tego typu kategorię. Wątpliwości mogą 

powstać jedynie w odniesieniu do warstwy duchowej, której zakładana „idealność", 

obiektywność i powszechna ważność mogą nasuwać myśl o „aczasowości". Z 

materialistycznego jednak punktu widzenia „aczasowość", na przykład wiedzy, wartości, 

norm, można uznać za złudzenie wynikające m.in. z długiego okresu ich ewolucji lub z ich 

wysokiej abstrakcyjności (jako rezultatów procesu abstrahowania) - jak w przypadku 

niektórych fundamentalnych praw i zasad nauki. Czasowość - jak każda kategoria 

fundamentalna w systemie Hartmanna - zmieniałaby się w swym przebiegu z warstwy na 

warstwę998. Ta „konieczna" modyfikacja kategorii czasu przy przejściu z warstw fizyczno-

chemicznej lub organicznej do warstwy psychiczno-duchowej (świadomościowej) daje 

podstawę do przypuszczenia, że w doświadczeniu wewnętrznym czasowości odnajdziemy coś 

więcej niż w doświadczeniu zewnętrznym. Pojawia się tylko pytanie, czy w naukowej 

(matematyczno-fizycznej) lub/i zdroworozsądkowej idei czasu ograniczamy się jedynie do 

aspektów czasowości wspólnych świadomości i warstwom niższym, czy bierzemy pod uwagę 

„świadomościowy naddatek". Być może do właściwej odpowiedzi na te pytania przybliżą nas 

analizy prowadzone w tej książce. 

Nie idzie mi o rozstrzygnięcie kwestii, czy czas istnieje obiektywnie. To, że niezależnie 

od poznającego podmiotu istnieje aspekt świata materialnego, który określamy jako czas 

(czasowość), po prostu z góry zakładam999. Chodzi mi tylko o podstawy, na jakich kształtuje 

się nasza idea czasu. Porządek teoriopoznawczy zaś wcale nie musi pokrywać się z po-

rządkiem ontologicznym. Jest dopuszczalna sytuacja, że nasza idea czasowości kształtuje się 
                                                           

996 Tamże, s. 66. 

997 Por.: tamże, s. 57-59. 

998 Tamże, s. 59-63. 
 

999 Inna sprawa to odpowiedź na pytanie, co ten aspekt dokładnie stanowi (z jaką podstawową cechą bytu wiąże 
się jego czasowość). 
 



269 
 

głównie na podstawie doświadczenia wewnętrznego, w którym przejawiają się pewne 

esencjalne własności świadomości, a czasowość jest także obiektywnym atrybutem bytu 

transcendentnego, materii. Można założyć, że czasowość jest atrybutem zarówno materii, jak 

i świadomości, chociaż - jak wskazywałem wyżej - w każdej z tych dwóch sfer bytu ma ona 

nieco odmienny charakter1000. Całkiem możliwe, iż w konstytucji pojęcia czasu bierze udział - 

na zasadzie komplementamości - zarówno doświadczenie zewnętrznego bytu fizycznego, jak 

i świadomości. 

Ogólnie biorąc: zakładam, że metoda fenomenologiczna jest otwarta na rozmaite 

interpretacje epistemologiczne i ontologiczne, a więc niekoniecznie trzeba ją wiązać z 

idealizmem (subiektywnym). Równie skutecznie (choć nie byłoby to zapewne zgodne z 

rozumieniem husserlowskim) można ją próbować łączyć z empiryzmem, tym bardziej że - 

historycznie biorąc - to właśnie psychologizm Brentana był jednym z jej podstawowych 

źródeł. Być może fenomenologię można potraktować właśnie jako „abstrakcyjną" 

psychologię opisową1001, a nawet posunąć się dalej i „skojarzyć" metodę fenomenologiczną z 

materializmem (wystarczy uznać zależność ontyczną, bytową pochodność fenomenów 

psychicznych od materii, a tym samym odrzucić – niedorzeczną w gruncie rzeczy – ideę 

konstytucji świata transcendentnego z danych świadomościowych1002). 

Jednym z podstawowych dzieł filozoficznych z zakresu badań nad ideą czasowości są – 

przywoływanej już na początku tego rozdziału – Wykłady z fenomenologii wewnętrznej 

świadomości czasu Husserla. Celem tego rozdziału jest m.in. krytyczna analiza, a także próba 

rozwinięcia oraz uzupełnienia Husserlowskiej interpretacji czasu. 

 

 

                                                           
1000 Mówiąc wstępnie: w przypadku bytu materialnego za ontyczną podstawę czasowości można uznać 
ukierunkowaną, prawidłową zmienność, a w przypadku świadomości dużą zaś rolę odgrywa pamięć. Jest to 
oczywiście intuicja, która wymaga rozwinięcia i uzasadnienia. 
 

1001 To znaczy taką, w której pierwszorzędnym przedmiotem analizy są nie tyle akty psychiczne i treści, ile 
relacje, jakie między tymi aktami zachodzą. 
 

1002 Świadomość może konstytuować co najwyżej rozumienie świata (ustanawiać jego sens, tworzyć jego 
interpretacje), lecz nie świat sam. 



270 
 

2. Czasowość a intencjonalność 

 

Ponieważ w rozdziale tym analizuję świadomościowe podstawy czasowości, nie od 

rzeczy będzie zapytać o związek fenomenologicznej intuicji czasu z konstytutywną cechą 

świadomości (fenomenów psychicznych), jaką jest - zdaniem Brentana (który poszedł w tym 

wypadku za tradycją scholastyczną) - intencjonalność1003. Po Brentanie wielu filozofów 

(m.in. fenomenologów) przejęło ten punkt widzenia i uznało intencjonalność za pryncypialny 

wyróżnik świadomościowej postaci bytu. Kazimierz Twardowski pisał: „To, że zjawiska 

psychiczne odnoszą się do jakiegoś immanentnego przedmiotu, jest jednym z najlepiej 

znanych i przez nikogo nie kwestionowanych twierdzeń psychologii. Zachodzenie tego ro-

dzaju odniesienia jest charakterystycznym znamieniem zjawisk psychicznych, które tym 

właśnie różnią się od zjawisk fizycznych”1004. Świadomość jest zawsze świadomością czegoś, 

ściślej: wszystkie akty psychiczne skierowane są ku czemuś, to znaczy mają charakter 

intencjonalny. Odniesienie takie nie przysługuje zaś fenomenom fizycznym ani tym bardziej 

przedmiotom fizycznym1005. Intencjonalność nie jest też oczywiście właściwa domniemanym 

przez wielu filozofów przedmiotom idealnym, jak: liczby, zbiory, sądy czy wartości. 

Zapytajmy teraz, czy w związku z tym, że każdy fenomen psychiczny charakteryzuje 

„intencjonalna inegzystencja" pewnego przedmiotu, nie rozczłonkowuje się nam 

fenomenologiczne ujęcie czasowości. Innymi słowy: czy nie powinniśmy rozróżniać czasu 

przedmiotu (treści) intencjonalnego i czasu aktu, w którym ten przedmiot jest ujmowany (np. 

czas spostrzeżenia)? Czy „teraz" i ciąg retencji spostrzeżenia różnią się od „teraz" i ciągu 

retencji związanych z jego treścią, z intendowanym w tym spostrzeżeniu przedmiotem? 

Problem ten należałoby uściślić. Zwróćmy uwagę, że w wypowiedzi Twardowskiego 

mówi się o immanentnym przedmiocie odniesienia świadomości. Filozof sproblematyzował 

jednak ten wątek, przyjmując uniwersalną tezę, że akty świadomości zawsze odnoszą się do 

                                                           
1003 F. Brentano, Psychologia z empirycznego punktu widzenia, tłum. W. Galewicz, Warszawa 1999, s. 126. 
 

1004 K. Twardowski, O treści..., s. 3. 
 

1005 W psychologii z empirycznego punktu widzenia Brentano nie przeprowadza wyraźnego rozróżnienia między 
fenomenem fizycznym (np. dźwięk) a obiektem fizycznym (np. fala dźwiękowa). Jest to źródłem wielu 
nieporozumień. O niejednoznaczności pojęcia fenomenu fizycznego u Brentana i jej konsekwencjach pisze np. 
E. Husserl w Badaniach logicznych (tłum. J. Sidorek, t. II, cz. 2, Warszawa 2000, s. 267-295). 
 



271 
 

przedmiotów, których nie można utożsamić z immanentnymi treściami świadomości. Ściślej 

biorąc: Twardowski rozróżnia akt psychiczny (na przykład przedstawienie), jego treść oraz 

przedmiot intencjonalnego odniesienia aktu, przy czym dystynkcja ta ma u niego walor 

uniwersalny. Aktem jest to, że sobie coś przedstawiam (uznaję albo odrzucam, miłuję albo 

nienawidzę), przedmiotem zaś to, co sobie przedstawiam, a treścią to, jak sobie przedstawiam 

(pewien immanentny „obraz"). Także Husserl stwierdza, że w analizie fenomenologicznej nie 

sposób poprzestać na danych czysto immanentnych, gdyż „przedstawia się w nich, na własny 

sposób wyglądu coś, co nie jest nimi samymi, w zmianie barw doznawanych immanentnie w 

polu widzenia przedstawia się jakieś to samo, jakaś identyczna, przestrzennie rozciągła barwa 

ciała"1006. Przy czym jest tak, że przedmiot zewnętrzny przedstawia się tylko jednostronnie, 

uchwytujemy go zawsze z niepełnym przybliżeniem. Przedmioty immanentne zaś 

przedstawienie konstytuuje w sensie „absolutnym", tj. bez „nieznanych stron"1007. Można też 

powiedzieć, że w przypadku przedmiotowości immanentnych (tożsamych de facto) z 

treściami esse jest tym samym, co percipi1008. Poza tym pojawia się tu problem sposobu 

istnienia przedmiotu aktu intencjonalnego jako czegoś różnego od jego treści. Husserl 

rozstrzyga problem radykalnie, pisząc: „Przedmiot, który jest, ale który nie jest i zasadniczo 

być nie może przedmiotem świadomości, jest nonsensem"1009. Podobnie jest u 

Twardowskiego, który rozumiejąc termin „przedmiot" w najszerszy z możliwych sposobów: 

cokolwiek, co nie jest niczym, tylko w jakimś sensie czymś, pisze: „Przedmioty są realne albo 

nierealne, możliwe albo niemożliwe, istnieją albo nie istnieją. Wszystkim im to jest wspólne, 

że mogą być lub są obiektem [...] aktu psychicznego"1010.  

Z realistycznego punktu widzenia łączenie pojęcia przedmiotu w ogóle z byciem 

(przynajmniej potencjalnym) przedmiotem świadomości (pewnego aktu psychicznego) 

wydaje się niewłaściwe. Z pewnością istnienie wielu typów przedmiotów - przy tak ogólnym, 

jak u Twardowskiego, sposobie rozumienia terminu „przedmiot" - wiąże się z konieczności ze 
                                                           

1006 Husserl, Samoobecnosć w spostrzeżeniu, tłum. E. Sowa, „Kwartalnik Filozoficzny" 2003, t. XXXI, z. l, s. 
132. 
 

1007 Tamże, s. 136. 

1008 Tamże, s. 132. 

1009 Tamże, s. 134. 

1010 K. Twardowski, O treści..., s. 33. 
 



272 
 

spełnianiem pewnych aktów świadomych - są to właśnie przedmioty, które w tradycji 

filozoficznej nazywa się intencjonalnymi. Z drugiej jednak strony wymaganie od każdego 

typu przedmiotu odniesienia (choćby tylko potencjalnego) do świadomości jest faktycznie 

postulatem idealistycznym. Można przecież zadać pytanie: czyż nie istnieją liczby naturalne 

większe od tysiąca, o których nikt nigdy nie pomyśli? albo: czy całość bytu materialnego 

(wszechświat) może być przedmiotem czyjejkolwiek świadomości? Mówiąc zaś ogólnie: to, 

co nazywamy bytem realnym (obiektywnym), nie powinno być ex definitione odnoszone do 

świadomości. Jak ujmował to Hartmann: „Byt jednak [...] nie ogranicza się do tego, że jest 

przedmiotem. Jest on obojętny na obiektywizację wobec podmiotu; stanie się obiektem jest 

dla niego samego czymś zewnętrznym"1011. 

Rozróżnienie immanentnej treści i przedmiotu aktu intencjonalnego skutkuje 

rozwarstwieniem czasu fenomenologicznego. O ile bowiem można utożsamić czasowość aktu 

świadomości z czasowością treści tego aktu, o tyle czasowości tych ostatnich nie można 

utożsamić z czasowością przedmiotu intencjonalnego odniesienia w sensie Twardowskiego. 

Zbadajmy najpierw tę pierwszą możliwość. Czasową jedność aktu i treści można uzasadnić 

na podstawie immanentnie pojętej intencjonalności. Akt jako zawsze skierowany na 

odpowiednią treść nie może być w porządku realnym od tej treści oderwany, izolowany - 

ontologicznie akt i treść stanowią jedność. Trwanie aktu (jego zmienność) daje się chyba 

„sprowadzić" do trwania (zmienności) odpowiedniej wewnętrznej treści. Jeśli nawet nie ma w 

tym wypadku pełnego pokrywania się (akt to coś więcej niż jego treść - w sądzeniu, oprócz 

przedstawionej treści, mamy moment uznania albo odrzucenia), to i tak ich trwanie jest 

nierozerwalnie sprzężone. Żadne z nich nie trwa dłużej albo krócej niż drugie1012. 

Świadomość jest zawsze świadomością czegoś (przynajmniej pewnej immanentnej 

treści), ale prawda ta nie uprawnia (co sugerowałem) do utożsamienia aktu psychicznego z 
                                                           

1011 N. Hartmann, O podstawach antologii. Cele i drogi analizy kategorialnej, tłum. J. Garewicz, Toruń 1994, s. 
23. 
 

1012 Pewną komplikacją mogłoby być uznanie istnienia aktów bezprzedmiotowych, na przykład niektórych 
uczuć, takich jak: ból, różne odmiany przyjemności, lęk czy trwoga, lub sądzenia „ślepego” (uznawania z góry 
bez precyzacji tego, co uznawane). Brentano rozważa obiekcję wobec teorii intencjonalności, polegającą na 
odwołaniu się do rzekomego istnienia szerokiej sfery uczuć bezprzedmiotowych. Odrzuca on jednak te ostatnie 
na tej podstawie, że „przedstawienia we wszystkich bez wyjątku sytuacjach, a zatem i tutaj, tworzą podstawę 
uczuć” (F. Brentano, Psychologia..., s. 128-129). Czasem tylko mamy do czynienia z sytuacją, w której uczucie 
jest „stopione w jedno” ze swoim przedmiotem. To jednak nie podważa – zdaniem Brentana – powszechnego 
obowiązywania zasady intencjonalności (tamże, s. 129). 
 
 



273 
 

jego immanentnym przedmiotem. Poszczególne typy aktów psychicznych są spełnianiem 

pewnych swoistych funkcji wobec swych treści (albo - w ujęciu Twardowskiego - wobec 

swych przedmiotów za pośrednictwem treści). Najprostszą funkcją (a zarazem najbardziej 

podstawową, zakładaną - według Brentana - przez pozostałe typy aktów świadomych) jest 

przedstawienie, w którym treść po prostu się nam jawi. W sądzeniu mamy funkcję 

uznawania/odrzucania, a w odniesieniu emocjonalnym - umiłowania (akceptacji)/odrazy 

(„odepchnięcia"). Ponieważ jednak (na mocy zasady intencjonalności) nie istnieje akt bez 

odniesienia przynajmniej do pewnego immanentnego przedmiotu (treści) ani - tym bardziej - 

treści nieprzedstawione (aby coś mogło być osądzone czy ocenione emocjonalnie, musi być 

najpierw przedstawione), nie ma podstaw, by rozróżniać czasowość aktu i czasowość jego 

zawartości treściowej. Nawet gdyby zasadę intencjonalności rozumieć mocniej, tj. jako 

opierającą się na triadycznej relacji akt-treść-przedmiot, gdzie przedmiot odniesienia 

intencjonalnego nie jest immanentną zawartością świadomości (wewnętrznym „obrazem"), to 

i tak nie potrafimy obejść się bez treści. Jest tak, gdyż świadomość odnosi się do swego 

przedmiotu zawsze za pośrednictwem pewnej treści. Musimy mieć jakąś świadomościową 

reprezentację intendowanego, nieimmanentnego1013 przedmiotu. Jest możliwe istnienie aktu 

bez przedmiotu nieimmanentnego (chociaż nie według Twardowskiego, który - jak wspomi-

nałem - trójpodział akt-treść-przedmiot uznawał za uniwersalny), ale nie jest możliwe, by 

akty odnosiły się do czegokolwiek bez pośrednictwa jakiejś wewnętrznej treści. Oznaczałoby 

to albo możliwość bezpośredniego dostępu do poznawanego przedmiotu i całościowego jego 

uchwycenia (prezentacja przedmiotu przez immanentne treści zawsze jest - ze względu na 

ograniczenia podmiotowe - jednostronna), albo raczej w ogóle nie moglibyśmy mówić o 

świadomym uchwyceniu przedmiotu. Tam, gdzie nie ma jakiejś immanentnej treści, trudno 

mówić o świadomym odnoszeniu się do czegokolwiek1014.  

Pierwsza z możliwości przedstawionych w powyższej alternatywie rozłącznej jest 
                                                           

1013 Piszę o przedmiocie nieimmanentnym, gdyż określenie takich przedmiotów in-
tencjonalnychjak: złota góra, drewniane żelazo czy Stawrogin jako transcendentnych może 
budzić pewne wątpliwości – w każdym razie o tyle, o ile sugeruje hiperrealistyczną ontologię. 
 

1014 Być może nieświadomość (podświadomość) można rozumieć jako odnoszenie się 
świadomości (nieświadoma świadomość nie jest czymś sprzecznym, tak jak nie jest nim na 
przykład niewidzialne widzenie – F. Brentano, Psychologia..., s. 145) do pewnych 
przedmiotów bez pośrednictwa treści. 
 



274 
 

epistemologicznie mało wiarygodna, druga zaś - poznawczo bezużyteczna. Przedmiot realny 

nigdy nie jawi nam się w pełni swych „określeń", nie prezentuje wszystkich swoich 

aspektów1015. Jest tak nawet w przypadku przedmiotów względnie prostych, abstrakcyjnych, 

na przykład matematycznych. Treść świadomościowego uchwycenia tych ostatnich też 

prezentuje tylko pewne ich aspekty. Okrąg na przykład możemy ująć jako zbiór punktów 

równo oddalonych od punktu wybranego bądź jako konstrukcję powstającą przez obrót 

odcinka wokół jednego z jego końców (tj. jako brzeg koła) czy wreszcie za pomocą równania 

algebraicznego. Uchwytujemy także tylko część istotnych relacji, w jakich pozostają obiekty 

matematyczne, będące przedmiotem naszej świadomości, do innych obiektów 

matematycznych. 

Immanentna treść jest sposobem, w jaki w świadomości dochodzi do uchwycenia 

przedmiotu. Zmienność (czasowość) strumienia świadomości (następstwo kolejnych „teraz") 

polega na zmienności samych aktów świadomości (przejście od jednego do innego aktu) lub 

na zmienności treści. Jeśli przez jakiś czas spełniam tylko jeden akt (przedstawiam sobie coś), 

to jego zmienność jest zmiennością treści, czyli tego, jak przedstawiam sobie owo coś. 

Różnice między kolejnymi „teraz" spełnianego aktu poznajemy po różnicach treści. 

Nieustanna zmienność treści stanowi o ciągłym przepływie strumienia świadomości. Tylko 

względnie mogę mówić o niezmienności (lub raczej - o mniejszej zmienności) pewnych treści 

(różnica między przedstawieniem biegnącego konia a przedstawieniem namalowanego 

pejzażu). Ponieważ zmienność aktu (w odniesieniu do określonego przedmiotu jego 

intencjonalnego odniesienia) polega na zmienności sposobu ujęcia jego intencjonalnego 

przedmiotu, przeto czasowość aktu i jego immanentnego przedmiotu (treści) mogą być 

utożsamione. W tym sensie można powiedzieć - używając terminologii Husserlowskiej - że 

aspekty noetyczny i noematyczny doświadczenia fenomenologicznego mogą być 

wyodrębnione tylko myślowo; ich izolacja jest daleko posuniętą abstrakcją. 

Odmiennie ma się sprawa, jeśli chodzi o akty świadomości i ich ewentualne 

nieimmanentne przedmioty. Tutaj porządki czasowe oczywiście się rozchodzą - chyba że 

przyjmiemy stanowisko idealizmu subiektywnego (w którego kierunku ewoluowała - 

zdaniem wielu komentatorów - fenomenologia Husserla1016) i każdy przedmiot uznamy za 
                                                           

1015 Husserl wskazuje na jednostronność spostrzeżenia zewnętrznego (E. Husserl, Sa-
moobecność..., s. 130-139). 
 

1016 L. Kołakowski, Husserl i poszukiwanie pewności, tłum. P. Marciszuk, Warszawa 1990,s. 58-65. 
 



275 
 

niesamoistny, konstytuowany przez świadomość. Przy „idealizacyjnych" założeniach fe-

nomenologicznych (redukcja ejdetyczna, redukcja epistemologiczna, redukcja 

transcendentalna /branie w nawias, epoché/, konstytuowanie przedmiotu1017) zmienność 

rzeczy może być utożsamiona ze zmiennością intencjonalnego jej ujęcia. Zachodzi bowiem 

przypuszczenie, że przedmiot nie może być w tym wypadku rozumiany „transcendentnie", 

lecz „immanentnie"1018. Zostawmy jednak tę ostatnią ewentualność i spójrzmy na problem z 

realistycznego punktu widzenia. 

Husserl pisze o „pierwszorzędnej świadomości czasu"1019, w której konstytuuje się 

przejaw rzeczy, ujęcie rzeczy jako coś czasowego (trwającego, niezmienionego albo 

zmieniającego się). Wtórnie zaś uświadamiana jest czasowość samej rzeczy: „W tej samej 

świadomości impresjonalnej, w której konstytuuje się spostrzeżenie, konstytuuje się również -

i właśnie poprzez to - coś spostrzeżonego. Do istoty tak zbudowanej świadomości należy to, 

że zarazem jest ona świadomością jedności typu immanentnego i świadomością jedności typu 

transcendentnego"1020. Mamy więc u Husserla wyraźne rozróżnienie dwóch porządków 

czasowych. Odmienność tych porządków można zilustrować następującym przykładem 

odwrócenia relacji wcześniej/później: 1/ najpierw wyruszył w drogę, a potem przybył do jej 

celu (porządek transcendentny)1021, 2/ najpierw przypomniał sobie przybycie do celu, a potem 

wyruszenie w drogę (porządek immanentny). 

Z realistycznego punktu widzenia ujęciu Husserla można by zarzucić uznawanie (ciągle 

podkreślanej) pochodności (wtórności) intencjonalności typu transcendentnego od 

intencjonalności typu immanentnego: „Zawsze należy do ich istoty [istoty „aktów" - M. Ł.], 

że posiadają i mogą posiadać transcendentny typ intencjonalności tylko dzięki czemuś ukon-

                                                           
1017 Karol Martel, U podstaw fenomenologii Husserla, Książka i Wiedza, Warszawa 1967, s. 97-110. 

1018 Kołakowski wskazuje, że konsekwentnie rozwijana metoda fenomenologiczna nie jest w stanie wyprowadzić 
nas poza horyzont immanencji (tamże). 
 

1019 E. Husserl, Wykłady..., s. 133. 
 

1020 Tamże. 

1021 Powiedzenie:  „najpierw przybył do celu drogi, a potem w nią wyruszył”, byłoby błędem zwanym hysteron 

proteron, czyli stawianiem słów oznaczających zjawisko następujące przed słowami oznaczającymi zjawisko 

poprzedzające (Patrz: Marks K., Teorie wartości dodatkowej (IV tom ‘”Kapitału”), cz. 2., tłum. Julian Maliniak, 

Książka i Wiedza, Warszawa 1965, 177). 

  



276 
 

stytuowanemu immanentnie, dzięki »ujęciom«"1022. Ujmując rzecz materialistycznie, tj. 

uznając pochodność bytową oraz zależność ontyczną świadomości od materii, należałoby 

przyjąć, że to raczej skierowanie się ku przedmiotowi transcendentnemu jest warunkiem 

intencjonalności immanentnej, świadomości tego, co wewnętrzne: „ujęcia", „spostrzeżenia". 

Wydaje się, że doświadczenie fenomenologiczne jest czymś pochodnym od doświadczenia 

zmysłowego rozumianego realistycznie (tj. jako uchwytującego przedmioty transcendentne) 

albo przynajmniej z nim „równoległe". Można chyba przyjąć, że nie doświadczywszy świata 

zewnętrznego, nie mógłbym doświadczyć siebie. Jeśli założymy w duchu empirystycznym, że 

wszelka treść świadomości pochodzi ze zmysłów, oraz odrzucimy (zgodnie z duchem 

intencjonalizmu) puste, beztreściowe akty świadome, to teza powyższa stanie się chyba 

oczywista.  

Co więcej: sądzę, że można negować - wbrew „fenomenologicznej oczywistości" - nawet 

„równoległość" intencjonalności transcendentnej i immanentnej: nie jest do końca tak, że 

odnosząc się do czegoś transcendentnego, odnoszę się automatycznie do swojego odnoszenia 

się. Wprawdzie Brentano utrzymywał, że odnoszenie się do czegoś jako do przedmiotu 

pierwotnego świadomości samo zawsze jest swym przedmiotem wtórnym (jest to warunek 

oczywistości spostrzeżenia wewnętrznego), to wydaje się jednak, że jest to postulat bardzo 

abstrakcyjny, czysto „formalny"; praktycznie bowiem w doświadczeniu zmysłowym 

„oglądam" obiekty transcendentne, a nie swoje własne stany. Zaaferowanie oglądem 

rzeczywistości zewnętrznej całkowicie może przecież odwrócić uwagę od przejawów mojego 

życia wewnętrznego (niewiedza na temat siebie jest zjawiskiem nagminnym). Postawa 

fenomenologiczna nie jest czymś pierwotnym w naszym życiu świadomym, danym „z góry", 

ale tym, co trzeba sobie wypracować. Stąd też tyle czasu poświęcił Husserl w swej twórczości 

na wypracowywanie „metody" fenomenologicznej, na wyrabianie w czytelniku jego dzieł 

swoistego nastawienia poznawczego. Uwzględniając powyższe uwagi, trudno uznać tezę, że 

pierwotnie dana jest nam czasowość (zmienność) tego, co immanentne, a nie tego, co 

transcendentne. Wątpliwość tę potwierdza w pewnym stopniu spostrzeżenie Merleau-

Ponty'ego, który pisze: „Intuicja jakiejś poszczególnej istoty poprzedza w naszym 

doświadczeniu z konieczności istotę intuicji. Jedyny sposób na to, aby pomyśleć myśl, to naj-

pierw pomyśleć o czymś innym. Istotne jest więc dla owej myśli, aby sama siebie nie brała za 

                                                           
1022  E. Husserl, Wykłady..., s. 133. 
 



277 
 

przedmiot"1023. Zostawiając jednak kwestię pierwotności (wtórności) doświadczenia 

czasowego, rozpatrzmy dokładniej różnicę: czasowość immanentna-czasowość 

transcendentna. 

Przede wszystkim trzeba powiedzieć, że zmienność strumienia świadomości i zmienność 

transcendentnego obiektu, będącego potencjalnym przedmiotem intencjonalnego odniesienia, 

mają na ogół zupełnie inne podstawy ontologiczne oraz - co wiąże się z tym pierwszym - inne 

tempa. Piszę „na ogół", gdyż w przypadku naturalistycznej, neurofizjologicznej, koncepcji 

świadomości, zgodnie z którą za wystąpienie zjawisk świadomych odpowiadają (powodują 

je) fizykalne zmiany zachodzące w obrębie ośrodkowego układu nerwowego, można mówić o 

wspólnych podstawach ontologicznych zmienności (to, co powoduje „świadomościowo" 

relewantne zmiany w układzie nerwowym, pośrednio powoduje też zmienność świadomości) 

oraz o zbliżonym tempie zmian świadomości i ośrodkowego układu nerwowego1024. Możliwa 

jest też oczywiście paralelistyczna (funkcjonalistyczna) koncepcja świadomości, w której 

odrzuca się wspólne ontologiczne podstawy zmienności świadomości i układu nerwowego, a 

przyjmuje jedynie wzajemną odpowiedniość stanów świadomości i stanów układu 

nerwowego - jakiś rodzaj homomorfizmu. Na gruncie przywołanych tu koncepcji 

świadomości czas trwania strumienia świadomości jest równy czasowi trwania pewnych 

procesów fizykalnych. Także inne (niż neurofizjologiczne) transcendentne przedmioty (stany) 

mogą trwać tyle samo, co odpowiednie akty psychiczne. Jest przecież możliwe, że w mo-

mencie rozbłysku „spadającej gwiazdy" uznaję, że jest to duży meteoryt, i przestaję tak sądzić 

w chwili, gdy to zjawisko świetlne niknie. Wymienione tu przypadki pokrywania się trwania 

tego, co immanentne, z tym, co transcendentne, nie powinny jednak przesłaniać faktu, że na 

ogół porządki czasowe w obu tych dziedzinach nie pokrywają się, a ich zbieżność (z 

wyjątkiem tego, co nazwałem neurofizjologiczną, materialistyczną, koncepcją świadomości - 

w szczególności w jej wersji „identycznościowej") jest czysto akcydentalna. Czasowość 

mojego spostrzeżenia tego oto konia oraz czasowość obserwowanego przeze mnie zwierzęcia 

                                                           

1023 M. Merleau-Ponty, Fenomenologia..., s. 94. O całkowitej zbieżności czasów „immanentnego" i 
„transcendentnego" można mówić w przypadku teorii identyczności zjawisk mentalnych i procesów mózgowych 
(por. J. Bremer, Jak to jest..., s. 97-116). 
 

1024 Tempo to nie musi być identyczne w takim sensie, że każdej zmianie fizykalnej odpowiada jakaś zmiana 
świadomościowa. Jest bardzo prawdopodobne, że pewnym, niedostatecznie dużym zmianom fizykalnym nie 
odpowiada żadna zmiana w psychice. Jak wiadomo, dopiero pewien stopień intensywności bodźca powoduje 
zauważalną zmianę percepowanej jakości. 

 



278 
 

są czymś różnym zarówno w aspekcie długości trwania, jak i swych podstaw ontologicznych 

oraz rytmów zmienności.  

Pewne złudzenie co do tego rozróżnienia może powstać na gruncie Brentanowskiego 

rozróżnienia na fenomeny psychiczne i fizyczne. Otóż dla Brentana fenomenem psychicznym 

jest na przykład słyszenie, a odpowiadającym mu fenomenem fizycznym - dźwięk. Wobec 

takiego ujęcia można mieć uzasadnione wątpliwości, czy czas słyszenia i czas dźwięku są 

czymś odróżnialnym. W każdym razie, gdy mówię o transcendentnych przedmiotach 

odniesienia intencjonalnego, to przez te ostatnie nie rozumiem fenomenów fizycznych w 

wyżej określonym sensie (dźwięki, barwy, ciepło), lecz raczej to, co - obiektywnie biorąc - 

tkwi u podstaw takich zjawisk: w przypadku słyszanego dźwięku (który jest raczej 

wewnętrzną treścią niż transcendentnym przedmiotem słyszenia) będzie to ruch fali 

powietrznej. W takiej sytuacji rozbieżność porządków czasowych staje się ewidentna. Ze 

względu na wystąpienie jakichś okoliczności zewnętrznych może ustać słyszenie dźwięku, 

natomiast fizykalna podstawa słyszenia wciąż może trwać. Tak więc rozbieżność między 

czasowością życia świadomego oraz czasowością transcendentnych obiektów materialnych, 

stanowiących potencjalne odniesienia intencjonalne, wydaje się niekwestionowalna.  

W różnych systemach filozoficznych jednak, na przykład w realizmie 

powszechnikowym, przyjmuje się też inne typy nieimmanentnych odniesień intencjonalnych 

świadomości - tzw. przedmioty idealne. W tym przypadku rozbieżność między czasowością 

immanentną (czasowością fenomenów psychicznych) a czasowością intendowanych 

przedmiotów jest maksymalna. Istotowa czasowość świadomości (świadomość jako 

permanentna zmienność, „przepływ", „strumień") przeciwstawiona jest tu deklarowanej 

zwykle1025 niezmienności przedmiotów idealnych. Ingarden na przykład do własności idei 

ogólnej zalicza m.in. „jej niezmienność, jej pozaczasowość, jej ogólność"1026. Także Husserl, 

uznając, że każda świadomość jest świadomością przedmiotu, do którego się odnosi,  

konstatuje: „Lecz nie każda [świadomość - M. Ł.] sama jest świadomością czasu, tzn. 

świadomością czegoś czasowego, konstytuującą pewien intencjonalny czas"1027, na przykład 

                                                           
1025 Aczkolwiek nie zawsze - „duch" też bywał rozpatrywany jako mający swoją fe nomenologię, ewolucję, 
historię. 

 
 

1026 R. Ingarden, Spór..., t. I, s. 51. 
 

1027 E. Husserl, Wykłady..., s. 140-141. 
 



279 
 

świadomość jakiegoś „matematycznego stanu rzeczy"1028. Ten stan rzeczy nie jest – według 

Husserla – czymś czasowym, chociaż czymś czasowym jest akt jego uświadamiania: ma on 

swoje „teraz", retencje i protencje. Podobnie jest - zdaniem Husserla - w przypadku sądu i 

jego przedmiotu. Czasowy (uobecniony) jest sąd (sądzenie), ale nie to, o czym się sądzi, na 

przykład – nie myśl, że kwadrat przeciwprostokątnej równa się sumie kwadratów 

przyprostokątnych. To, o czym się sądzi, jest - można rzec - idealnym przedmiotem 

logicznym.  

Niektórzy filozofowie (np. Gottlob Frege) zakładali obiektywne istnienie idealnych 

znaczeń (sensów) wyrażeń. Czasem też (jak w Traktacie... Wittgensteina) za semantyczne 

korelaty zdań (wyrażających sądy) uznaje się stany rzeczy. Husserl idzie dalej, wykracza poza 

sferę logiczną (sferę sensów wyrażeń, wyrażonych w zdaniach myśli itp.), jeśli chodzi o uzna-

nie istnienia obiektów aczasowych. Pisze mianowicie, że także stan rzeczy „nie jest właściwie 

czymś czasowym, zachodzi na jakiś określony czas, ale sam nie jest czymś w czasie, tak jak 

jakaś rzecz albo proces"1029. Poza tym szeroką klasę „bytów", które nie dzieją się w czasie, 

stanowią wartości. Chociaż obiekt czasowy może być piękny czy ładny, to jednak - zdaniem 

Husserla - „piękno, ładność itd. nie mają miejsca w przyrodzie i w czasie”1030. 

Jak widać z tych uwag, dopuszcza się w filozofii sytuację, w której czasowość aktu 

skojarzona jest z aczasowością jego intencjonalnego odniesienia. Oczywiście rozstrzygnięcie 

takie jest problematyczne, ponieważ problematyczny jest realizm idealistyczny w rozmaitych 

jego postaciach: ontologicznej, epistemologicznej czy aksjologicznej. Trudno byłoby tutaj 

wytaczać działa przeciwko tej opcji metafizycznej. Poprzestanę tylko na tym, że z 

materialistycznego punktu widzenia pojęcie aczasowości nie ma większego sensu. Skoro 

wszystko, co istnieje, ma naturę materialną, a zmienność jest atrybutem materii, to sensownie 

jest przyjąć, że cokolwiek istnieje, zmienia się. Nawiasem mówiąc: w przytoczonej przeze 

mnie wersji tezy materialistycznej nie mówi się, że wszystko jest materią. Nie jest nią 

oczywiście to, co psychiczne (na przykład moje sądzenie, przekonanie czy chcenie), a także 

cała nadbudowana nad psychicznością (związana ze spełnianiem pewnych aktów 

intencjonalnych) sfera kultury („ducha obiektywnego"). Zarówno jednak psychiczność, jak i 

duchowość mogą być potraktowane jako materialne w tym sensie, że są ontycznie pochodne 

                                                           
1028 Tamże, s. 141. 

1029 E. Husserl, Wykłady..., s. 142-143. 
 

1030 Tamże , s. 143. 



280 
 

od materii i jej rozmaitych stanów podstawowych (fizycznych)1031. Sądzę, że ta pochodność 

ontyczna oznacza nie tylko niesamoistność, egzystencjalną zależność tego, co psychiczne 

oraz duchowe, od fizycznej i organicznej formy ruchu materii, ale także to, że owe „wyższe" 

warstwy bytu „dziedziczą" atrybuty materii (bytu fizycznego), do których - jak już 

powiedziałem - należy zmienność (ruch)1032. Zmienność można uznać za ontologiczną 

podstawę czasowości.  

Zwróćmy jeszcze uwagę, że w filozofii termin „aczasowy" może być używany 

wieloznacznie. Tutaj ograniczę się do dwóch - moim zdaniem - podstawowych znaczeń. Z 

jednej strony przez „aczasowość" możemy rozumieć niezmienne trwanie jakiegoś bytu w 

czasie, a z drugiej - całkowite znajdowanie się pewnego bytu czy klasy bytów poza 

„zasięgiem" charakterystyki czasowej. W pierwszym wypadku mamy na uwadze jakiś rodzaj 

nieskończoności odniesiony do pewnego bytu bądź lepiej - do pewnego aspektu bytu; przy 

czym należałoby tu raczej mieć na uwadze odwieczność (brak początku i końca „w czasie") 

niż wieczność (brak końca „w czasie"), gdyż sam fakt powstania czegoś - choćby dalej już 

niezmiennego - czyni to coś w pewnym sensie zmiennym (przejście z „niebytu" do istnienia), 

a tym samym czasowym. Przy tym rozumieniu (aczasowość „słabsza”) potrzebny jest  

zmieniający się (czasowy) kontekst. Chodzi o to, że pojmujemy coś jako trwające 

odwiecznie, niezmiennie na tle jakichś zmian. W gruncie rzeczy koncepcja taka nie odrzuca 

czasowości bytu, ale jedynie czasowość (zmienność) pewnego fragmentu lub lepiej - aspektu 

bytu. Aspekt ten - jako uwikłany w zmieniający się kontekst - sam staje się czymś czasowym 

- trwa odwiecznie, ale w coraz to nowych konfiguracjach. Trzeba powiedzieć, że ten typ 

„aczasowości" jest w zasadzie dopuszczalny z materialistycznego punktu widzenia, z tym że 

nie może tu chodzić o niezmienność fragmentu, jakiejś części materialnego bytu. Ze względu 

na oddziaływanie (trudno bowiem utrzymywać, że w obrębie realnego świata istnieją 

fragmenty zupełnie izolowane) ze zmiennym otoczeniem, niezmienności takiej nie da się 

utrzymać. Jest natomiast taki aspekt materialnego bytu, który można (a nawet - trzeba) 

                                                           

1031 Stanami niepodstawowymi byłyby w tym przypadku na przykład stany psychiczne. 
 

1032 Tradycyjnie w ontologicznej charakterystyce materii wyróżnia się następujące atrybuty: obiektywność, ruch 
(zmienność), trwanie w czasie, rozciągłość w przestrzeni, zdeterminowanie (M. Łagosz, Brzytwa..., s. 192). 
Pewien problem może tu być z „dziedziczeniem" przez „warstwy wyższe" atrybutu rozciągłości - chociaż 
wydaje się, że stany (akty) psychiczne nie są całkowicie „aprzestrzenne", tj. można je (jako związane z orga-
nizmami) lokalizować przestrzennie. 
 



281 
 

uważać za aczasowy w „słabym" sensie. Wydaje mi się, że jest nim ilość materii-energii oraz 

ilość ruchu, które - zgodnie z fundamentalnymi zasadami fizyki - zostają zachowane. Te 

zasady fizyki są właściwie uszczegółowieniem „metafizycznej" zasady zachowania bytu, 

którą można streścić w ten sposób: z niczego nie powstaje nic; nic też nie obraca się w nicość. 

W moim przekonaniu tak należy rozumieć Parmenidesowe określenie bytu jako czegoś, co 

jest i nie może nie być.  

Podkreślmy zatem wyraźnie, że dialektyka zmienności (a tym samym czasowości) jest 

taka, że zawsze zakłada ona coś względnie niezmiennego. Ścisłe sprzężenie momentów 

zmiany i „stałości” w ruchu świata dobrze oddaje następująca parabola: „[...] powinniśmy 

widzieć wieczność jako linię pionową, mającą nieustannie kontakt z czasem. Pionowa linia 

czasu jest nieruchoma, podczas gdy pozioma wciąż się przemieszcza. W każdym momencie 

wieczność dotyka czasu [...]"1033. Ewolucja każdego poszczególnego bytu (każdej substancji, 

układu fizycznego) - jeśli interpretować ją jako „ruchomą" linię poziomą z określoną strzałką 

- ma taką swoją linię pionową. Przy czym tę „wertykalną" składową zmiany niekoniecznie 

należy rozumieć jako wieczną (czy odwieczną), lecz jako niezmienną tylko w pewnym 

przedziale czasu. Przedział ten byłby wyznaczony przez momenty powstawania i ginięcia 

przedmiotu, którego zmienność bierzemy w danym wypadku pod uwagę. Między powstaniem 

a całkowitą destrukcją pewnego przedmiotu zmienia się właśnie ten przedmiot; jego 

tożsamość zaś gwarantowana jest ontycznie przez względną niezmienność pewnych jego 

aspektów (niektórych elementów składowych lub momentów struktury). Jeśli zaś chcemy 

mówić o wiecznej (lub odwiecznej) „wertykalnej", to zarówno w odniesieniu do 

poszczególnych bytów fizycznych, jak i do całości materialnego bytu można uznać właśnie 

ilość „materii pierwszej"1034 lub/oraz logiczną strukturę bytu, „logiczne rusztowanie świata" 

(na przykład jego niesprzeczność). Istnienie takiej „wertykalnej" nie gwarantuje oczywiście 

                                                           
1033 W. Stinissen OCD, Wieczność..., s. 143. 
 

1034 Przez „materię pierwszą" rozumiem różne postacie energii (pamiętamy o stwierdzonej przez Einsteina 
równoważności masy i energii) sprowadzone do „wspólnego mianownika". W gruncie rzeczy stanowisko takie 
przeciwstawia się atomistycznej wizji świata jako zakładającej istnienie „ostateczno stek”: prostych i 
niezmiennych indywidualnych składników bytu – atomów. Jest ono zaś zgodne z dynamicznym obrazem świata 
materialnego, według którego nie ma „absolutnych" (stałych i niezmiennych) elementów bytu; „absolutność" 
można przypisać jedynie substratowi, stanowiącemu „podłoże” zmienności (patrz: M. Tempczyk, Fizyka..., s. 
174-175). 
 



282 
 

tożsamości poszczególnych ewoluujących przedmiotów czy układów indywidualnych1035, 

które po przekroczeniu pewnych granic zmienności po prostu giną - przestają istnieć jako te 

właśnie przedmioty czy układy. Formalnym wyrazem faktu istnienia takich granic tożsamości 

jest to, iż nie możemy uznać, że formuła: „To a jest rzeczą, która będzie (stanie się) pewnym 

b" pociąga za sobą formułę: „Będzie faktem, że to a jest pewnym b". Możemy co najwyżej 

przyjąć, że ta pierwsza formuła pociąga za sobą: „Będzie faktem, że dla pewnego c, c jest 

pewnym b"1036. Jest tak dlatego, że a, które staje się b, może przestać być już a. Tak jest de 

facto w przypadku wszelkich zmian substancjalnych (człowiek, który stał się martwy, nie jest 

już tym człowiekiem, który wcześniej był żywy). 

Jeśli zaś chodzi o drugi ze wskazanych sposobów rozumienia terminu „aczasowość", to 

mielibyśmy sytuację analogiczną do tej, w której nie ma sensu przypisywać liczbie siedem 

jakiegokolwiek koloru czy jakiemuś - niezinterpretowanemu wcześniej pojęciowo - obiektowi 

fizycznemu własności nieparzystości. Często za aczasowy w „mocnym" sensie uważa się 

Absolut, Boga jako stwórcę samego czasu1037, ale nie tylko - wskazuje się, że nonsensowne 

jest pytanie: kiedy (odkąd, jak długo) suma kwadratów przyprostokątnych równa się 

kwadratowi przeciwprostokątnej. Z materialistycznego punktu widzenia trudno zakceptować 

istnienie bytów w taki sposób „aczasowych". Ich aczasowość zdradza automatycznie ich nie-

realność. Są to abstrakcje utworzone przez myśl na podstawie poznania realnego świata (w 

wyniku zastosowania takich operacji umysłowych, jak: idealizacja, generalizacja i in.) i 

„utrwalone" w języku. Tak rozumiana aczasowość jest rezultatem abstrahowania od 

zmienności świata realnego. Mamy tu sytuację analogiczną do tzw. czasowej 

niezmienniczości większości praw fizyki, w których abstrahuje się wprawdzie nie od 

zmienności w ogóle, ale od nieodwracalności zmian (od strzałki czasu). W tym sensie 

matematyka i logika mogą iść dalej: abstrahują także od zmienności. 
                                                           

1035 Chyba że wszechświat jako całość materialnego bytu wyodrębnimy jako „osobny” przedmiot czy układ. W 
najogólniejszym bowiem aspekcie (określonym na przykład przez fizyczne zasady zachowania) całość 
materialnego bytu można uznać za niezmienną (Parmenidesowy byt). 
 

1036 Por.: A.N. Prior, Time..., s. 73.                                              

1037 W. Stinissen OCD, Wieczność..., s. 19-20. W tym sensie pisał też o Bogu św. Augustyn: „Ty poprzedzasz 
czas, ale nie w czasie go poprzedzasz. Gdybyś poprzedzał w czasie, nie poprzedzałbyś wszelkiego czasu" (Św. 
Augustyn, Wyznania, s. 354). Pewne wątpliwości budzi inna wypowiedź św. Augustyna: „Bo i sam czas Ty 
stworzyłeś. A żaden czas nie jest współwieczny Tobie, bo ty trwasz niezmienny, on zaś, gdyby niezmiennie 
trwał, nie byłby czasem" (tamże). Chodzi o to, że pojęcie trwania wydaje się implikować czasowość. 
 



283 
 

Wróćmy jednak jeszcze do teologicznej tezy o „mocnej" aczasowości Boga. Wilfrid 

Stinissen pisze: „Jeżeli Bóg stwarza na początku, znaczy to, że przed stworzeniem nie istniał 

czas. Bóg jest poza czasem, on zaczyna się z chwilą, kiedy Bóg stwarza [...] Czas zawsze 

pozostaje w łączności ze stworzeniem; gdyby Bóg nie stwarzał, czas nigdy by nie za-

istniał"1038. Wspomniany autor dodaje: „U Boga nie ma żadnej przeszłości ani przyszłości. On 

żyje w czystym, ciągłym teraz"1039. Inaczej mówiąc: „teraz" Boga jest nunc stans (trwające 

teraz), a nie nunc fluens (upływające teraz)1040.  

W związku z tymi wypowiedziami (oraz wieloma analogicznymi sformułowaniami, 

pojawiającymi się w rozmaitych pracach z zakresu teologii czy filozofii religii) nasuwa się 

następująca wątpliwość: Skoro czas ontologicznie interpretujemy jako zmienność, to owo 

boskie bycie „poza czasem" oznacza po prostu zasadniczą i całkowitą niezmienność Abso-

lutu. To z kolei wydaje mi się sprzeczne ze stwierdzeniem, że czas zaczyna się z chwilą, w 

której Bóg go stwarza. W tej konstatacji bowiem odkrywamy w Bogu pewną różnicę, 

złożoność, a tym samym - zmienność: jest Bóg niestwarzający i jest Bóg stwarzający, a zatem 

również czas (?) przed stworzeniem (czasu!) oraz chwila, wraz z którą stworzenie się 

zaczyna. Z wielu teologicznych określeń Boga wynika, że nie jest on absolutnie prosty (na 

przykład dogmat Trójcy Świętej). W tym kontekście można postawić problem stosunku 

pomiędzy złożonością a zmiennością. 

To, że zmienność zakłada złożoność (złożoność jako warunek konieczny zmienności), 

wydaje się jasne, istotnym problemem jest jednak, czy złożoność pociąga za sobą zmienność. 

Idei związku złożoności ze zmiennością można doszukiwać się na przykład w metafizyce 

Gottfrieda Wilhelma Leibniza, odrzucającego substancjalność materii właśnie ze względu na 

jej złożoność, której rezultatem jest zmienność. Niematerialna monada zaś jest substancją 

prostą, „tzn. pozbawioną części"1041. Jako niezłożona, nie podlega naturalnym procesom 

zmian (powstawanie i ginięcie, odpowiednio: jako złożenie i rozpad). Powstawanie lub 

ginięcie monad może odbywać się tylko w sposób „cudowny", tj. - odpowiednio - przez 

                                                           
1038 W. Stinissen OCD, Wieczność..., s. 19-20. 
 

1039 Tamże, s. 140. 

1040 Tamże. 

1041 G.W. Leibniz, Zasady filozofii, czyli monadologia, tłum. S. Cichowicz, [w:] G.W. Leibniz, Główne pisma 
metafizyczne, tłum. S. Cichowicz, J. Domański, Toruń 1995, s. 113. 
 



284 
 

stworzenie lub unicestwienie1042. Niepodleganie naturalnemu powstawaniu i ginięciu nie 

oznacza jednak według Leibniza absolutnej niezmienności monad. Monada podlega usta-

wicznym zmianom. Ponieważ jednak „monady nie mają okien" i żadne oddziaływania 

zewnętrzne nie mogą mieć na nie wpływu, zmiany w monadach pochodzą od , jakiejś zasady 

wewnętrznej"1043. I tu natrafiamy na niekonsekwencję Leibniza, który pisze: „Atoli jest też 

nieodzowne, aby oprócz zasady zmiany było cos szczegółowego, co się zmienia [...] Szcze-

gółowość ta musi zawierać wielość w jedności, czyli w czymś prostym. Skoro bowiem każda 

naturalna zmiana dokonuje się stopniowo, coś się zmienia i coś pozostaje, wobec czego w 

substancji prostej musi istnieć wielość modyfikacji i odniesień, mimo że nie ma w niej 

części"1044. Substancja Leibniza (monada) wcale nie jest zatem bezwzględnie prosta (nie-

złożona). Z przytoczonych słów wynika, że Leibniz traktuje złożoność jako warunek 

konieczny zmienności1045. Czy można jednak traktować złożoność jako warunek dostateczny 

zmienności? Czy wszystko, co złożone, jest tym samym zmienne? W tym punkcie pojawiają 

się wątpliwości. Nie ma przecież sprzeczności w pojęciu czegoś złożonego, co trwa niezmien-

nie, zachowuje jedność. Elementy pewnej całości mogą przecież stanowić „nierozkładalną 

jedność". Sam Leibniz wskazuje, że monady nie podlegają naturalnym procesom zmian 

(powstawania i ginięcia), „gdyż prawdziwa jedność jest absolutnie nierozkładalna"1046. Także 

w odniesieniu do pewnych obiektów matematycznych można mówić o złożoności (na przy-

kład trójkąt ma trzy kąty), która nie skutkuje zmiennością. Rozstrzygnięcie tej kwestii 

wymagałoby opowiedzenia się za realizmem idealistycznym lub przeciwko niemu. W świecie 

materialnym bowiem złożoność wydaje się także warunkiem dostatecznym zmienności1047.    

                                                           
1042 Tamże. 

1043 Tamże, s. 114. 

1044 Tamże.  

1045 Zresztą jest to dość standardowy sposób ujęcia zależności zmienność-złożoność. Pisząc o przedmiotach w 
Wittgensteinowskiej ontologii faktów, Michalski stawia pytanie retoryczne: „[...] przedmiot w znaczeniu 
poglądu potocznego musi być traktowany jako zmienny, a czy coś prostego może być zmienne?" (B. Michalski, 
Polemiki…). 
 

1046 G.W.Leibniz, Pisma z metafizyki natury, red. S. Blandzi, tłum. S. Cichowicz, Toruń 1999,s. 20-21. 
 

1047Patrz: J. Lipiec, Ontologia..., s. 278-283. 
 



285 
 

 

3. Pamięć i czas 

 

Na początku chciałbym zastrzec, że zajmując się pamięcią w kontekście doświadczenia 

czasowości istnienia świadomego, ograniczam się w zasadzie do fenomenologicznego 

aspektu pamiętania, pomijając na ogół aspekty: psychologiczny, fizjologiczny czy społeczny. 

W szczególności nie analizuję specyfiki organicznego substratu funkcji pamiętania ani też 

fizjologicznych jej mechanizmów. Chciałbym tu jedynie przypomnieć sugestywną metaforę-

analogię Kartezjańską, zgodnie z którą „ślady w mózgu czynią go zdolnym do poruszania 

duszy w ten sam sposób, w jaki on został uprzednio poruszony, i przez to do zmuszenia jej, by 

coś zapamiętała; tak samo jak zgięcia na kawałku papieru lub na materiale sprawiają, że jest 

on bardziej podatny, by ponownie zostać złożony tak, jak był złożony poprzednio [...]"1048. 

Za Husserlem odróżniam „przypomnienie pierwotne" („retencję") od „przypomnienia 

wtórnego", ponownie uobecniającego. Retencja to bezpośrednie, spontaniczne 

(„automatyczne") zatrzymywanie („magazynowanie") treści będących uprzednio 

przedmiotami aktualnych spostrzeżeń, przy czym - jak ujmuje to Husserl - „»treści« 

retencjonalne w ogóle nie są treściami w pierwotnym sensie [...] Trzeba odróżnić to 

autentyczne wrażenie dźwięku od dźwiękowego momentu retencji"1049. „Aktualne 

spostrzeżenie - pisze dalej Husserl - konstytuuje się na podstawie wrażeń jako prezentacja, a 

pierwotne przypomnienie - na podstawie wyobrażeń jako reprezentacja, jako 

uobecnienie”1050. Ponieważ retencja jest odtworzeniem (zatrzymuje tylko to, co w 

świadomości wytworzone), trzeba więc uznać „aprioryczną konieczność poprzedzania 

retencji przez spostrzeżenie, resp. praimpresję"1051. Husserl wskazuje na ciągłe, „auto-

matyczne" przechodzenie tego, co aktualnie spostrzeżone, w pierwotne przypomnienie. 

Przypomnienie pierwotne, retencjonalne, jest według niego funkcją decydującą dla 

                                                           
1048 R. Descartes, Listy do Meslanda, tłum. J. Kopania, „Idea. Studia nad strukturą i rozwojem pojęć 
filozoficznych" 2005, XVII, s. 129. 
 

1049 E. Husserl, Wykłady..., s. 48. 
 

1050 Tamże, s. 54. 

1051 Tamże, s. 51. 



286 
 

świadomości czasu1052. Istotą naoczności czasu jest to, że mamy do czynienia ze 

„świadomością czegoś, co właśnie było, a nie tylko świadomością punktu »teraz« przedmiotu 

jawiącego się jako trwający"1053. Dodajmy jeszcze, że retencja jako bezpośrednia, au-

tomatyczna, spontaniczna i ciągła świadomość przeszłości tylko metaforycznie może być 

nazwana przypomnieniem. Zdaniem Michalskiego retencja nie jest aktem, świadomością 

jakiegoś przedmiotu; jest raczej świadomością przemijania niż świadomością czegoś, co 

przeminęło1054. 

Husserl wskazywał też na istotną epistemologiczną funkcję pamięci retencjonalnej. W 

poznaniu zmysłowym pamięć retencjonalna umożliwia coraz pełniejsze poznanie 

(uchwycenie) spostrzeganego przedmiotu, który w spostrzeżeniu aktualnym zawsze 

prezentuje się tylko jednostronnie (fazowość spostrzegania). Aktualnie widzę tylko jedną, 

powiedzmy, „przednią" stronę przedmiotu, ale przechodząc do oglądu „tylnej" strony, au-

tomatycznie zachowuję w pamięci obraz strony „przedniej", co pozwala mi na coraz bardziej 

wyczerpujące ujęcie spostrzeganego przedmiotu1055. Mówiąc ogólnie: poznanie 

spostrzeżeniowe ma z natury charakter czasowy. Stąd tak istotną rolę odgrywa w nim pamięć 

- jako właśnie fenomenologicznie konstytutywna dla czasowości1056. 

Jak wspominałem, od przypomnienia retencjonalnego odróżnia Husserl „przypomnienie 

ponownie uobecniające", opierające się na wyobraźni1057. To, co minione - po bezpośrednim 

                                                           
1052 Notabene oprócz pojęcia retencji jako pierwotnego przypomnienia wprowadza też Husserl pojęcie protencji 
jako pierwotnego oczekiwania (tamże, s. 60). Jednakże – mówiąc wstępnie – rola retencji w konstytucji idei 
czasowości wydaje się niepomiernie większa i pierwotniejsza. Do problemu wzajemnego stosunku między 
retencją a protencją wrócę niżej. 
 

1053 Tamże, s. 49. 

1054 K. Michalski, Logika..., s. 199. Trudno jednak zgodzić się z Michalskim – o czym już pisałem – że 
„świadomość retencjonalna jest warunkiem następstwa czasowego" (tamże, s. 200). 
 

1055 E. Husserl, Samoobecnosć... 
 

1056 Dobbs sugeruje na przykład, że w zasadzie nigdy nie obserwujemy jakiegoś obiektu w ruchu, jaki odbywa 
się w „realnym czasie". W spostrzeżeniu bowiem zawsze mamy do czynienia z poznawczą rekonstrukcją ruchu, 
dokonującą się dzięki pamięci (patrz: H.A.C. Dobbs, The Dimensions of the Sensible Present, [w:] The Study of 
Time, ed. by J.T. Fraser, F.C. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972, s. 287). 
 

1057 Tamże, s. 68. 



287 
 

retencjonalnym zatrzymaniu - usuwa się (w miarę oddalania się od aktualnego „teraz") w 

mrok „podświadomości", ale nie znika całkowicie. Zwykle istnieje możliwość przywołania – 

pod postacią przypomnienia – tego, co było przeżywane wcześniej (choć z pewnością nie 

wszystkie okoliczności tego ponownego zjawienia się w świadomości treści minionych są 

psychologom znane). Przypomnienia te, w których przywołujemy treści z odległej 

przeszłości, nazywa Husserl przypomnieniami wtórnymi1058.  

Wydaje się jednak, że pamięć wtórna (przypomnienie ponownie uobecniające) nie 

odgrywa tak istotnej roli w konstytucji idei czasu, jak pamięć retencjonalna. Po pierwsze 

dlatego, że ma ona charakter dyskretny: przypomnienia ponownie uobecniające są wybiórcze. 

Z biegiem czasu pojawiają się rzadziej lub są coraz bardziej „podziurawione" (stają się pełne 

„luk", zachowując tylko niektóre treści1059). Mówiąc zaś dokładniej: zarówno częstotliwość, 

jak i dokładność przypomnień wtórnych zależą od rozmaitych okoliczności, których zbadanie 

(podobnie jak innych aspektów funkcjonowania pamięci wtórnej) należy do psychologii i nie 

musi nas tutaj zajmować. Retencja z kolei jest czynnością spontaniczną i ciągłą; wszystko, co 

pojawia się w polu świadomości, podlega na krótki czas (pamięć retencjonalna można by 

nazwać „pamięcią krótkozakresową") retencji. To właśnie ta funkcja wydaje się gwarantem 

ciągłości życia świadomego. Poza tym decydująca dla konstytucji pojęcia czasu jest 

bezpośredniość uchwycenia teraźniejszości i przeszłości charakterystyczna właśnie dla 

retencji. Inaczej jest w ponownym przypomnieniu, w którym - jak to ujmuje Husserl - 

„obecność czasowa jest obecnością przypomnianą, uobecnioną, tak samo przeszłość jest prze-

szłością przypomnianą, uobecnioną, a nie przeszłością rzeczywiście obecną, spostrzeganą, 

pierwotnie daną i ujmowaną naocznie"1060. Przejdźmy już jednak do głównego wątku tego 

podrozdziału. 

                                                           

1058 Tamże, s. 54. Zwykle psychologia rozważa pamięć pod kątem przypomnień wtórnych. Przy czym - ściślej 
biorąc - w psychologii rozróżnia się rozmaite postacie (przejawy) pamięci wtórnej: a) przypomnienie 
(wspomnienie), b) rozpoznanie, c) łatwiejsze ponowne uczenie się (patrz np.: I.M.L. Hunter, Pamięć. Fakty i 
złudzenia, tłum. S. Garczyński. Warszawa 1963, s. 7-32). 
 

1059 Inna sprawa, że treści doświadczeń aktualnych mogą być uważane za nigdy nieginące (tak uważał na 
przykład Bergson), gdyż są przechowywane przez „pamięć głęboką" (podświadomą), a ich przypomnienia mogą 
być – jak zwracają uwagę niektórzy psychofizjologowie – wywoływane eksperymentalnie, na przykład przez 
elektryczną stymulację mózgu (H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 259). 
 

1060 E. Husserl, Wykłady..., s. 55-56. 
 



288 
 

Na pamięć jako na czynność psychiczną konstytutywną dla pojęcia czasu1061 zwraca się 

powszechnie uwagę w dyskursie filozoficznym. Tutaj przedstawiam interpretację roli pamięci 

w powstawaniu idei czasowości, wychodząc głównie od poglądów Brentana i Husserla. 

Pierwotny strumień świadomości to pewne treści dane w rozmaitych aktach 

(przedstawienia, sądy, odniesienia emocjonalne etc.). Treści świadome jako „bierne" mogą 

być co najwyżej przedmiotami czasowymi. Pewne zaś akty (funkcje) świadomości - poza 

tym, że są przedmiotami czasowymi - wyodrębniają się z pierwotnego strumienia 

świadomości jako umożliwiające konstytucję pojęcia (czy raczej - w pierwszym rzędzie - 

naoczność) czasu, pozwalają nam rozpoznać czasowość istnienia1062. 

Nie jest żadną nowością w „filozofii czasu", że przypomnienie (pamięć) ma w tym 

względzie szczególny status wśród aktów świadomości1063. Na przykład Brentano w swojej 

teorii pochodzenia czasu zwrócił uwagę, że pamięć modyfikująca wrażenia leży u podstaw 

pojęcia (naoczności) czasu. Zmienność tego, co prezentuje się w introspekcji, oraz trwanie 

przedstawień pierwotnych (pierwotnych asocjacji) w świadomości, czyli pamięć, są 

decydujące, jeśli chodzi o konstytucję czasowości1064. Zmienność zatem, którą uznaje się 

zwykle1065 za ontologiczną podstawę czasowości, nie wystarcza, potrzebna jest jeszcze - jak 

można sądzić - pamięć (wprowadzająca nas w dziedzinę tego, co minione) oraz być może 

                                                           

1061 Pierwotnie pamięć umożliwia nasze poczucie czasu, które stanowi - jak sądzę - podstawę do 
ukonstytuowania przynajmniej niektórych momentów pojęcia czasu. Na przykład, rozpoznanie relacji 
wcześniej/później w sposób istotny wiąże się z pamięcią. 
 

1062 Ideę wprowadzonego tu rozróżnienia znajdujemy u Husserla, który pisał: „Fenomeny konstytuujące czas są 
przeto w sposób oczywisty przedmiotami zasadniczo innymi niż te, które konstytuują się w czasie" (E. Husserl, 
Wykłady..., s. 110). Przy czym Husserl przez fenomen konstytuujący czas rozumiał ogólnie „absolutny przepływ 
świadomości" (tamże, s. 108), podczas gdy ja mam na myśli już pewne określone akty, w których ów pierwotny 
przepływ się realizuje. 

 
 

1063 Ponieważ pamięć jako funkcja świadomości sama jest czasowa, mamy tu do czynienia ze swoistą 
samoodnośnością: aby rozpoznać czasowość pamięci, trzeba odwołać się właśnie do pamięci (można by tu 
rozróżniać rozmaite poziomy pamięci i mówić o „metapamięci"). 
 

1064 E. Husserl, Wykłady..., s. 19-21. 
 

1065 The Philosophy of Time, np. s. 27-29, 35-59. 
 



289 
 

także oczekiwanie (skierowane na przyszłość)1066. 

Stanowisku takiemu można zarzucić subiektywizm. Zwróćmy jednak uwagę, że w 

zasadzie nie zaprzecza się tu istnieniu obiektywnych (pozapodmiotowych) podstaw 

czasowości. Chociaż mamy dwa pierwiastki konstytuujące pojęcie (pierwotnie - naoczność) 

czasu: zmienność i pamięć, to właśnie zmienność, a więc czynnik obiektywny, jest tu podsta-

wowa. Pamięć zakłada przecież zmienność. Samo pamiętanie1067 jest procesem, który ukazuje 

realne związki między stanami świadomości. Bez zmienności określonej pewnymi prawami 

(odsyłającymi z kolei do rozmaitych form determinacji, z których za podstawową można 

chyba uznać przyczynowość) istniałyby tylko oderwane od siebie stany świadomości i nie 

byłoby podstaw do utworzenia trychotomii przeszłość, teraźniejszość, przyszłość. Można 

powiedzieć, że waga doświadczenia fenomenologicznego w badaniu podstaw czasowości 

polega na tym, że oba pierwiastki (zmienność i pamięć) schodzą się w świadomości w jedno. 

Zmienności nie trzeba szukać na zewnątrz. W tym sensie solus ipse też posiadałaby ideę 

czasu. Próbując jakoś określić „czasową" rolę zmienności i pamięci, można wstępnie 

powiedzieć, że o ile zmienność stanowi ontyczną podstawę czasowości, o tyle pamięć 

pozwala nam dostrzec (rozpoznać) czasowość świata, a więc odgrywa zasadniczą rolę 

epistemiczną. 

Przejdźmy teraz do bardziej szczegółowej analizy świadomości w aspekcie jej 

czasowości. Husserl wskazuje, że w jednym przepływie świadomości odnajdujemy dwie 

ściśle ze sobą związane intencjonalności: 

l) trwanie i zmianę tego, co trwa, 2) uporządkowanie faz przepływu, które ma zawsze i z 

konieczności płynący punkt „teraz" (faza aktualności)1068. Widać stąd, że fenomenologiczne 

doświadczenie „płynięcia" świadomości zakłada nieuchronnie coś stałego. Nie ma 

                                                           
1066 Jest to w gruncie rzeczy pogląd św. Augustyna, który streszczają słowa: „[...] w umyśle [...] istnieją trzy 
funkcje: oczekiwanie, uwaga i pamięć. To, czego umysł oczekuje, poprzez to, na co zwraca uwagę, przechodzi 
w to, co on zapamiętuje" (Św. Augustyn, Wyznania, s. 373). Chociaż z obiektywistycznego punktu widzenia 
trudno uznać Augustyńską koncepcję czasu, to na poziomie badań fenomenologicznych nie można nie brać jej 
pod uwagę. 
 

1067 W wywodzie posługuję się czasem terminem „pamięć”, a czasem - „pamiętanie”. Wyjaśniam, że są to dla 
mnie synonimy. Zgodnie z jedną z wykładni postulatu Ockhama, zakazującego mnożyć byty ponad 
konieczność, nie zakładam istnienia pamięci jako czegoś różnego czy też czegoś więcej niż sama funkcja 
pamiętania, właściwa specyficznemu ustrojowi organicznemu. 
 

1068 E. Husserl, Wykłady..., s. 122. 
 



290 
 

„nieumocowanego" ontycznie następstwa faz. Doświadczam tego przepływu jako następstwa 

kolejnych stanów mojej świadomości, która trwa w nieustannej zmianie, przy czym to, co 

stwierdziłem w odniesieniu do zmienności świadomości, można uogólnić. Ontologicznie 

bowiem biorąc, każda zmiana zakłada jakąś stałość: zmienia się zawsze coś, co uznajemy w 

jakichś ramach za stałe. Każdy zmieniający się przedmiot uznaje się zwykle (poza może 

skrajnym procesualizmem – trudnym zresztą do utrzymania) za przez pewien czas 

niezmienny w pewnych swoich aspektach (stąd mówimy o trwaniu). Przypomnijmy tutaj, że 

Łukasiewicz - obok stosunku różności oraz następstwa czasowego - zamyka w pojęciu 

zmienności także stosunek tożsamości1069. Husserl zaś pisze w tym kontekście: „»Proces« jest 

tedy pojęciem zakładającym trwałość. Trwałość jednakże jest jednością konstytuującą się w 

przepływie, zaś do jego istoty należy, że nie może być w nim żadnej trwałości. W przepływie 

są fazy przeżyć i ciągłe szeregi faz"1070. Należy to rozumieć tak, że trwałości nie może być, 

jeśli chodzi o treść, materię zmiany (strumienia świadomości); trwała może być jedynie jej 

forma. U Husserla czytamy bowiem dalej: „Lecz czyż i w przepływie nie ma czegoś w 

pewien sposób [trwale] utrzymującego się [...]? Utrzymuje się przede wszystkim formalna 

struktura przepływu, forma przepływu"1071.  

Analogiczną ideę znajdujemy w ewentystycznej koncepcji przedmiotu, zgodnie z którą 

„przedmiot to ciąg podobnych zmian"1072. W podanym określeniu należy zwrócić uwagę na 

pojęcie podobieństwa. Otóż podobieństwo rozumiane jako określona regularność zmian jest 

możliwe dzięki czemuś stałemu; to coś „w przedmiocie" można właśnie nazwać: strukturą, 

organizacją lub formą. Jeśli chodzi o podmiot świadomy, to za jeden z podstawowych 

momentów takiej trwałej struktury proponuję przyjąć właśnie funkcję pamiętania (wybór ten 

próbuję uzasadnić w rozważaniach prowadzonych niżej). Trwałe są nie pamiętane treści, ale 

                                                           

1069 „Mówimy bowiem, że jeden i ten sam przedmiot się zmienia, że jeden i ten sam przedmiot jest teraz inny, 
niż był przedtem" (J. Łukasiewicz, Analiza..., s. 46). 

        Whitehead niewątpliwie ma rację, krytykując przeciwstawienie „metafizyki substancji” „metafizyce 
płynięcia”. Stałość i zmienność trudno jest od siebie oddzielić. Dlatego w swej filozofii procesu proponuje 
zastąpić wyrażenie ,,'all things flow' " wyrażeniem „'flux of things' ", które zdaje się podkreślać trwałość rzeczy 
w ich zmienności (por.: A.N. Whitehead, Process..., s. 208-209). 
 

1070 Tamże, s. 170-171. 

1071 Tamże, s. 171. 

1072 L. Koj, A. Modrzejewska, Próbne ujęcie..., s. 401. 



291 
 

właśnie owo „przechwytywanie" aktualnych impresji przez pamięć retencjonalną. Husserl z 

kolei stwierdza: „ Forma polega na tym, że pewne »teraz« konstytuuje się przez impresję, a 

do niej dołącza się warkocz retencji i horyzont protencji"1073. W odniesieniu do tej 

wypowiedzi chciałbym zauważyć, że funkcja protencji („pierwotnego oczekiwania"), 

odpowiedzialna za fenomenologiczną konstytucję pojęcia przyszłości, wydaje się wtórna 

wobec - konstytutywnej dla pojęcia przeszłości - pamięci retencjonalnej. Spodziewam się 

czegoś, bo pamiętam, że obecne „teraz" nastąpiło po czymś, co było wcześniej (stąd wnoszę, 

że i po obecnym „teraz" coś nastąpi). Idea przyszłości jest właściwie konsekwencją 

wnioskowania: z faktu, że po każdym danym mi dotychczas przedstawieniu „teraz" 

„przechwyconym" przez pamięć retencjonalną następowało inne „teraz", wnosimy, że także 

po aktualnym „teraz" nastąpi jakieś inne „teraz" etc. Nawet jeśli uznamy, że protencja jest 

psychologicznie konieczna (nie można się nie spodziewać następnego „teraz”), to jest ona 

treściowo wtórna wobec doświadczeń przeszłych utrwalonych w pamięci. Jak więc widać, w 

perspektywie fenomenologicznej przyszłość może być traktowana jako wywnioskowana z 

sądów opartych na naoczności teraźniejszości (aktualności) oraz z sądów odwołujących się do 

konstytutywnej dla kategorii przeszłości władzy pamięci. Innymi słowy: ukierunkowanie 

świadomości na przyszłe „teraz" (protencja) jest możliwe dzięki pamięciowemu odniesieniu 

się do przeszłości: spodziewamy się po prostu, że tak jak aktualne „teraz" nastąpiło po „teraz" 

przypomnianym, tak też po aktualnym „teraz" nastąpi jakieś inne, nowe „teraz". W 

fenomenologicznym zatem sensie pojęcie przyszłości można uznać za pochodne od pojęcia 

teraźniejszości i przeszłości1074. Z analizowanych członów triady PE, T, PY (odpowiednio: 

przeszłość, teraźniejszość, przyszłość) przyszłość jest czymś zdecydowanie pochodnym - i to 

nie tylko w sensie ontologicznym, tj. takim, że jej po prostu nie ma, a zatem nie działa i dzia-

                                                           
1073 Tamże, s. 172. 

1074 Odmiennego zdania jest na przykład Martin Heidegger, który za bardziej fundamentalną i pierwotną uznaje 
przyszłość. W sensie egzystencjalnym przyszłość jest wyróżniona, gdyż bycie jestestwem realizuje się jako 
wybieganie wprzód (Husserlowska protencja), ku swym istotowym możliwościom, z których najbardziej 
własną możliwością jest kres – śmierć („bycie ku śmierci"). U Heideggera czytamy: „Dlatego w wybieganiu 
tkwi bardziej pierwotne bycie ku śmierci niż w zatroskanym oczekiwaniu jej" (M. Heidegger, Bycie i czas, 
tłum. B. Baran, Warszawa 1994, s. 473). Jestestwo jest – jak można powiedzieć za Heideggerem – ciągłą 
projekcją siebie w przyszłość, której horyzontem jest śmierć (patrz: tamże, s. 469—475). Trzeba jednak 
widzieć, że Heidegger patrzy na czas z bardzo szczególnej, egzystencjalistycznej, perspektywy, a zatem jego 
ustalenia nie mogą mieć charakteru ogólnoontologicznego. 

 
 



292 
 

łaniu nie podlega1075, ale także dlatego że „ustanawia"1076 ją władza świadomości (protencja) 

wyraźnie pochodna wobec władz, na podstawie których tworzymy ideę przeszłości i 

teraźniejszości. Władze te to pamięć (retencjonalną lub wtórna) oraz zdolność przedstawiania 

(zwracania na coś uwagi). Władze te nie są bynajmniej od siebie izolowane: pamięć odwołuje 

się zawsze do jakichś przedstawień1077, a każde z aktualnych przedstawień (mam tu na 

uwadze przede wszystkim treści przedstawień, chociaż pamiętanie dotyczy w równej mierze 

także samych aktów świadomych) staje się automatycznie przedmiotem pamięci pierwotnej 

(retencjonalnej), a wiele z nich1078 - także tej wtórnej („głębokiej"), stanowiąc materiał 

potencjalnych przypomnień. 

Wydaje się, że - od strony fenomenologicznej - jest możliwa idea czasu zawierająca dwa 

tylko momenty temporalne: przeszłość i teraźniejszość. Dokładniej zaś mówiąc: wystarczy 

explicite przyjąć jeden z tych momentów, gdyż oba pozostają ze sobą w ścisłym związku. 

Jeśli uwzględnimy ideę przeszłości, to łatwo stwierdzimy, że jej fenomenologiczna treść 

odsyła do pojęcia teraźniejszości: pamiętane może być tylko coś, co było wcześniej aktualną 

impresją. Ponadto jest tak, iż pamiętając jakieś minione „teraz", zwracam uwagę na ten mój 

akt pamiętania oraz na jego treść, które stanowią już przedmioty mojego aktualnego „teraz". 

Inaczej jeszcze: sam akt pamiętania jest czymś aktualnym, skierowanym na to, co przeszłe, na 

jakieś minione „teraz"1079. 

Z drugiej zaś strony można powiedzieć, że teraźniejszością jest coś zawsze w odniesieniu 

do przeszłości (do tego, co pamiętane). Husserl w tym kontekście ujmuje rzecz krótko: 

„Teraźniejszość zawsze jest zrodzona z przeszłości"1080. Aktualne „teraz" wyłania się z 

                                                           
1075 Patrz: rozdział I, podrozdział 6. 
 

1076 Chodzi tutaj o konstytucję pojęcia – poziom epistemologiczny. 

1077 przyjmuję za Brentanem, że z trzech typów aktów świadomości: przedstawienia, sądy, akty umiłowania i 
odrazy, przedstawienia pełnią rolę wyróżnioną. Oczywiście nie dlatego, że dwa pozostałe typy aktów dadzą się 
do nich zredukować (sąd na przykład jest w ujęciu Brentana fenomenem sui generis, a nie prostym 
połączeniem przedstawień), lecz dlatego, że je zakładają, są na nich ufundowane (nie ma sądzenia bez 
przedstawienia). 

 

1078 Być może nawet wszystkie, jeśli uwzględnimy podświadomość. 
 

1079 W szczególnym przypadku mógłby to być inny akt pamiętania. 
 

1080 E. Husserl, Wykłady..., s. 157. 
 



293 
 

„teraz", które zapadło już w przeszłość. W stosunku do takiego ujęcia można by mieć wąt-

pliwość związaną z domniemanym istnieniem hipotetycznej „praświadomości", fazy 

pierwotnej strumienia świadomości, absolutnego początku konstytuującego się przeżycia. 

Negatywnie fazę taką można scharakteryzować za Husserlem jako tę, „która nie uświadamia 

retencjonalnie żadnej fazy poprzedniej"1081. Zapewne abstrakcyjnie da się wyróżnić taki mo-

ment: „pierwsze teraz" bez pamięci, ale ten „pierwszy" rozbłysk, „praimpresja", nie jest 

jeszcze świadomością, lecz raczej jej początkiem, świadomość kształtuje się właśnie przez 

retencję. W „zwykłym” doświadczeniu fenomenologicznym1082 trudno spodziewać się  

możliwości uchwycenia „praimpresji" w sensie absolutnie pierwszej danej, której nie 

poprzedza żadna retencja. Z fenomenologicznego punktu widzenia można chyba przyjąć, iż 

każda aktualna impresja pojawia się na tle treści wcześniej przeżytych i zatrzymanych w 

pamięci retencjonalnej, 

Podsumowując: pamięć, w szczególności pamięć retencjonalna, wydaje się czynnikiem 

konstytutywnym, jeśli chodzi o naszą intuicję czasu, Wybieganie zaś w przyszłość 

(spodziewanie się czegoś, oczekiwanie, protencja) - choć być może nieuchronne 

psychologicznie - stanowi raczej wtórny moment w kształtowaniu się świadomości czasu. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1081 Tamże, s. 181. 

1082 W odróżnieniu od jakiegoś domniemanego doświadczenia „granicznego" 
 



294 
 

4. Pamięć a jedność i ciągłość świadomości 

 

Wielu klasyków „filozofii świadomości" podkreśla, iż świadomość „jest doświadczana 

jako jedność"1083. Stany świadomości nie są osobnymi elementami połączonymi ze sobą 

zgodnie z jakąś „zewnętrzną" zasadą. „Podmiot jest cały czymś"1084. Ponadto - jak to ujmuje 

Michalski-„stany świadomości zlewają się ze sobą, nie dadzą się ostro odróżnić jeden od 

drugiego, są nierozerwalnie splecione, stanowią jednym słowem pewne kontinuum, pewną   

c i a g ł o ś ć"1085.                         

Zapytajmy zatem, co decyduje o jedności i ciągłości strumienia świadomości. Co jest 

punktem stałym? Oczywiście zmieniają się poszczególne stany świadomości. Na przykład 

strach może przybierać rozmaite stopnie intensywności i odcienie. Co sprawia zatem, że 

poszczególne fazy bania się (czy też, na przykład, słyszenia jakiejś melodii) prezentują się 

nam jako powiązane? Jaki rodzaj determinacji zachodzi między tymi fazami?  

Nie jest to związek kauzalny - on dotyczy zjawisk fizykalnych (fizjologicznych) 

leżących u podstaw przemian świadomości. Mamy tu raczej do czynienia z pewnym 

ciągiem asocjacji. Kojarzenie z kolei odsyła nas do podmiotu, w którego obrębie się 

odbywa. Wydaje się więc, że decyduje tutaj swoista jedność świadomości i ona właśnie 

stanowi inwariant, na którym ufundowana jest zmienność poszczególnych szeregów 

świadomości1086. Charakter tej jedności przybliża na przykład wprowadzone przez Kanta 

pojęcie apercepcji czystej (pierwotnej): „Przedstawienie »Myślę« musi móc towarzyszyć 

wszystkim mym przedstawieniom, inaczej bowiem byłoby coś we mnie przedstawione, co 

by wcale nie mogło być pomyślane [...] Wszelka różnorodność danych naocznych zawiera 

więc w sobie konieczne odniesienie do owego »Myślę« występujące w tym samym 

podmiocie, w którym znajduje się ta różnorodność"1087. Podobnie Maurice Merleau-Ponty 

mówi o podmiocie percepcji (o Ja), iż jest „jedyną »spójnością życia«, jedyną 

                                                           
1083 K. Michalski, Logika..., s. 172. 
 

1084 Tamże, s. 172-173. 

1085 Tamże, s. 173. 

1086 Por.: E. Husserl, Wykłady..., s. 25-26. 
 

1087 I. Kant, Krytyka czystego rozumu, tłum. R. Ingarden, t. I, Warszawa 1986, s. 238-239. 



295 
 

czasowością"1088, która od momentu zaistnienia (prawdopodobnie aż po kres) zachowuje 

swą ciągłość, polegającą na nieprzerwanej aktywności, której nie znosi nawet sen. 

Świadomość raz puszczona w ruch nie może przestać „»rozmawiać« ze światem"1089. Mer-

lau-Ponty pisze dalej: „nawet jako podmiot myślący jestem wciąż jeszcze tą moją pierwszą 

percepcją, dalszym ciągiem tego samego życia, które ona zaingerowała”1090. 

Nasuwa się dalej pytanie: co funduje tę jedność świadomości? Jaka czynność psychiczna 

odpowiada za powstawanie „apercepcji pierwotnej"? Sądzę, że w tym wypadku decydująca 

jest właśnie pamięć. Mogę stwierdzić: ja myślę, gdyż oprócz świadomości punktu „teraz" 

dołącza się aktualne przypomnienie tego, co wcześniej stanowiło treść mojego przeżycia. 

Aktualnie przeżywane „teraz" ciągnie za sobą sekwencję zatrzymanych w pamięci minionych 

„teraz", jak - używając metafory Husserla - kometa swój warkocz. Tuż przy jej głowie jest on 

masywny i intensywnie świecący (jasna i wyraźna pamięć bezpośrednia - retencjonalna), ale 

wraz ze wzrostem odległości od jądra komety staje się coraz bardziej rozproszony, tracąc 

swoją jasność (luki w pamięci „długofalowej"). Dzięki zatem temu, że pamiętam, mogę 

mówić o zmienności mojej świadomości. To właśnie pamięć (nawet gdy nie jest ciągła i 

zawiera luki) daje mi poczucie tożsamości. Przeżywając „teraz", przypominam sobie 

automatycznie i niewybiórczo bliskie „wcześniej" oraz – wybiórczo „wcześniej" znacznie 

odległe od aktualnego „teraz". Treści świadomości nanizane na nić pamięci uzyskują jedność. 

Jedność tę nazywamy jaźnią. 

Zasadniczą rolę pamięci (retencji), jeśli chodzi o ontologiczną interpretację świadomości 

(jej pierwotność w tym względzie wobec innych funkcji świadomości), podkreśla też taki 

Husserlowski wniosek: „Retencji zawdzięczamy więc to, że świadomość można uczynić 

obiektem"1091. Wprawdzie przytoczone zdanie ma bezpośrednio sens raczej teoriopoznawczy: 

świadomość można uczynić obiektem - jak można się domyślać - poznania, ale ponieważ 

możliwość bycia przedmiotem poznania tkwi - przynajmniej z realistycznego punktu 

                                                           
1088 M. Merleau-Ponty, Fenomenologia..., s. 108. 
 

1089 Tamże, s. 107. Oczywiście tezę tę problematyzuje do pewnego stopnia istnienie takich stanów 
patologicznych, jak utrata przytomności czy śmierć kliniczna. 
 

1090 Tamże, s. 108. 

1091 E. Husserl, Wykłady..., s. 180. 
 



296 
 

widzenia1092 - w byciu obiektem transcendentnym, rozważane zdanie można w zasadzie rozu-

mieć ontologicznie: retencji (lub szerzej – pamięci) zawdzięczamy to, że świadomość jest 

obiektem, pewną rzeczą – czymś, co posiada określoną jakość (treść) oraz zachowuje swą 

tożsamość i jedność. 

Chociaż często w tradycji filozoficznej traktuje się pamięć jako źródło tożsamości 

osobowej, niektórzy są w tym względzie sceptyczni, utrzymując, że pamięć jest zawsze 

czyjaś, a zatem, że nie tyle konstytuuje tożsamość osoby, co ją zakłada.  

Sądzę w tym kontekście, że tożsamość osobowa może być analizowana na dwóch 

płaszczyznach: fizjologicznej – jako tożsamość organizmu, nad którym osobowość jest 

nadbudowana – oraz fenomenologicznej – jako podstawa świadomej identyfikacji własnego 

ja w czasie. Wydaje mi się przy tym, że pamięć zakłada jedynie tożsamość organizmu, w 

którym realizuje się fizykalna strona pamiętania, a nie – tożsamość osoby, która konstytuuje 

się  właśnie przez pamiętanie. Jeśli jednak uznamy nawet, że poczucie własnej tożsamości 

jest do końca nieanalizowaną intuicją podstawową, to odwołanie się do pamięci ( przede 

wszystkim –  „głębokiej”, podświadomej) przybliża nas do zrozumienia tego zjawiska. 

Poza ogólnym wskazaniem na zasadniczą rolę pamięci (retencjonalnej) w konstytucji 

samej świadomości oraz naszego poczucia i rozumienia czasu można próbować pokazywać 

istotną rolę retencji w odniesieniu do rozmaitych przejawów życia świadomego. Jednym z 

takich przejawów jest sądzenie. Sąd konstytuuje się w czasie: uznanie orzecznika jest 

poprzedzone uznaniem podmiotu sądu1093. Widać stąd, że - jak pisze Husserl - „retencja jest 

koniecznym warunkiem możliwości sądu"1094. 

Zatrzymajmy się jednak jeszcze przy problemie ciągłości fenomenologicznego 

doświadczenia czasu. Husserl stwierdza: „kontinuum konstytuujące czas jest przepływem 

ciągłego wytwarzania"1095. To ciągłe wytwarzanie rozpoczyna się - według Husserla - od 

pewnej praimpresji (praimpresje są absolutnym początkiem tej wytwórczości); od niej 

wychodzą modyfikacje, które są modyfikacjami zarówno w stosunku do niej, jak i do samych 
                                                           

1092 Reprezentowanego m.in. przez Hartmanna, patrz: N. Hartmann, O podstawach..., s. 23. 
 

1093 Rozumienie sądu w sensie logicznym jako złożonego z podmiotu i orzeczenia (jako „syntezy” pojęć) jest już 
oczywiście anachroniczne i było krytykowane przez Fregego, Brentana czy Twardowskiego. 
 

1094 E. Husseri, Wykłady..., s. 207. 
 

1095 Tamże, s. 146. 



297 
 

siebie (modyfikują się wzajemnie w kolejności, w jakiej przebiegają). Husserl ilustruje to 

następująco: trwanie a przechodzi w xa', xa’ w yx’a’’ etc., przy czym wytwórczość 

świadomości przechodzi tylko od a do a', od xa' do x'a’’ same zaś praimpresje a, x, y nie są 

wytwarzane przez świadomość, będąc czymś „prastworzonym", czymś, co stało się poza 

świadomością i zostało przez nią odebrane1096. Wytwórczość świadomości polega zatem u 

Husserla na tworzeniu ciągu przypomnień (retencji): od a do przypomnienia a', od 

przypomnienia a' do przypomnienia przypomnienia a"- przy czym w każdym nowym „teraz" 

dołącza się do a jakiś nowy moment treściowy: x, y etc. Również te nowe momenty zostają 

objęte wytwórczością świadomości, tj. same ulegają modyfikacji czasowej, stając się coraz 

bardziej oddalone „na lewo" na linii czasu od każdorazowego „teraz". W taki sposób - 

skrótowo ujmując - konstytuuje się u Husserla kontinuum czasowe w obrębie świadomości.  

Czy jednak wskazywany za Husserlem „przepływ ciągłego wytwarzania" rzeczywiście 

gwarantuje ciągłość fenomenu czasu? Mam tu pewne wątpliwości. Tak ugruntowaną ciągłość 

można chyba rozumieć tylko potencjalnie - chociażby dlatego, że względnie ciągły horyzont 

czasowy percepcji jest krótki. Im dalej w przeszłość, tym staje się bardziej „poszarpany". 

Husserl mówi o ciągłości, ale trudno rozumieć ją jako ciągłość fenomenologiczną; jest to co 

najwyżej ciągłość „matematyczna", idealna – założona, a nie przeżywana. Wydaje się, że 

świadomość ma ograniczoną „rozdzielczość" w tym sensie, że percepcja ciągu kolejnych 

impresji nie jest nigdy ciągła w sensie ścisłym, matematycznym. Nie jest na przykład tak, że 

między każdymi dwoma „teraz" potrafimy rozpoznać, wyróżnić, uświadomić sobie „teraz" 

leżące między nimi1097. Przyjmując zatem ciągłość czasu w kontekście doświadczenia 

fenomenologicznego, musimy uznać ją za efekt idealizacji. Przedstawione tu poglądy 

podziela także Mehlberg, według którego metafora nieskończenie podzielnego strumienia w 

odniesieniu do czasu powinna być zastąpiona obrazem koryta rzeki wypełnionego głazami 

staczającymi się do ujścia pod wpływem własnego ciężaru. Czasowa struktura strumienia 

świadomości jako linearne kontinuum jest jedynie pojęciową konstrukcją narzuconą na 

intuicyjny porządek stanów psychicznych. Podobnie można patrzeć na łączenie pojęcia czasu 
                                                           

1096 Tamże, s. 146-147. 

1097 Zbiór A nazywamy gęstym, jeżeli dla dowolnych dwóch elementów x, y należących do A z tego, że x 
poprzedza y, wynika, że istnieje element z należący do A taki, że x poprzedza z, a z poprzedza y (K. Kuratowski, 
A. Mostowski, Teoria mnogości, Warszawa-Wrocław 1952, s. 146). Tak zdefiniowana gęstość jest warunkiem 
koniecznym ciągłości zbioru w matematyce. Zbiór gęsty, w którym żaden przekrój właściwy nie daje luki, 
nazywa się zbiorem ciągłym (tamże, s. 147-148). Nieco odmienną definicję ciągłości znajdziemy na przykład w: 
J.F.A.K. van Benthem, The Logic..., s. 29. 
 



298 
 

z pojęciem kontinuum z empirycznego punktu widzenia. Krytycy rozumienia czasu jako 

matematycznego kontinuum często wskazują1098, iż obserwowane przez nas zdarzenia 

fizyczne nie istnieją od razu w ciągłym uporządkowaniu, lecz pojawiają się (wchodzą w 

istnienie) „pulsacyjnie" (w sposób dyskretny)1099.  

Za egzemplifikację fizyczną momentu czasowego (fenomenologicznego „teraz") możemy 

przyjąć fotografię. Sekwencję fotografii jakiegoś zmieniającego się obiektu (na przykład 

tancerza), zrobionych w stosunkowo niedużych odstępach czasu, możemy uznać za 

fragmentaryczną (nieciągłą) podobiznę ciągłego procesu, jakiemu w określonym czasie 

podlegał fotografowany obiekt. Spróbujmy teraz w miejsca między każdymi dwiema 

sąsiadującymi klatkami kliszy fotograficznej wstawić klatki rejestrujące te momenty zmiany 

fotografowanego obiektu, które nie zostały uchwycone w wyjściowym zbiorze               

klatek-fotografii. „Zagęszczając" w ten sposób wyjściową kolekcję, otrzymamy zawsze tylko 

skończony zbiór jej elementów (klatek kliszy fotograficznej), ale w końcu - ze względu na 

istnienie naturalnych progów percepcyjnych - dojdziemy do sytuacji, w której percepcja tak 

„zagęszczonej" kolekcji da oglądającemu wrażenie ciągłości. Sytuację tę jeszcze lepiej 

obrazuje przykład kliszy filmowej, której odtwarzanie w projektorze daje oglądającemu 

                                                           

1098 W. Mays, Whitehead..., s. 366. 
 

1099 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 175. Także Whitrow traktuje założenie ciągłości jako idealizację. Analizując 
paradoksy Zenona, sugeruje, że pojęcie czasowej zmienności (temporal transition) implikuje istnienie granicy 
podzielności czasu. W związku z czym czas fizyczny w przeciwieństwie do „czasu matematycznego" jest 
czasem atomowym. W tym punkcie dotykamy trudnego zagadnienia z zakresu ontologii czasu (nieporuszanego 
przeze mnie w poprzednich rozdziałach) – problemu atomowości czasu (istnienia atomów czasowych – 
chronomów). Whitrow zwraca uwagę, że pojęcie atomowości czasu kłóci się z wiarą w ciągłość (lepiej może 
byłoby powiedzieć: z fenomenologicznym poczuciem ciągłości) naszej własnej egzystencji, stąd jest 
kontrintuicyjne. Istnienie minimalnego czasu trwania naturalnych procesów i zmian można próbować 
uzasadniać, odwołując się do mechaniki kwantowej (czy istnienie najmniejszego kwantu działania, wyrażonego 
stałą Plancka, nie implikuje istnienia chronomu?). Sygnalizuję tylko problem, nie podejmując z braku miejsca 
odpowiednich rozważań. Zainteresowanego czytelnika odsyłam do: G.J. Whitrow, The Natural..., s. 200-205. 

Ogólnie można powiedzieć, że zagadnienie ciągłości-atomowości bytu w rozmaitych jego aspektach jest 
bardzo trudne do rozwiązania. Raczej nie pomogą tu argumenty empiryczne, gdyż zarówno ciągły, jak i 
nieciągły obraz świata można interpretować jako efekt naszych ograniczeń percepcyjnych. Jeśli chodzi o czas 
(lub/i przestrzeń), to można pójść za przykładem Cantora i uznać pojęcie kontinuum za pierwotne wobec pojęć 
czasu (przestrzeni), niejako „z góry" w nich założone (por.: G.J. Whitrow, The Natura!..., s. 197). Jeden z 
argumentów, jakie wysuwają zwolennicy ciągłości czasu i przestrzeni, jest taki, że równania różniczkowe są 
przydatne do opisu przyrody oraz bardziej dogodne od równań innego typu (tamże, s. 205). 

Dodajmy jeszcze, że problem ciągłości czasu rozmaicie był rozwiązywany w różnych historycznych 
kulturach. Whitrow zwraca uwagę, że w cywilizacji starożytnych Chin różne interwały czasu były rozpatrywane 
jako izolowane, dyskretne jednostki. Czas rozumiany był tam zatem jako nieciągły, rozszczepiony na ery i epoki 
(G.J. Whitrow, Reflections..., s. l). 
 



299 
 

wrażenie płynności, ciągłości zmiany. Jest taki stan „zagęszczenia" klatek, gdy umieszczenie 

pomiędzy dwiema sąsiadującymi klatkami trzeciej klatki nie zmieni już nic w naszej percepcji 

ruchu na ekranie1100; jego ciągłość, „płynność fenomenologiczna" pozostanie dla nas taka 

sama. Istnieje przecież pewien próg percepcji - ograniczona zdolność odróżnialności obrazów 

w czasie. Wniosek, jaki można wyciągnąć z przedstawionej egzemplifikacji, jest taki, że 

ciągłości fenomenologicznej wcale nie musi odpowiadać ciągłość realna. W przypadku kliszy 

filmowej rzeczywiście tak właśnie jest. Z matematycznego punktu widzenia żaden przekrój 

zbioru, jakim jest zbiór klatek pewnego fragmentu taśmy filmowej, nie jest gęsty (gęstość jest 

warunkiem koniecznym ciągłości topologicznej zbioru), gdyż zawiera skok, tj. klasa dolna 

przekroju ma element ostatni, a górna - pierwszy1101. Wypada więc powtórzyć raz jeszcze: 

założenie ciągłości jest idealizacją względem możliwego doświadczenia przepływu 

strumienia świadomości. Zresztą analogicznie rzecz przedstawia się ze zmiennością (ruchem) 

obserwowanym w świecie fizycznym. Zakłada się na przykład, że prędkość ciała jest zawsze 

funkcją ciągłą czasu1102, chociaż - fenomenalnie biorąc - możemy mieć często co do tego 

wątpliwości. Chodzi głównie o sytuacje, w których zmiana prędkości następuje bardzo 

szybko, na przykład pod wpływem odpowiednio silnego, nagłego uderzenia. Kopnięta 

spoczywająca piłka wydaje się nam wprawiona w ruch w jednej chwili. Podobnie podczas 

obserwacji zderzenia na przykład dwóch pociągów powstaje wrażenie nagłego spadku 

prędkości do zera. Sytuację tę Whitehead tak komentuje: „Widzimy, że nasze codzienne do-

świadczenie zmysłowe nie stoi w sprzeczności z przypuszczeniem, że prędkość ruchu zmienia 

się w sposób nieciągły. A jednak [...] musimy założyć, że to, co zmysły nasze uważają za 

zmianę nagłą prędkości, jest w rzeczywistości zmianą stopniową, tylko zachodzącą bardzo 

szybko"1103. Czy jednak zakładana w nauce ciągłość ruchu w sensie fizycznym (przemie-

szczenie ciała (cząstki próbnej, punktu materialnego) względem innych ciał w przestrzeni) 

jest wystarczająca do ugruntowania idei czasu ciągłego? Za ontyczny fundament czasowości 

należy przyjąć nie tylko zmienność w „kinetycznym" sensie, lecz także w sensie znacznie 

szerszym, obejmującym powstawanie i ginięcie, nabywanie i tracenie jakości, zmianę 
                                                           

1100 Oczywiście sytuacja ta zależy także od prędkości przesuwania się taśmy filmowej. 
 

1101 K. Kuratowski, A. Mostowski, Teoria..., s. 146-148. 
 

1102 A.N. Whitehead, Wstęp do matematyki, tłum. W. Wojtowicz, Warszawa-Lwów 1914, s. 131. 
 

1103 Tamże, s. 132. 



300 
 

„natężenia" cech itp. Czy tak szeroko rozumiana zmienność może być wszakże uważana 

zawsze za ciągłą? Pewnym wyjściem mogłoby tu być uznanie - w duchu redukcjonistycznym 

- że zmienność .jakościową" można sprowadzić do zmienności „kinetycznej"1104, co miałoby 

gwarantować uniwersalną ciągłość wszelkiej zmiany.  

Pojawiają się tu jednak wątpliwości zasadnicze, związane chociażby z fundamentalną 

stałą mikrofizyczną, jaką jest stała Plancka, która wyraża istnienie najmniejszego kwantu 

działania: działanie nie może być dowolnie małe, istnieje jego najmniejsza, niepodzielna 

wartość1105. Jeśli zmienność w świecie fizycznym odbywa się na skutek działania 

(oddziaływania w sensie energetycznym), a „energia promieniowania może być emitowana 

tylko w małych niepodzielnych porcjach"1106, to „matematyczna" ciągłość zmienności 

okazuje się problematyczna. W świetle mechaniki kwantowej ciągłość zmiany należałoby 

uznać za założenie idealizacyjne, za efekt pewnego uproszczenia naszego obrazu świata, 

związany z ograniczeniami naszej percepcji (niemożliwość spostrzegania minimalnych 

„skoków" zmian). W sensie ontologicznym nie można niestety przesądzić na korzyść 

ciągłego lub dyskretnego charakteru zmiany; fundamentalne założenia mechaniki kwantowej 

- podobnie zresztą jak każdej teorii fizycznej - mogą okazać się fałszywe1107. 

Tutaj wspomnę tylko o jeszcze jednej zasadniczej trudności, jaka wiąże się z próbą 

wyprowadzenia ciągłości czasu z ciągłości zmiany (ruchu). Otóż, bardzo swobodnie, ciągłość 

funkcji możemy za Whiteheadem zdefiniować tak: „Ciągłą jest funkcja, która zmienia się 

stopniowo przy stopniowych zmianach argumentu"1108. W fizyce ruch (ściślej: prędkość i 

przyspieszenie) traktuje się jako funkcje ciągłe czasu (prędkość jest pierwszą pochodną drogi 

                                                           
1104 Tak de facto robili atomiści, tłumacząc całą różnorodność świata własnościami „geometrycznymi" atomów 
oraz ich ruchem w próżni. 
 

1105 A. Hurwic, Abecadło fizyki, tłum. J. Kuryłowicz, Warszawa 1994, s. 24-25. 
 

1106 Tamże, s. 49. 

1107 Można tylko przypuścić, że jeśli zmienność świata jest ciągła, to powinniśmy uznać nie dwie, ale trzy 
wartości predykatów reprezentujących jakości ewoluujące w czasie: pewien ewoluujący przedmiot może: l) 
posiadać daną jakość, 2) nie posiadać jej oraz 3) ani posiadać, ani nie posiadać – proces nabywania bądź tracenia 
pewnej jakości (por.: C.L. Hamblin, Instans and Intervals, [w:] The Study of Time, ed. by J.T. Fraser, F.C. 
Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972, s.326-328). 
 

1108 A.N. Whitehead, Wstęp..., s. 130. 
 



301 
 

względem czasu, a przyspieszenie - pierwszą pochodną prędkości względem czasu1109). 

Ponieważ czas jest tu argumentem, to - w świetle podanego wyżej określenia ciągłości funkcji 

- wyprowadzanie ciągłości czasu z ciągłości zmiany „kinetycznej" wydaje się obarczone 

kołem (ciągłość czasu z góry zakładamy). 

Wróćmy jednak do fenomenologii i rozważmy jeszcze dokładnie naturę pamięci 

retencjonalnej. Husserl pisze: „W absolutnym przechodzeniu płynnie przemienia się pierwsze 

prawrażenie w swą retencję, ta retencja w retencję tej retencji itd."1110. Taki ciąg retencji 

coraz wyższego stopnia (z których każda kolejna stanowi nowe „teraz", nowe prawrażenie) 

konstytuuje - zdaniem Husserla - jedność przepływu świadomości. Husserl nie wskazuje 

jednak, że pamięć retencjonalna ma - by tak rzec - krótki zasięg. Jedność przepływu 

świadomości byłaby zapewniona, gdybym pamiętał nie tylko dane wcześniej prawrażenia, 

lecz także pamiętanie pamiętania pamiętania... tych prawrażeń. Byłoby tak, gdyby w polu 

świadomości nie pojawiło się żadne nowe wrażenie. Świadomość - aby trwać - musiałaby się 

odnosić wciąż do tych samych prawrażeń w ciągu retencji coraz wyższego rzędu, z których 

każda następna byłaby swoistym „nowym" prawrażeniem. W gruncie rzeczy jednak byłoby to 

novum „czysto formalne". Czym bowiem różni się na przykład przypomnienie dźwięku od 

przypomnienia przypomnienia tego dźwięku? Przypominając sobie przecież przypomnienie 

określonego dźwięku, przypominam sobie ten dźwięk. Realnie biorąc, różnica jest tu bardzo 

trudno uchwytna1111. Na szczęście jednak świadomość nie musi trwać w stanie ciągłego 

przypominania sobie tego samego prawrażenia. Pojawianie się nowych (różnych jakościowo 

od poprzednich) prawrażeń powoduje nie tylko to, że przerywany jest w naszej świadomości 

ciąg kolejnych retencji coraz wyższego rzędu, odnoszących się do uprzednich prawrażeń, ale 

także to, że po pewnym czasie zapominamy o tych uprzednich prawrażeniach, zastępując je 

innymi prawrażeniami oraz odnoszącymi się do nich ciągami retencji. W związku z tym 

należy przyjąć, że podstawą jedności strumienia świadomości nie może być domniemany nie-

przerwany ciąg retencji coraz wyższego rzędu. 

                                                           

1109 S. Banach, Rachunek różniczkowy i całkowy, t. I, Warszawa 1955, s. 110. 
 

1110 E. Husserl, Wykłady..., s. 119-120. 
 

1111 Chyba że moje przypomnienie będzie dotyczyło wcześniejszego przypomnienia sobie jakiegoś 
nieokreślonego czegoś, zapomnianej już treści. 
 



302 
 

5. Pamięć nieświadoma 

 

Skoro pamięć ma decydujące znaczenie dla powstania pojęcia czasu, to jak jest możliwe 

– biorąc pod uwagę wybiórczość pamięci wtórnej („skoki" i „luki") oraz 

„krótkozakresowość" pamięci retencjonalnej – że czas (fenomenologiczny, tj. czas strumienia 

świadomości) odbieramy jako związany z tym samym podmiotem, ze mną1112. Inaczej: co 

pozwala mi mówić o moim życiu, o mojej historii? 

Wydaje się, że jedną z sensownych hipotez tłumaczących ciągłość 

(jedność)1113doświadczenia czasu jest założenie istnienia trzeciego rodzaju pamięci: pamięci 

„głębokiej" (podświadomej). Można przypuszczać, że wszystkie przeżyte treści mojej 

świadomości, które z konieczności zostały objęte aktem retencji i po znalezieniu się poza jej 

zasięgiem zostały „zmagazynowane" w „pamięci głębokiej", mogą być w jakichś szczegól-

nych okolicznościach przywołane w przypomnieniu wtórnym (chociaż w przypadku 

większości z nich prawdopodobnie nigdy nie dojdzie do ich ponownego uświadomienia). W 

każdym razie możliwość takiego przywołania leży poza zasięgiem naszej woli. Inną hipotezą, 

która wyjaśniałaby jedność subiektywnego doświadczenia czasu, mogłoby być założenie 

iteracji funkcji pamiętania, tj. takiej sytuacji, w której - mimo iż ani nie pamiętam aktualnie 

przeżytych wcześniej treści, ani nie jestem w stanie przywołać ich w przypomnieniu 

wtórnym - to pamiętam, że pamiętałem jakieś bliżej już nieokreślone treści. 

Pozostańmy jednak jeszcze przy problemie ciągłości czasu i jedności osobowości. Jeśli 

chodzi o ciągłość, to nie będę już sięgał do matematycznej (topologicznej) interpretacji tej 

kategorii1114, poprzestając na intuicyjnym jej rozumieniu. Na przykład ruch samochodu 

                                                           
1112 Antoni B. Stępień pisze w tym kontekście: „Jeśli ciągłość strumienia ulegnie przerwaniu (luka w pamięci, 
omdlenie, głęboki sen), to uzyskując przytomność, normalnie traktujemy to, co przeżywamy – spontanicznie – 
jako ciąg dalszy, a nie początek nowego strumienia świadomości" (A.B. Stępień, Wstęp do filozofii, Lublin 1989, 
s. 107). 
 

1113 Ciągłość świadomości pozostaje w bliskim związku z jej jednością; gdy ciągłość zostaje zerwana (gdy 
pojawiają się „luki"), automatycznie powstaje pytanie o jedność świadomości: czy dwa kolejne, odseparowane 
od siebie nieświadomością stany psychiczne należą do tej samej świadomości? W przywracaniu poczucia 
jedności po – mającym miejsce np. w rozmaitych stanach patologicznych – zerwaniu ciągłości życia 
świadomego pierwszorzędną rolę odgrywa pamięć (ponowne przypomnienie). 
 

1114 Patrz: podrozdział 4. tego rozdziału, przypis 1096.  

 



303 
 

nazywamy ciągłym na pewnym odcinku, jeśli samochód nie zatrzymuje się na tym odcinku. 

Jeśli mówimy o ciągłości czasu, to mamy na uwadze ciągłość zmiany (ruchu w szerokim 

sensie1115). Pozostając na poziomie fenomenologicznym, tj. biorąc w nawias zmienność 

obiektów materialnych samych w sobie, stwierdzamy nieustanną zmienność świadomości. 

Chociaż jednak zmieniają się jej intencjonalne odniesienia, sama świadomość trwa 

nieprzerwanie w rozmaitych swych modyfikacjach: spostrzeżeniach, wyobrażeniach, 

chceniach, doznaniach itp. Mogę przestać odnosić się intencjonalnie do tego czy tamtego 

przedmiotu, ale nie sposób, bym nie spełniał jakiegoś aktu świadomości. Ponieważ zaś - jak 

to ujmował Brentano - „z każdym aktem psychicznym wiąże się [...] podwójna świadomość 

wewnętrzna: odnoszące się do tego aktu przedstawienie i odnoszący się do niego sąd, czyli 

tzw. spostrzeżenie wewnętrzne, będące bezpośrednim, oczywistym poznaniem tego aktu"1116, 

można powiedzieć, że nieustannie doświadczam swojej świadomości. Czy jednak rozwijanej 

tu koncepcji nie przeczy występowanie takich zjawisk, jak sen czy stany patologiczne mózgu 

prowadzące do utraty przytomności? Jeśli chodzi o stany skrajnie patologiczne, takie jak 

„całkowita" amnezja, to znajdują one wyjaśnienie w obrębie patofizjologii wyższych 

czynności nerwowych i w fenomenologii, możemy od nich abstrahować.  

Jak to się dzieje, że mimo faz niepamięci (brak pełnej przytomności, sen) mam 

„nieodparte poczucie" ciągłości swego życia świadomego, a tym samym - jedności 

osobowości1117? Myślę, że za wskazane tu doświadczenie ciągłości naszego życia 

                                                                                                                                                                                     
 

1115 Przez ruch w sensie węższym rozumiem zmianę „czysto" ilościową (słowo „czysto" ujmuję w cudzysłów, 
zdając sobie sprawę z dialektycznej złożoności wzajemnej zależności zmian ilościowych i jakościowych): 
zmianę położenia ciała w przestrzeni, tj. względem innych ciał, przyrost albo ubytek itp. 

 

1116 F. Brentano, Psychologia..., s. 207. 
 

1117 Nawiasem mówiąc: takiemu odwoływaniu się do własnych intuicji można zarzucić subiektywizm. Można tu 
też dojrzeć szerszy problem, a mianowicie kwestię obiektywności (intersubiektywności) metody 
fenomenologieznej. Oczywiście nie mogę podjąć tego tematu w całej rozciągłości. Powiem tylko, że dychotomię 
subiektywne-obiektywne należy wprowadzać bardzo ostrożnie – jeśli w ogóle można ją utrzymać. Subiektyw-
nym mogę nazwać przeświadczenie wtedy, gdy jest ono fałszywe lub – szerzej – gdy nie ma (trudno je wskazać) 
niezależnych od podmiotu podstaw jego wartościowania (logicznego, etycznego czy estetycznego). Trudno 
jednak uznać coś za subiektywne tylko z tej racji, że jest to coś podmiotowego (należącego do podmiotu). Z całą 
pewnością nie ma podstaw, by przejawów mojego życia świadomego nie uważać za obiektywne – przynajmniej 
o tyle, o ile jego przebieg i prawa, jakimi się ono rządzi, są niezależne od mojej woli. Moje przekonanie o tym, 
że... (i jego związek z przedstawieniami, nad którymi jest ono nadbudowane, oraz z innymi aktami świadomości) 
istnieje tak samo obiektywnie, jak drzewo, atom, moje ciało czy uniwersytet. Mogę podejrzewać na podstawie 
relacji Innych, że moja świadomość i świadomość Innych wykazuje – mimo znacznych różnic treści – pewne 
podobieństwa strukturalne: te same typy aktów psychicznych, tego samego typu relacje pomiędzy tymi aktami 



304 
 

świadomego odpowiada właśnie pamięć „głęboka", podświadoma. Ponieważ założenie 

istnienia „nieświadomej świadomości" wydaje się warunkiem sine qua non doświadczenia 

ciągłości czasu, a co się z tym wiąże - jedności osobowości (jedności strumienia przeżyć 

świadomych), rozważmy teraz nieco dokładniej zagadnienie nieświadomości. Husserl pisze: 

„Każde minione »teraz« kryje w sobie retencjonalnie wszystkie wcześniejsze szczeble"1118. 

Ta ostatnia teza sugeruje, że zasięg pamięci retencjonalnej jest na tyle duży, by objął całość 

poszczególnego życia świadomego (niezależnie od długości jego trwania). Jeśli odnieść tę te-

zę wyłącznie do świadomej pamięci retencjonalnej, to jest ona ewidentnie kontrfaktyczna. 

Pamięć retencjonalna (żywa, bezpośrednia, automatyczna, spontaniczna) jest pamięcią 

„krótkiego zasięgu". W związku z tą rozbieżnością należałoby być może rozróżnić: l) pamięć 

retencjonalną- to, co pamiętane i aktualnie uświadamiane żywo i bezpośrednio; 2) pamięć 

„podświadomą"1119 - to, co pamiętane i choć aktualnie nieuświadamiane, mogące być 

zasadniczo przypomniane (przedstawione - uświadomione) dzięki wysiłkowi woli i 

koncentracji uwagi; 3) pamięć „nieświadomą" - to, co pamiętane, aktualnie nieuświadamiane 

i niemogące być doprowadzone do świadomości (przypomniane) dzięki wysiłkowi woli i 

koncentracji uwagi, a co niekiedy przypomina się spontanicznie i nieoczekiwanie1120. 

Wprowadzony podział odzwierciedla to, że - ze względu na ograniczony zasięg pamięci 

bezpośredniej (retencjonalnej) - im dalej od aktualnie uświadamianego „teraz", tym bardziej 

warkocz żywych i aktualnych przypomnień przerzedza się, przechodząc przez korytarz 

                                                                                                                                                                                     
czy pomiędzy aktami a przedmiotami, do których się one odnoszą. Wydaje się, że istnienie tego typu 
podobieństw jest racją istnienia fenomenologii, gdyż to one właśnie gwarantują intersubiektywność jej 
rezultatów. Z materialistycznego punktu widzenia można to uzasadnić tak: jeśli świadomość nadbudowana jest 
nad materią, nad życiem organicznym, to między przebiegiem świadomości a zmiennością materii zachodzi 
jakiś rodzaj homeomorfizmu, a jeśli tak, to z niewątpliwych podobieństw organizmów możemy wnosić o 
podobieństwach (przynajmniej strukturalnych, bo treści intencjonalne zależą od indywidualnego doświadczenia) 
w sferze odpowiadających tym organizmom psychik. 
 

1118 E. Husserl, Wykłady..., s. 166. 
 

1119 Używając terminów „podświadomość" i  „nieświadomość", abstrahuję od rozlicznych sposobów ich 
rozumienia w tradycji psychologicznej i psychoanalitycznej. 
 

1120 Z powyższych określeń widać, że pojęcia nieświadomości nie rozumiem jako zwykłego przeciwieństwa 
świadomości (rozmaite stany utraty świadomości, takie jak głęboki sen czy nieprzytomność), lecz raczej jako 
sferę „głębokich" treści psychicznych (np. freudowska warstwa id), które mają istotny wpływ na życie 
świadome człowieka, a ujawniają się rzadko (np. w sytuacjach nietypowych) i spontanicznie. 
 



305 
 

podświadomości w ciemną przestrzeń nieświadomości, z której - nie wiadomo na jakiej 

zasadzie - rozbłyska czasem przypomnienie dawno już zapomnianych przedstawień1121.Tak 

więc wydaje się, że teza Husserla (wyrażona w formie zdania ogólnotwierdzącego) może być 

utrzymana tylko przy założeniu istnienia pamięci „głębokiej": podświadomej i nieświadomej. 

Wprowadzone za Brentanem pojęcie „nieświadomej świadomości" bywa w filozofii 

przedmiotem kontrowersji. Jak zwracał uwagę Brentano, „nieświadoma świadomość" nie jest 

żadnym contradictio in adiecto (podobnie jak nie jest sprzecznością „niewidzialne 

widzenie")1122. Każdy fenomen (akt) psychiczny jest świadomością jakiegoś przedmiotu. 

„Intencjonalna inegzystencja pewnego przedmiotu" jest wyróżniającą właściwością 

fenomenów psychicznych. I w tym właśnie zasadniczym sensie wszystkie fenomeny 

psychiczne są według Brentana świadomością. Nie jest jednakże tak, że wszystkie fenomeny 

psychiczne są świadome. Istnieją również nieświadome akty psychiczne. Ci zaś, którzy 

„nieświadomą świadomość" uważają - podobnie jak nieczerwoną czerwień - za absurd, nie 

dostrzegają zasadniczej dwuznaczności tkwiącej w słowie „nieświadomość", popełniając błąd 

ekwiwokacji. Brentano zwraca uwagę, że o nieświadomości mówimy albo w odniesieniu do 

kogoś, kto nie uświadamia sobie jakiejś rzeczy (sens „czynny"), albo w odniesieniu do 

rzeczy, której sobie nie uświadamiamy (sens „bierny"). Dla Brentana „nieświadoma 

świadomość" jest wyrażeniem wewnętrznie sprzecznym tylko w pierwszym sensie1123. Użyta 

przeze mnie kategoria nieświadomej (podświadomej) pamięci wiąże się oczywiście z 

„biernym" sensem słowa „nieświadomość" i nie jest - jak słusznie zwraca uwagę Brentano - 

zagrożona sprzecznością. Co więcej, uważam, że również „czynne" pojęcie nieświadomości 

nie jest w pewnym sensie obarczone sprzecznością"1124. Absurdalność wyrażenia 

                                                           

1121 Istnieją także eksperymentalne metody przywoływania dawno już zapomnianych wspomnień. Można to 
zrobić przez elektryczną stymulację odpowiednich partii mózgu. Przy czym – jak przypuszczają niektórzy 
psychofizjologowie – treści przywoływanych w ten sposób wspomnień jawią się tak jasno i wyraźnie, jak 
podczas aktualnego ich doświadczania. Wskazana możliwość interpretowana jest często jako świadectwo 
ciągłości pamięci: pamięci jakiegoś aktualnego doświadczenia nigdy się nie traci. Pogląd taki głosił na przykład 
Bergson – tyle tylko, że przeczył on mózgowej lokalizacji pamięci (H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 259). 
 

1122 F. Brentano, Psychologia..., s. 145. 
 

1123 Tamże. 

1124 Filip Bassin w książce Zagadnienie nieświadomości. O nieuświadomionych formach wyższej czynności 
nerwowej (tłum. K. Pomian, Warszawa 1972) podkreśla istotną rolę nieuświadomionych nastawień, 
regulujących niektóre nasze zachowania (np. s. 118-119). 



306 
 

„nieświadoma świadomość" będzie miała miejsce wtedy, gdy nazwiemy świadomym kogoś, 

kto niczego sobie nie uświadamia. Nie ma jednak nic sprzecznego w tym, że ktoś świadomy 

nie uświadamia sobie jakiejś treści czy określonego nastawienia, regulującego jego działanie. 

Dodam jeszcze za Brentanem, że chociaż „nieświadomej świadomości" nie da się 

bezpośrednio doświadczyć, to jej istnienie można wywnioskować pośrednio z faktów 

doświadczenia"1125. 

Czy nie jest jednak tak, że - wprowadzając pojęcie podświadomości (nieświadomości) w 

kontekście zagadnienia ciągłości czasu fenomenologicznego - wprowadza się hipotezę ad 

hoc, mającą jedynie wyjaśnić źródła naszego przeświadczenia o ciągłości życia świadomego, 

a tym samym - czasu fenomenologicznego? Nie sądzę, by tak było. Pojęcie podświadomości 

(nieświadomości) - choć bardzo nieostre i w psychologii trudne do zdefiniowania - bywa (w 

rozmaitych interpretacjach) użyteczną kategorią psychologiczną, a także efektywnym 

narzędziem psychoterapeutycznym. O ile wiem, trudno dziś prowadzić psychoterapię, nie za-

kładając wpływu podświadomości na postępowanie człowieka. Istnienie pamięci 

podświadomej należy do standardowych założeń współczesnej psychologii. Na przykład 

wprowadzając podział na pamięć „jawną" i „ukrytą", Tomasz Maruszewski pisze: „[...] ludzie 

ujawniają w zachowaniu wiele elementów, które nie są dostępne ich świadomości”1126. Ist-

nienie pamięci ukrytej nie bywa kwestionowane przez psychologów nawet w tak 

patologicznych stanach, jak głęboka amnezja. Niektórzy z nich uważają bowiem, że amnezja 

„może być raczej zaburzeniem odtwarzania, a nie zaburzeniem procesu przechowywania"1127.  

Z filozoficznego punktu widzenia jest tu jednak pewien problem, gdyż intuicja ciągłości 

naszego strumienia świadomości wymaga nie tylko istnienia nieświadomej, „ukrytej" 

pamięci, która od czasu do czasu rozbłyskuje takim czy innym przypomnieniem. Wydaje się, 

iż muszę sobie także nieustannie uświadamiać istnienie tej pamięci „głębokiej". W każdym 

momencie mojego życia świadomego muszę - jeżeli życie to ma mi się jawić jako ciągłe - 

„podświadomie" pamiętać, że spełniałem pewne akty psychiczne, choć nie pamiętam ani ich 

                                                                                                                                                                                     
 

1125 F. Brentano, Psychologia..., s. 149-150. 
 

1126 T. Maruszewski, Psychologia poznania. Sposoby rozumienia siebie i świata, Gdańsk 2002, s. 162. 
 

1127 Tamże, s. 163. 



307 
 

„materii", ani ich „jakości" (by posłużyć się Husserlowskimi terminami z Badań logicznych). 

Możemy przyjąć, że mamy do czynienia z „metapamięcią", która odnosi się do pamięci 

retencjonalnej, stanowiącej - jak to podkreślał Husserl - nieusuwalną funkcję świadomości. 

Dzięki istnieniu takiej „metapamięci", ujmując dany moment, aktualne „teraz" wraz z jego 

specyficzną „materią" i „jakością", ujmuję jednocześnie całą przeszłość mojej świadomości. I 

chociaż przeszłość ta dana jest czysto „formalnie", a nie w całej jej konkretności, to jest - jak 

sądzę - wystarczającą podstawą poczucia ciągłości i jedności mojego świadomego istnienia, a 

tym samym - ciągłości czasu fenomenologicznego. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



308 
 

6. Pamięć a strzałka czasu 

Zajmując się czasem w aspekcie fenomenologicznym, trudno nie zapytać o 

świadomościowe podstawy istnienia strzałki czasu: czy czasowy rozkład stanów w 

strumieniu świadomości jest rzeczywiście nieodwracalny? Jeśli rozpatrzymy wstępnie to 

zagadnienie, odpowiedź wydaje się pozytywna. Jak wskazuje Mehlberg1128 jest wiele 

momentów charakterystycznych dla zdarzeń mentalnych, które sugerują nieodwracalność 

strumienia świadomości: wydaje się niemożliwe, aby pamiętanie czegoś było wcześniejsze 

od jego percepcji lub aby nadzieja następowała po spełnieniu oczekiwania. Ktoś mógłby 

mimo to wskazywać, że istnieją takie fenomeny psychiczne, które mogą równie dobrze 

zachodzić w jednym, jak i w drugim kierunku. Na przykład przesuwając przed oczami obraz 

w różnych kierunkach, otrzymujemy różne (wzajemnie odwrotne) ciągi percepcji1129. Tego 

typu  odwracalność jest jednak tylko pozorna. Przecież percepcja „w jedną stronę" nie 

zastępuje percepcji „w drugą stronę", ale obie „sumują" się na linii czasu, następując po 

sobie. Decydująca rola w porządkowaniu tych ciągów percepcji zdaje się przypadać pamięci. 

Wzajemny porządek wyobrażonych lub pamiętanych zdarzeń może być przez nas dowolnie 

odwracany (historię możemy opowiedzieć „od końca"). Trudniej jednak pomyśleć jako 

odwróconą relację pamiętania1130. Zakładając - w duchu rozważań Husserla z Wykładów… - 

że każdy stan psychiczny jest skierowany na swoją bezpośrednią (a także - w rozmaitym 

stopniu - na dalszą) przeszłość, pierwsza faza percepcji odwróconej w stosunku do percepcji 

wyjściowej będzie zawierała przypomnienie co najmniej ostatniej fazy percepcji wyjściowej. 

Powyższe uwagi wskazują, że - analizując „czasową" rolę pamięci - należy bliżej 

rozważyć, w jakim stopniu sposób jej funkcjonowania wyznacza jednoznacznie zwrot upływu 

czasu. Odwołując się do funkcji pamiętania, zbadam zatem krótko możliwość wprowadzenia 

fenomenologicznej strzałki czasu. Myśl przewodnia jest nader prosta. Jak sugerowałem, zdro-

wy rozsądek podpowiada, że pamiętane może być tylko to, co było wcześniej aktualną 

impresją. W tym też sensie funkcjonowanie pamięci retencjonalnej określa jednoznacznie 

                                                           
1128 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 84. 
 

1129 Tamże. 
 

1130 Por.: P. Meredith, The Psychophysical Structure..., s. 264. 
 



309 
 

kierunek upływu czasu, wyznacza jego strzałkę. Trudno bowiem uznać możliwość 

odwrócenia tego porządku fenomenologicznego. Czy można pamiętać coś, zanim pojawi się 

to w polu aktualnej świadomości? Negatywna odpowiedź na to pytanie wydaje się oczywista. 

Pamięć bowiem dotyczy zawsze przeszłości, albo - jak ujmuje to Mehlberg - „możemy 

pamiętać tylko przeszłość"1131. Podstawą samooczywistości tego twierdzenia zdaje się 

definicja pamięci jako intencjonalnej reprezentacji przeszłości. Można założyć, że to 

odniesienie pamięci do przeszłości określa różnicę między pamięcią a percepcją (aktualnym 

zwracaniem uwagi na coś). Mehlberg podaje następujący przykład: odczucie ulgi po 

ustąpieniu bólu wiąże się z tym, że zawiera przypomnienie bólu, podczas gdy doznawanie 

bólu nie zawiera pamiętania ulgi1132. 

W związku z tymi ustaleniami Mehlberg wprowadza następującą definicję następstwa 

czasowego stanów psychicznych: (D1) stan psychiczny X następuje po stanie psychicznym Y, 

jeśli X zawiera przypomnienie Y1133. Definicja ta stwierdza, że następowanie stanu 

psychicznego X po stanie psychicznym Y jest warunkiem koniecznym przypomnienia sobie Y 

w X, czyli wyjaśnia nam bezpośrednio, dlaczego możemy pamiętać tylko przeszłość1134. Tyle 

Mehlberg. 

Zanim rozważymy, czy podana definicja jest - zdaniem Mehlberga - skutecznym 

kryterium strzałki, zapytajmy o możliwość „wzmocnienia" tej definicji do równoważności. 

Czy można uznać, że następowanie stanu X po stanie Y jest zarazem także warunkiem 

dostatecznym przypomnienia Y w X? Jeżeli będziemy abstrahować od Husserlowskiej 

pamięci „wtórnej" (od „przypomnienia ponownie uobecniającego"), która jest „wybiórcza" 

                                                           

1131 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 166. 
 

1132 Można co najwyżej przypuścić, że odczuwanie bólu obejmuje pamiętanie wcześniejszego stanu 
„normalnego" (bezbolesnego). 
 

1133 Określenie to podaję za: H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 167. W oryginale: „[...] psychological state X 
succeeds psychological state Y if it contains a remembrance of Y". Formalnie biorąc jest to definicja cząstkowa, 
podająca warunek wystarczający stosowalności predykatu „następuje po”. 
 

1134 Aby można było mówić o przeszłości, przypomnienie, o którym mowa w definicji, należy rozumieć jako 
czynność teraźniejszą (aktualną). 
 



310 
 

oraz zawodna, i ograniczymy się tylko do pamięci retencjonalnej, to będziemy mogli przyjąć, 

że następowanie (ponieważ mówimy o pamięci retencjonalnej, która jest pamięcią „krótkiego 

zasięgu", lepiej mówić „bezpośrednie" następowanie) X po Y jest także warunkiem do-

statecznym zawierania przez X przypomnienia Y. Zgodnie bowiem z zasadą 

„automatyczności" działania pamięci retencjonalnej to, co „bezpośrednio" poprzedza aktualny 

stan psychiczny X, musi być przechwycone (aktualnie) przez pamięć retencjonalną. 

W świetle poczynionego tu rozszerzenia określenia (D1) nie do końca adekwatna wydaje 

się Mehlbergowska jego krytyka. Mehlberg pisze, że definicja ta zdaje się implikować, iż 

pamięć ani nie zniekształca, ani nie pomija żadnej części naszego przeszłego doświadczenia. 

To zaś wydaje mu się ewidentnym nieporozumieniem, gdyż, po pierwsze, zniekształcenie jest 

związane - jego zdaniem - z każdą funkcją pamiętania, a po drugie - pamięci przeciwstawia 

się zawsze w pewnej mierze „funkcja zapominania” (function of forgetting).  

Wydaje się jednak, że podana przez Mehlberga definicja nie implikuje „niezawodności" 

pamięci. Nie mówi przecież – na co wskazywałem wyżej - że pamiętanie jest warunkiem 

koniecznym następstwa, lecz odwrotnie - następstwo jest warunkiem koniecznym pamiętania. 

Pomijając jednak ten fakt interpretacyjny, krytykę Mehlberga moża próbować uchylić, 

ograniczając tezę o „strzałkotwórczej" funkcji pamięci do tego, co Husserl nazywa pamięcią 

retencjonalną. Ta ostatnia jest „krótkozakresowym" spontanicznym i „automatycznym" 

aktem, któremu nie grozi zniekształcenie oraz nie przeciwstawia mu się zapomnienie ja 

funkcja opozycyjna1135. W związku z tym trudno też uznać wątpliwości Mehlberga, który 

przyjmuje założenie (Z1), iż błędy pamięci mogą spowodować, że pewien psychiczny stan X 

zawiera przypomnienie psychicznego stanu Y, chociaż Y nigdy nie istniało1136. Odnosząc tę 

sytuację do (D1), trzeba by przyjąć, że X następuje po nieistniejącym nigdy stanie Y1137. 

                                                           

1135 Słuszność ma więc Whitrow, pisząc: „[...] all forgetting is due to failure of recall and not of retention. In 
other words, forgetting is assumed to be a reversible process and memory, in the sense of  'unconscious 
retention', is irreversible" (G.J. Whitrow, Natural..., s. 86). 
 

1136 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 167. 
 

1137 Ponieważ zaś tam – na co zwraca dalej uwagę Mehlberg – gdzie nie istnieje jakiś człon relacji, nie istnieje 
też relacja (z pewnym wyjątkiem egzemplifikowanym na przykład przez relację „X nie jest Y"), zarówno relacja 
między stanem psychicznym zawierającym przypomnienie a stanem przypominanym, jak i – zdefiniowana w 
(D1) – relacja następstwa nie istniałyby (tamże). 
 



311 
 

Chociaż ten trudny do przyjęcia wniosek rzeczywiście wynika z (D1) w połączeniu z (Z1), to 

w rozumowaniu Mehlberga kwestionować można właśnie założenie (Z1). Trudno bowiem 

uznać fenomenologicznie jego obowiązywanie. Wprawdzie w aktualnym przypomnieniu 

przedstawiam sobie treści jedynie z grubsza podobne do tych, które były niegdyś treściami 

mojego aktualnego przedstawienia, a zatem - ściśle biorąc - przypominam sobie coś, co nie 

jest takie samo, jak „żywa" treść przeżywana wcześniej aktualnie. Jaki jednak musi być 

zakres „zniekształceń" pamięci, by móc twierdzić, że przypominam sobie coś, co w ogóle się 

nie zdarzyło, i czy to w ogóle będzie jeszcze przypomnienie? Można utrzymywać, że chociaż 

w samym pojęciu przypomnienia zniekształcającego nie zawiera się sprzeczność, to pojęcie 

przypomnienia „pustego" (w sensie „przypomnienia" treści, która nie była nigdy aktualnie 

przeżyta) jest problematyczne. Mogę niedokładnie pamiętać wakacje spędzone w zeszłym 

roku w polskich górach, ale o pamiętaniu wycieczki do Meksyku (gdzie nigdy nie byłem) nie 

może być mowy. Na ten temat mogę sobie co najwyżej pofantazjować1138. Mogę zatem mylić 

się i przeżywać pewne wyobrażane treści jako pamiętane. Powstaje tu jednak przypuszczenie, 

że „mylne przypomnienie" (a w szczególności - „przypomnienie" egzystencjalnie nietrafne) 

nie tyle jest przypomnieniem, ile urojeniem sobie czegoś, co jakoby zdarzyło się w 

przeszłości. W każdym razie można uważać, że określenie „mylne" (oraz jego synonimy) w 

odniesieniu do „pamiętania" pełni funkcję „modyfikującą" (analogicznie jak „fałszywy" 

wobec „przyjaciela"), tj. zmieniającą sens terminu określanego: mylne przypomnienie (w tym 

zakresie, w jakim przedstawia coś, co nie było przeżyte) przypomnieniem po prostu nie jest. 

Najważniejszym jednak argumentem przeciwko wątpliwościom Mehlberga jest oczywiście 

to, że - na co już wskazywałem - możliwość (czy nawet nieuchronność) zniekształceń dotyczy 

raczej pamięci „wtórnej", przypomnienia ponownego, a nie - retencjonalnej1139, przy czym 
                                                           

1138 A jeśli już pofantazjowałem, to oczywiście to moje fantazjowanie może stać się przedmiotem 
przypomnienia. W tym wypadku istotnie przypominałbym sobie coś, co miało miejsce. 
 

1139 Za formalny wyraz „omylności" pamięci „wtórnej" (ponownego przypomnienia) można przyjąć to, iż 
związana z nią relacja pamiętania jako asymetryczna i przechodnia ustanawia tylko częściowy porządek w 
zbiorze stanów mentalnych, podczas gdy relacja pamiętania w aspekcie pamięci retencjonalnej jako 
asymetryczna, przechodnia i spójna ustanawia w tym zbiorze porządek zwykły (liniowy). Innymi słowy: w 
perspektywie ponownego przypomnienia nie każde dwa różne stany mentalne pozostają względem siebie w 
relacji pamiętania (brak spójności), podczas gdy w perspektywie pamięci retencjonalnej jest przeciwnie 
(spójność). 

      Dodajmy jeszcze, że istnienie porządku w zbiorze pewnych zdarzeń (tu: zdarzeń j mentalnych) nie oznacza 
jeszcze istnienia strzałki, tj. nieodwracalności danego porządku i w tym zbiorze. Porządek w zbiorze zdarzeń jest 
jedynie warunkiem koniecznym, a nie -dostateczn 



312 
 

nie ma specjalnego znaczenia, czy stan psychiczny Y jest na dłuższą metę zachowywany w 

aktualnej pamięci; istotne jest tu to, że obiektywnie Y zostało przechwycone przez pamięć 

retencjonalną wcześniej niż X. Jeśli zatem (D1) zinterpretujemy jako dotyczącą pamięci 

retencjonalnej, to wszystko zdaje się z tą definicją w porządku. Zresztą sam Mehlberg ma 

niewątpliwie intuicję pamięci retencjonalnej, gdy zwraca uwagę, że fenomeny psychiczne nie 

znikają nagle ze świadomości, ponieważ towarzyszą im bardziej bądź mniej długie serie 

przypomnień. Przy krótkiej sekwencji dźwięków, słuchając jednego z nich, „słyszymy" także 

ten „bezpośrednio" go poprzedzający - i nie chodzi tutaj - wyjaśnia Mehlberg - o percepcję 

coraz to bardziej słabnącego dźwięku, lecz o „krótką pamięć" dźwięku o stałym nasileniu1140. 

W efekcie Mehlberg proponuje następującą modyfikację (D1): stan X następuje po stanie Y, 

jeśli istnieje skończona sekwencja psychicznych stanów, której dwa końce koincydują, od-

powiednio, z X oraz Y i której każdy wyraz (term) zawiera pamięć wyrazu poprzedniego 

(D2)1141. Mamy tu zatem określenie następstwa odwołujące się do „pamięci zapośredniczonej" 

(niebezpośredniej), przy czym każdy element tego ciągu zawiera spontaniczną pamięć 

bezpośrednią (retencję)1142. 

Zdaniem Mehlberga kłopoty pojawiają się także z (D2) - mianowicie wtedy, gdy dwa 

rozważane stany psychiczne należą do dwóch serii, między którymi istnieje jakaś przerwa, 

luka. Lukę taką odnajdujemy między stanami psychicznymi ostatniej nocy a dniem 

dzisiejszym (przerwa na sen)1143. W związku z tym Mehlberg proponuje następującą modyfi-

kację (D2): jeśli stan X nie należy do (nie jest elementem) nieprzerwanej serii stanów S i 

zawiera pamięć pewnego stanu tej serii, to każdy stan, który wraz z X należy do 

nieprzerwanej serii stanów, może być uważany za późniejszy niż jakikolwiek stan serii S 

(D3)1144. Argument wysunięty przez Mehlberga przeciwko (D2) można jednak próbować 

                                                                                                                                                                                     
 

1140 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 167.                                         

1141 Tamże, s. 168. 

1142 Nawiasem mówiąc: wydaje się, że( D2) nie do końca jest adekwatna; Mehlberg nie określa w niej, w którą 
stronę zachodzi relacja pamiętania: od Y do X (w tym sensie, że jakiś pośredni stan psychiczny zawiera pamięć 
Y, a nie X) czy odwrotnie. Zdaje się, że tylko w tym pierwszym przypadku możemy uznać, że X następuje po Y. 
 

1143 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 168. 
 

1144 Tamże s. 169. Zauważmy, że kolejne proponowane przez Mehlberga definicje-kryteria (D1)-(D3) są coraz 
bardziej złożone i abstrakcyjne; wydaje się, że (D2) i (D3) tracą w stosunku do (D1) bezpośredni, „wyłącznie" 
introspekcyjny charakter, stają się jakby „mniej operacyjne". 



313 
 

odeprzeć, odwołując się do specyfiki pamięci retencjonalnej, która jako akt spontaniczny i 

automatyczny „działa" także, jak można przypuszczać, we śnie – chociaż w tym stanie nie 

jest w pełni uświadamiana. Sen nie jest stanem, w którym nie istnieją przeżycia psychiczne, 

lecz zmniejsza się tylko ich intensywność (poza fazą REM, gdzie intensywność przeżyć 

gwałtownie wzrasta) . Skoro zaś istnieje we śnie życie świadome (choćby nawet o bardzo 

małej intensywności), to zapewne funkcjonuje też pamięć retencjonalna. Fenomenologicznie 

o „aktywności sennej" świadczy - jak sądzę - to, że budzimy się z poczuciem ciągłości 

własnego życia świadomego, tak że trudno mówić o istnieniu jakichś całkowicie białych 

plam. Zwróćmy uwagę, że Mehlberg definiuje lukę między dwoma kolejnymi seriami stanów 

psychicznych następująco: z luką mamy do czynienia wtedy, gdy pierwszy stan drugiej serii 

nie zawiera pamięci ostatniego stanu pierwszej serii1145. Widać stąd, że trudność, na którą 

wskazuje Mehlberg, dotyczy właściwie pamięci „wtórnej" (ponownego przypomnienia). 

Obiektywnie bowiem biorąc: „ostatni" mój stan psychiczny dnia poprzedniego był 

niewątpliwie w czasie snu (choć zazwyczaj sobie tego nie uświadamiam) przypomniany 

retencjonalnie w następujących po nim bezpośrednio (nieuświadomionych przeze mnie 

wyraźnie) stanach, po których nastąpił - na zasadzie przechodniości - pierwszy mój stan dnia 

następnego. Z przyjętego tu punktu widzenia zawarta w (D3) modyfikacja definicji (D2) 

wydaje się zbędna. Mehlberg zauważa, że (D3) pozwala jedynie przerzucić most między 

odseparowanymi stanami, ale nie pozwala na wypełnienie luki. Jednak z punktu widzenia 

(który można określić zasadą ciągłości życia świadomego i automatyzmu działania pamięci 

retencjonalnej) żadne „wypełnianie" nie jest w ogóle potrzebne, gdyż - ograniczając się do 

retencji - można przyjąć, iż w życiu świadomym nie występują luki, lecz jedynie rozmaite 

stopnie intensywności przeżyć1146. 

                                                                                                                                                                                     
 

1145 Tamże. Adekwatność tego określenia można podważać na tej podstawie, iż da się pomyśleć wyjątek: 
sytuacja, w której pierwszy mój dzisiejszy stan jest przypomnieniem mojego ostatniego stanu wczorajszego, a 
nie przypominam sobie żadnego stanu pomiędzy tymi stanami. 

 

1146 Niżej (podrozdział 8. niniejszego rozdziału) zwracam uwagę, że McTaggart uznaje ciągłość obiektywnej 
serii C, która leży u podstaw naszej percepcji czasu. We śnie zmniejsza się tylko zakres i jasność postrzegania, 
lecz ono samo nie ustaje (J.M.E. McTaggart, The Nature..., s. 264-265).  

 
 



314 
 

Trzeba tu podkreślić, że fenomenologiczne relacje czasowe są - podobnie jak fizykalne - 

ugruntowane obiektywnie, tj. niezależnie od naszych subiektywnych możliwości lokalizacji 

czasowej pewnych stanów. Nie można raczej przyjąć - jak chce Mehlberg - istnienia takich 

specyficznych fenomenów psychicznych, zachodzących między dwiema seriami fenomenów 

poprzedzających je i następujących po nich, które nie są połączone żadnym łańcuchem 

pamięci (any chain of memories) z jakimiś fenomenami z tych serii. Pośrednio zawsze łączyć 

je będzie pamięć retencjonalna. Co innego zatem, oparty na retencji, obiektywny fenomeno-

logiczny porządek czasowy, a co innego intuicyjna, subiektywna możliwość jego określenia. 

Sam Mehlberg nie dostrzega jednak automatyzmu i „nieuchronności" retencji. Otóż 

wskazuje on, że (D1) wymaga uzupełnienia także z tego powodu, iż psychiczny stan X, 

następujący po stanie Y, może nie zawierać w sobie pamięci Y nie tylko wtedy, gdy odległość 

w czasie jest zbyt duża, lecz także wtedy, gdy jest zbyt mała. Mehlberg przyjmuje, że jeśli po-

strzegam dostatecznie krótko trwający ruch, na przykład swobodny spadek ciała, to „żadna 

pamięć wcześniejszej fazy ruchu nie zawiera się w percepcji fazy późniejszej"1147. Cały ruch 

jest tu percypowany naraz, w całości jako rodzaj „czasowej figury"1148. Uwaga ta wyraźnie 

wskazuje, że Mehlberg niedostatecznie skrupulatnie odróżnia (lub zgoła nie odróżnia wcale) 

przypomnienia ponownego (pamięci „wtórnej"), które zwykle bywa uświadomione, od 

„automatycznej", spontanicznej i najczęściej - na poziomie doświadczenia potocznego - 

nieuświadamianej retencji. Poza tym we wskazywanym przypadku może zachodzić różnica 

między subiektywnym odbiorem danej percepcji a rzeczywistym jej przebiegiem. Nie można 

przecież wykluczyć, że pewne percepcje, które jawią mi się jako momentalnie ujmujące 

swoje przedmioty en bloc, są faktycznie rozciągniętymi w czasie procesami. Procesualności 

tej nie możemy jednak rejestrować ze względu na - jak można przypuszczać - pewne 

ograniczenia podmiotowe1149. Mehlberg nie bierze jednak takiej możliwości pod uwagę i 
                                                           

1147 „[...] no memory of an earlier phase of the motion is contained in the perception of a later phase" (H. 
Mehlberg, Time..., vol. I, s. 171). 
 

1148 Tamże. 

1149 Psychologowie często wskazują na ograniczenia naszej percepcji. Dobbs podaje przykład dwóch odgłosów, 
które dzieli tak krótki interwał czasowy, że chociaż mamy wyraźną świadomość ich następstwa, to nie potrafimy 
w sposób pewny i jednoznaczny uporządkować ich względem relacji wcześniejszości (H.A.C. Dobbs, The 
Dimensions..., s. 274—275). Przywołany autor widzi tu analogię między bardzo „bliskimi" percepcjami  a 
liczbami zespolonymi, które – w przeciwieństwie na przykład do liczb rzeczywistych –  nie mają prostego 
linearnego uporządkowania (tamże, s. 288). Oczywiście istnienie określonego progu wrażliwości na porządek 
czasowy nie oznacza, że – obiektywnie biorąc – nie jest on jednoznaczny. Często wskazuje się, że badania z 
zakresu psychologii percepcji pokazują, że percepcja zmysłowa - przynajmniej w pewnych zakresach - nie może 
być obiektywnym wyznacznikiem strzałki. Co do tego ograniczenia można mieć jednak  wątpliwości. Jeśli 



315 
 

proponuje wprowadzić dwa różne porządki czasowe, związane - jak to ujmuje - z porządkiem 

intuicyjnym: „czas percepcji i czas pamięci"1150. Czas pamięci jest według niego 

anizotropowym porządkiem ufundowanym na asymetrycznej relacji następstwa określonej w 

(D1). Percepcja „figur czasowych" z kolei - przeciwnie - wiąże się z porządkiem izo-

tropowym1151.  

Trudno mi jednak zrozumieć postulowaną przez Mehlberga dystynkcję, gdyż percepcja 

„figury czasowej" dokonuje się albo momentalnie, „od razu" dana jest „postać", albo jest 

„rozciągnięta w czasie". Jeśli zachodzi to pierwsze, to w ogóle nie mamy podstaw mówić o 

jakimkolwiek porządku1152; jeśli zaś to drugie, to „automatycznie" działa retencja, 

wprowadzając fenomenologiczną strzałkę. Sam fakt, że spostrzeganą „figurę" nazywa 

Mehlberg „figurą czasową [kursywa - M. Ł.]", zdaje się świadczyć, że intuicyjnie skłania się 

raczej ku drugiej z zaproponowanych interpretacji. W świetle powyższych uwag 

postulowanie dwóch porządków czasowych wydaje mi się „mnożeniem bytów ponad 

konieczność" - tym bardziej że rozróżnienie to zakłada separację dwóch czynników, które - 

fenomenologicznie biorąc - są nierozerwalnie sprzęgnięte: spostrzegania i pamięci. Zachodzi 

bowiem sensowne przypuszczenie, że każda aktualna impresja (spostrzeżenie) odsyła do 

zatrzymanych w pamięci przeżytych wcześniej treści1153, tj. pojawia się zawsze na jakimś tle 

(empiriokrytycy mówili na przykład o „masach apercepcyjnych"). To właśnie - jak można 

przypuszczać - ma na uwadze także Husserl, gdy w swej fenomenologicznej analizie czasu 

pisze: „Teraźniejszość zawsze jest zrodzona z przeszłości"1154. Poza tym jeśli nawet istnieją 
                                                                                                                                                                                     

wziąć na przykład słynne doświadczenie z sześcianem Neckera (tamże, s. 280-285), w którym dochodzi do 
odwrócenia percypowanego porządku przestrzennego (raz jedna, raz druga ściana sześcianu jawi się jako 
przednia), to można powiedzieć, że choć zmienia się porządek percypowanych kształtów, to porządek aktów 
percepcji się nie zmienia: spostrzeżenia prezentujące odwrócone następstwo kształtów następują po tych, w 
których prezentowało mi się następstwo wyjściowe. Strzałka zostaje zachowana. 

 
 

1150 „[...] the time of perception and the time of memory" (H. Mehlberg, Time...,t.. I,s. 172). 
 

1151 Tamże. 

1152 Trudno przecież utrzymywać, że dana „momentalna percepcja” następuje po sobie samej (relacja następstwa 
nie jest zwrotna). 
 

1153 Przy czym nie muszą to być zawsze treści bezpośrednio, żywo uświadamiane. 
 

1154 E. Husserl, Wykłady..., s. 157. 
 



316 
 

momentalne percepcje pewnych całości, jakieś podstawowe jednostki doświadczenia, to za 

takie należałoby uznać wrażenia, w których momentalnie prezentuje się nam jakaś 

pojedyncza jakość (cecha) percypowanego przedmiotu. Momentalność spostrzeżeń, 

rozumianych jako prezentujących zespoły jakości (cech)1155, budzi już większe wątpliwości - 

w każdym razie nasza możliwość jednoczesnego ujęcia pewnej mnogości jakości jest z 

pewnością ilościowo ograniczona. Ponadto jeśli nawet uznamy istnienie momentalnych 

percepcji, to nie można zredukować do nich poznania zmysłowego, które opiera się przecież 

na następstwie wrażeń lub spostrzeżeń, a tym samym nieuchronnie zakłada pamięć. 

Rozważając asymetrię relacji następowania po (succession) w kontekście (D1), Mehlberg 

zwraca uwagę, że asymetria ta sprowadza się do faktu, że jeśli jakiś psychiczny stan X 

zawiera przypomnienie stanu Y, to Y nie będzie zawierał przypomnienia stanu X. Filozof 

dodaje jednak, że – mimo niekwestionowalnego potwierdzenia tego faktu przez obserwację – 

jest możliwe, iż w pewnych szczególnych wypadkach niektóre indywidua mogą doznawać 

stanów psychicznych zawierających pamięć stanów, które następują po nich z punktu 

widzenia „uniwersalnego czasu"1156. Tej dziwniej supozycji Mehlberg nie popiera jakimś 

przykładem czy choćby tylko próbą konkretyzacji. Wydaje się, że mogłaby ją ilustrować taka 

oto konstrukcja: w czasie t1 profeta doznaje jasnowidzenia co do przyszłego zdarzenia Z, 

które nastąpi w czasie t3. W pośrednim zaś czasie t2 profeta przypomina sobie treść swojego 

jasnowidzenia z czasu t1. Zakładając, że przypomnienie treści jasnowidzenia Z jest tym 

samym, co przypomnienie Z, mielibyśmy sytuację, w której profeta pamięta coś, co 

obiektywnie dopiero nastąpi. Abstrahując już od „irracjonalizmu" argumentów powołujących 

się na jasnowidzenie, wydaje się, że nie można utrzymać wskazanego tu założenia. 

Przypomnienie sobie bowiem treści proroctwa jest czymś innym zgoła niż przypomnienie 

sobie „żywej" percepcji prorokowanego zdarzenia Z. 

Kończąc rozważania nad funkcją pamięci w fenomenologicznym określaniu strzałki 

czasu, należy zwrócić uwagę, że Mehlberg nie zapoznaje zupełnie „czasowej" roli pamięci 

retencjonalnej. Są bowiem takie fragmenty jego wypowiedzi, które wyraźnie wskazują na 

fundamentalną rolę pamięci „pierwotnej" (retencji) w konstytucji „intuicyjnego" pojęcia 

czasu. Zauważa on na przykład, że czas (w intuicyjnym sensie) przestałby płynąć, jeśli 

                                                           
1155 Por.: Z.Cackowski, O teorii poznania i poznawania. Warszawa 1968, s. 51-52. 
 

1156 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 186. 
 



317 
 

momentalne psychologiczne stany byłyby całkowicie zapominane bezpośrednio po tym, jak 

zajdą1157. Co więcej, Mehlberg sugeruje, że bez tej „automatycznej" pamięci nie tylko nie 

można wprowadzić relacji następstwa, ale także - równoczesności1158;  nie jest on jednakże w 

tym wypadku konsekwentny. Można nawet stwierdzić, że w swych rozważaniach nad 

intuicyjnymi podstawami uznania strzałki czasu Mehlberg często nie dostrzega w należytym 

stopniu roli pamięci retencjonalnej oraz - co jest poniekąd tego konsekwencją - myli 

subiektywny poziom psychologiczny (rozmaite ograniczenia pamięci „wtórnej", ponownego 

przypomnienia) z „obiektywnym" - fenomenologicznym. To właśnie na tym drugim poziomie 

odnajdujemy - jak można przypuszczać - nieodwracalny porządek następstwa, związany z 

„działaniem" retencji. 

Oczywiście wskazywaną wyżej rolę retencji można rozmaicie kwestionować. Ze względu 

na brak miejsca zasygnalizuję tu tylko, że jednym z zastrzeżeń wobec retencji jako 

fenomenologicznego wyznacznika strzałki czasu mogłoby być to, iż - jak wskazują niektórzy 

psychologowie - porządek czasowy spostrzeżeń (spostrzeganych fenomenów), które dzieli 

bardzo krótki czas, jest trudny do ustalenia na poziomie percepcji1159. Myślę jednak, że 

obiekcję tę można próbować uchylić, rozróżniając między naszą - zawodną przecież - 

zdolnością percepcji a „obiektywnym", fenomenologicznym sposobem funkcjonowania pa-

mięci retencjonalnej. 

Podsumowując powyższe rozważania, można wskazać na trzy zasadnicze funkcje pamięci, 

związane z czasem fenomenologicznym: l) pamięć jest zasadą tożsamości (ciągłości, 

jedności) strumienia świadomości (funkcja ontyczna); 2) pamięć pozwala nam rozpoznać 

czasowość bytu (funkcja epistemiczna)1160; 3) jak przyczynowość na poziomie 

                                                           
1157 Tamże, s. 173. 

1158 Równoczesność bowiem można potraktować jako graniczny przypadek następstwa. Łatwo zdefiniować 
równoczesność w terminach następstwa: stany X i Y są równoczesne, jeśli zachodzą między tymi samymi 
stanami lub – co na jedno wychodzi – jeśli każdy stan, który jest późniejszy lub wcześniejszy w stosunku do 
jednego z nich, jest również późniejszy lub wcześniejszy w stosunku do drugiego (tamże, s. 173). 
 

1159 H.A.C. Dobbs, The Dimensions..., s. 274-275. 
 

1160W przeciwieństwie do ujęcia Kantowskiego można przypuścić, że nie tyle sam czas (jako forma 
zmysłowości) jest czymś apriorycznym, ile aprioryczna jest funkcja (władza) pamięci, pozwalająca nam 
„automatycznie" rozpoznać czasowość rzeczywistości. Ze względu na „automatyzm" retencji doświadczenie 
czasu jest tak powszechne, że stanowi niejako „tło" wszystkich innych zjawisk. Stąd - jak można przypuszczać - 
wzięła się myśl Kanta o aprioryczności czasu. 



318 
 

ontologicznym, tak pamięć na poziomie fenomenologicznym zapewnia istnienie strzałki 

(nieodwracalność) czasu1161. 

Kończąc tę część rozważań, pozwolę sobie jeszcze na krótką i nieco swobodną refleksję 

metafizyczną. Jeżeli pamięć stanowi władzę konstytutywną dla uformowania się pojęcia 

czasowości, a czasowość jest (jak ujmował to np. Heidegger) pierwszorzędną charakterystyką 

egzystencji jestestwa1162, to należy uznać, że świadomość przeszłości (pamięć) jest 

konstytutywna dla bytu świadomego (jestestwa). Wyrażając to jeszcze inaczej: jeśli „dusza" 

jest czymkolwiek, to raczej nie substancją, lecz funkcją - „dusza" jest pamięcią. Pogląd ten 

jest zgodny zarówno z monizmem materialistycznym, jak i z duchem brzytwy Ockhama. 

 

 

 

 

 

 

 

                                                                                                                                                                                     
 

1161 W kontekście przeprowadzonych wyżej rozważań nad stosunkiem między pamięcią a naszym poczuciem 
oraz pojęciem czasu trudno mi się zgodzić z sugestią Whitrowa, iż świadomość teraźniejszości jest najbardziej 
fundamentalnym czasowym doświadczeniem (G.J. Whitrow, The Natural..., s. 77). Z uzasadnianego wyżej 
punktu widzenia to wyróżnione miejsce należałoby przyznać raczej świadomości przeszłości. 
 

1162 M. Heidegger, Bycie... 
 



319 
 

7. Podstawowe relacje czasowe a zmienność 

 

Czytelnik może zastanawiać się, dlaczego zagadnienie obiekywności tensów podejmuję 

właśnie w kontekście fenomenologicznym, a nie w ramach prowadzonych w poprzednich 

dwóch rozdziałach rozważań ontologicznych i fizykalnych. Otóż powody są co najmniej dwa. 

Pierwszy - „negatywny" - wiąże się z częstym w filozofii czasu przypisywaniem tensom 

charakteru li tylko intencjonalnego (św. Augustyn). Za powód „pozytywny" można uznać 

fakt, że - niezależnie od tego, czy nadajemy tensom znaczenie jedynie intencjonalne 

(związane ze spełniania pewnych aktów świadomych) czy transcendentne - doświadczenie 

fenomenologiczne zdaje się odgrywać podstawową rolę w rozpoznaniu tensów. Fakt, że 

czasem w rozdziale tym przeplatać się będą wątki fenomenologiczne z fizykalnymi, może być 

odczytany jako wyraz jedności ontycznej świata, a zarazem jako argument za obiektywnością 

tensów: mimo dużej wagi introspekcji w poznaniu tensów nie należy zbyt pochopnie 

przypisywać jej w tym względzie roli czynnika konstytuującego. 

Chociaż często podkreśla się, że podstawową rolę w formowaniu się fizycznego pojęcia 

czasu odgrywają dwa stosunki: równoczesności on następstwa – lub ogólniej –

równoczesności oraz nierównoczesnosci (ten ostatni ma dwa warianty: wcześniejszy od lub 

późniejszy od)1163, to wielu filozofów zajmujących się czasem uważa, że dla czasowości bytu 

konstytutywny jest „element dynamiczny" (stawanie się, zmienność), który wiąże się właśnie 

z rozróżnieniem tensów1164. Niektórzy zwracają też uwagę, że rozróżnienie PE, T, PY jest 

bardziej fundamentalną dystynkcją czasową niż wcześniej i później, gdyż ta ostatnia jest 

definiowalna w terminach pierwszej, a nie odwrotnie1165. Istotnie, wprowadzenie relacji 

czasowych: równocześnie, wcześniej, później nie wystarcza do wyznaczenia tensów1166. Ani 
                                                           

1163 M. Hempoliński, Filozofia..., s. 155. 
 

1164 J.M.E. McTaggart, The Unreality..., s. 25-27. 
 

1165 M. Dorato, Time..., s. l. Mellor na przykład pisze: „one event is earlier than another if and only if its ever-
changing tenses make it present first" (D.H. Mellor, The Unreality of Tense, [w:] The Philosophy of Time, eds. 
R. Le Poidevin, M. MacBeath, Oxford 1993, s. 49. Patrz też: G.J. Whitrow, The Natural..., s. 351. Odmiennego 
zdania w kwestii definiowalności poszczególnych relacji czasowych jest Augustynek (Z. Augustynek, Time...). 
 

1166 M. Hempoliński, Filozofia..., s. 166. 
 



320 
 

bowiem równoczesność, ani relacja wcześniejszości czy późniejszości zdarzeń nie są w 

jednoznaczny sposób powiązane z teraźniejszością, przeszłością i przyszłością. Zdarzenia 

równoczesne, a także wcześniejsze i późniejsze względem siebie występują zarówno w teraź-

niejszości, jak i w przeszłości oraz przyszłości1167. Samo zaś zdarzenie teraźniejsze jest 

zarazem równoczesne, późniejsze i wcześniejsze względem pewnych zdarzeń. 

Innym aspektem wskazywanej tu różnicy jest taka okoliczność, że związki wcześniej, 

równocześnie i później są niezmienne w czasie. Jeśli na przykład prawdą jest, że mój ojciec 

urodził się przede mną, to pozostanie to prawdą na zawsze1168. Jeżeli jednak stwierdzę w 

odniesieniu do jakiegoś zdarzenia, że należy ono do przyszłości, to - ze względu na 

możliwość „przesunięcia" się tego zdarzenia do teraźniejszości czy przeszłości1169 - 

stwierdzenie moje będzie miało ograniczoną obowiązywalność1170. 

Na poziomie formalnym (logika temporalna) różnicę między relacją następstwa 

czasowego a podziałem na przeszłość, teraźniejszość i przyszłość można pokazać, odwołując 

się na przykład do tego, że zdania „Montreal będzie siedzibą następnej olimpiady" oraz 

„Montreal jest siedzibą następnej olimpiady" nie są równoznaczne. To, że termin „następny" 

nie oznacza „przyszły", widać z tego, że pierwsze z przytoczonych zdań można przedstawić 
                                                           

1167 Oczywiście jest tak, gdy teraźniejszość rozumiemy nie jako „punktowe teraz", ale jako pewien interwał. W 
przeciwnym bowiem razie nie możemy uznać, że w teraźniejszości realizują się stosunki: wcześniejszy lub 
późniejszy. Teraźniejszość byłaby powiązana z relacją równoczesności. Zbiór zdarzeń równoczesnych wobec 
jakiegoś wyróżnionego zdarzenia stanowiłby j e g o teraźniejszość. Widać jednak z tego, że teraźniejszość 
byłaby pojęciem względnym. Zarówno zdarzenia przeszłe, jak i przyszłe jako równoczesne z pewną grupą 
innych zdarzeń miałyby swoją teraźniejszość. 
 

1168 Chyba że zaakceptujemy hipotezę czasu odwracalnego lub koncepcję czasu zamkniętego (kołowego). 
 

1169   Ściśle biorąc, właściwy byłby tu porządek odwrotny: „strumień czasu” płynie od przeszłości, poprzez 
teraźniejszość, ku przyszłości. Mówienie zaś, że to przyszłość przechodzi w teraźniejszość, a dalej – w 
przeszłość, jest nieuprawnionym przyznawaniem przyszłości statusu realności – jakimś rodzajem finalizmu 
Przyszłość nie staje się jednak teraźniejszością, gdyż jej nie ma. Inaczej: nie „jutro”, lecz „wczoraj” staje się 
„dziś”. Jeszcze zaś ściślej: zdarzenia teraźniejsze przyczynują swoje późniejsze skutki i odchodzą w przeszłość – 
i w takim tylko sensie można mowić, że przeszłość przechodzi w teraźniejszość. 
 

1170 Patrz: K.G. Denbigh, Świat..., s. 21. Podobnie prawda, że coś jest teraźniejsze, nie pozostaje niezmienna. 
Podobieństwo w omawianym względzie do związków przed, równocześnie i po wykazuje jedynie przeszłość. 
Wydarzenie raz umiejscowione w przeszłości nie może z niej już wypaść - chyba że dopuścimy koncepcję 
odwróconego bądź kołowego czasu. 
 



321 
 

jako koniunkcję: „Montreal jest stolicą następnej olimpiady i ten stan rzeczy należy do 

przyszłości”1171. Odmienność (niesprowadzalność) tych dwóch podstawowych trychotomii 

często próbowano wyjaśnić, tłumacząc, że o ile relacje równoczesny, wcześniejszy, późniejszy 

mają obiektywny sens fizyczny, o tyle podział czasu na PE, T, PY ma sens wybitnie 

subiektywny, zależy całkowicie od czynnika podmiotowego, świadomościowego1172. 

Klasykiem takiego ujęcia jest św. Augustyn, który utrzymywał, że trójpodział PE, T, PY oraz 

swoiste stosunki między tymi dziedzinami (przechodzenie przyszłości, przez teraźniejszość, 

w przeszłość) są możliwe „tylko dzięki temu, że w umyśle [...] istnieją trzy funkcje: 

oczekiwanie, uwaga i pamięć. To, czego umysł oczekuje, poprzez to, na co zwraca uwagę, 

przechodzi w to, co on zapamiętuje"1173.Zostawiając na razie kwestię, czy podstawy 

rozróżnienia na PE, T, PY są li tylko subiektywne, tj. dostarczane jedynie przez 

doświadczenie wewnętrzne, czy może istnieją fizykalne podstawy jego wprowadzenia, 

zastanówmy się, czy idea czasu musi w ogóle obejmować ten triadyczny podział, a jeśli tak, 

to do czego jego uwzględnienie jest potrzebne, Jeśli założymy, że ontologiczną podstawą 

pojęcia czasu jest szeroko rozumiana zmienność świata1174, to - jak podkreśla wielu 

                                                           
1171 Por.: R.P. McArthur, Tense Logic, s. 3. 
 

1172 M. Hempoliński, Filozofia..., s. 165-167. 
 

1173 Św. Augustyn, Wyznania, s. 373. Często zdarza się, że współcześni filozofowie powtarzają w różnych 
parafrazach owo Augustyńskie przekonanie. Watanabe na przykład wiąże przyszłość, teraźniejszość i przeszłość 
z - odpowiednio - wartością, działaniem i wiedzą (S. Watanabe, Creative Time, s. 160). Augustynek z kolei 
analizuje nowszą wersję subiektywistycznego rozumienia tensów (lingwistyczna koncepcja tensów), zgodnie z 
którą przez przeszłość (by ograniczyć się do jednego z tensów jako przykładu - pozostałe dwie definicje są 
analogiczne) zdarzenia x rozumiemy zbiór wszystkich zdarzeń y wcześniejszych od tego zdarzenia, a samo 
zdarzenie x jest wypowiedzeniem stwierdzenia, że y należy do przeszłości (Z. Augustynek, Time..., s. 106-107). 
Tensy jako zrelatywizowane do pewnych zdarzeń językowych mają charakter subiektywny. Przy czym zgadzam 
się z Augustynkową krytyką subiektywnego ujęcia tensów. To ostatnie oznacza bowiem subiektywne 
potraktowanie takich kategorii ontologicznych, jak: stawanie się, powstawanie, ginięcie, co kłóci się na przykład 
z elementarnym założeniem „historii naturalnej" o obiektywnym istnieniu przedludzkich etapów ewolucji 
kosmosu (por.: tamże, s. 110-111). Niżej chciałbym jednak spróbować dokładniej niż Augustynek pokazać 
możliwość obiektywistycznej interpretacji tensów. 
 

1174 W podstawowym sensie pojęcie czasu można uważać za epistemiczne odzwierciedlenie ruchu (zmienności). 
Jeśli mówimy, że zmiana zachodzi w czasie, to jest to pleonazm. Czasowość jest po prostu zmiennością i 
charakteryzuje każdy ruch (zmienność) bez względu na jego charakter. W tym wypadku „nie należy mnożyć 
bytów ponad konieczność": nie ma zmiany i czasu, w którym ta zmiana zachodzi, jako odrębnych elementów 
rzeczywistości. Czas jest pojęciem, jakie tworzymy, rozpatrując jeden ruch (zmianę) względem innego. Innymi 
słowy: „[...] tylko zmiana jest rzeczywistością fizyczną, podczas gdy »czas« nie jest niczym więcej niż pewnym 
bytem pojęciowym” (K..G. Denbigh, Świat..., s. 30). 
 



322 
 

filozofów1175 - trudno jest się obejść bez dystynkcji PE, T, PY, gdyż implikuje ją pojęcie 

zmienności. Jej zaprzeczenie prowadziłoby zatem do negacji realności zmiany, czyli do 

koncepcji wszechświata blokowego, zgodnie z którą cała rzeczywistość „zdarza" się 

momentalnie i wszystko jest Jednoczesne" (istnieje en bloc)1176. Mówiąc ściślej: jeśli 

scharakteryzujemy jakieś zdarzenie (stan, rzecz) Z1 jako wcześniejsze (lub późniejsze czy 

równoczesne) od innego zdarzenia (stanu, rzeczy) Z2, to nie dojdziemy w ten sposób 

automatycznie do pojęcia zmienności. Zdarzenia uporządkowane przez relacje: wcześniejszy, 

równoczesny, późniejszy (W, R, P) mogą bowiem być od siebie w znacznym stopniu 

ontycznie niezależne (należeć do „różnych" dziedzin bytu), a wtedy trudno w ogóle uznać 

jedno z nich za należące do przeszłości albo teraźniejszości, albo przyszłości drugiego1177. 

Wielka Rewolucja Francuska jest wcześniejsza ode mnie, ale nie można powiedzieć, by 

należała do mojej przeszłości1178. Co innego zatem znaczy powiedzieć, że B jest wcześniejsze 

niż A, a co innego - stan S1 układu A należy do przeszłości układu A w stanie S2. Zmienność 

zawsze jest zmiennością czegoś (jakiejś substancji, układu fizycznego itp.) i dlatego zakłada 

wzajemne powiązanie zdarzeń (stanów, faz) w obrębie całości, o której zmienności 

orzekamy1179 - a tym samym tożsamość (jedność i ciągłość istnienia) owej całości we 

wszystkich fazach jej zmienności1180. Samo takie powiązanie zdarzeń (stanów) w pewną 
                                                           

1175 Patrz np.: M. Hempoliński, Filozofia..., s. 173, patrz też np.: J.M.E. McTaggart, The Unreality..., s. 25. 
 

1176 McTaggart uważa, że w koncepcji „czterowymiarowej" (w której czas traktowany jest „statycznie", 
analogicznie do wymiaru przestrzennego) nie ma realnej zmiany. Zmiana jest tylko pozorna, jak wtedy, gdy 
mówimy: krajobraz zmienia się, gdy podróżujemy. W gruncie rzeczy jednak nie zmienia się, tylko jest różny w 
różnych miejscach (patrz: M. Dummett, Truth..., s. 51. Patrz też: S. Savitt, Being...). Dokładniej o wszechświecie 
„blokowym" piszę niżej, podrozdział 9. Więcej zaś na temat związków między pojęciem zmienności a tensami 
oraz relacją poprzedzania/następstwa znajdzie czytelnik np. w: M. Dorato, Time..., s. 1-41 i nn. 
 

1177 Tę sytuacje miał chyba na uwadze Broad, pisząc: „Now it is conceivable that there might have been 
suecession no history" (C.D. Broad, Scientific Thought, s. 406; patrz też: s. 407). 
 

1178 Dopiero w ramach szerszego układu - dziejów świata, moje zaistnienie można „umieścić" w przyszłości 
Wielkiej Rewolucji Francuskiej. Problem polega jednak właśnie na tym, że bez wyboru jakiegoś „układu 
odniesienia", bez określenia całości, względem której rozpatrujemy relację wcześniej (później), mówienie o 
zmienności czy historii nie ma sensu. 
 

1179 Związki takie można zresztą rozmaicie interpretować: kauzalnie, funkcjonalnie, teleologicznie czy 
holistycznie. 
 

1180 Por.: C.D. Broad, Scientific Thought, s. 408. 
 



323 
 

zmieniającą się całość nie wystarczy jednak (choć można je chyba traktować jako warunek 

konieczny) do tego, by relacje W, R i P - odniesione do danej ewoluującej całości - 

ustanawiały jej - odpowiednio - przeszłość, teraźniejszość i przyszłość1181. Jest mianowicie 

pewien podstawowy, niezbywalny - jak się zdaje - warunek takiej wyprowadzalności: 

musimy mieć już uprzednio wyróżnione w ewoluującym układzie pewne zdarzenie (stan) 

jako teraźniejsze (aktualny)1182. Wszystkie zdarzenia (stany) wcześniejsze od zdarzenia 

wyróżnionego jako teraźniejsze1183 w danym układzie stanowią przeszłość tego układu, 

równoczesne z nim - jego teraźniejszość, a późniejsze od niego - przyszłość1184. Na przykład 

jeśli zdarzenie Z1 jest wcześniejsze od pewnego teraźniejszego zdarzeni Z2 i oba te zdarzenia 

dokonują się w obrębie tego samego procesu (są ontycznie powiązane), to możemy mówić, że 

Z1 należy do przeszłej fazy tegoż procesu lub do przeszłości przedmiotu (układu), w którym 

dokonuje się ten proces1185 – przy czym kategoria teraźniejszości zdaje się odgrywać w tym 
                                                           

1181 Jeśli bowiem pewne zdarzenie Z1 jest wcześniejsze od zdarzenia Z2, to oba te zdarzenia mogą należeć 
zarówno do przeszłości, jak i do przyszłości zmieniającego się j układu, w którego obrębie zachodzą. To zaś, czy 
zdarzenia te mogłyby należeć do teraźniejszości danego układu, zależy od tego, czy teraźniejszość będziemy 
rozumieć „punktowo", czy jako pewien interwał. 
 

1182 W tym momencie widać - jak sądzę - nieredukowalność triady PE, T, PY do relacji W, R, P. Przy czym 
Augustynek podaje definicje tensów w terminach McTaggartowskiej serii B (Z. Augustynek, Time..., s. 30), ale 
są to definicje „względne", np.: przeszłość x to zbiór tych wszystkich zdarzeń y, które są wcześniejsze od x. 
Filozof zwraca też uwagę, że możliwe są konwersy takich definicji, tj. definiowanie relacji czasowych serii B w 
terminach tensów (tamże, s. 116). 
 

1183 Istnienie podstaw do wyróżnienia teraźniejszości w sensie „absolutnym" (w sensie względnym za 
teraźniejszość każdego zdarzenia można uznać zbiór wszystkich zdarzeń z nim równoczesnych - w tym sensie 
byłoby wiele teraźniejszości, a tym samym przeszłości i przyszłości) w danym układzie fizycznym jest 
problematyczne. Niektórzy badacze mają wątpliwości, czy w ogóle da się znaleźć obiektywne (tj. niezależne od 
spełniania pewnych aktów świadomych) podstawy wprowadzenia pojęcia teraźniejszości. Sprawę tę rozpatruję 
dokładnie niżej. 
 

1184 Wyróżnioną rolę teraźniejszości w konstytucji triady PE, T, PY podkreśla - z subiektywnego punktu 
widzenia - św. Augustyn: „I właściwie nie należałoby mówić, że istnieją trzy dziedziny czasu - przeszłość, 
teraźniejszość i przyszłość. Może ściślejsze byłoby takie ujęcie, że istnieją następujące trzy dziedziny czasu: 
obecność rzeczy minionych, obecność rzeczy teraźniejszych, obecność rzeczy przyszłych. Jakieś tego rodzaju 
trzy dziedziny istnieją w duszy; ale nigdzie indziej ich nie widzę. Obecnością rzeczy przeszłych jest pamięć, 
obecnością rzeczy teraźniejszych jest dostrzeganie, obecnością rzeczy przyszłych - oczekiwanie" (Św. 
Augustyn, Wyznania, s. 362). 
 

1185 Zaproponowałem definicję tensów, która w definiensie odwołuje się do relacji W, R, P. Tego typu opcje w 
definiowaniu tensów przyjmuje mutatis mutandis Augustynek (Time...). Niektórzy autorzy obierają jednak w 
definiowaniu kierunek odwrotny. McTaggart na przykład uważał, że relacje wcześniej I później zależą od tensów 
(od A-serii), i tak je określał: „The term P is earlier than the term Q, if it is ever past while Q is present, or 
present while Q is future" (J.M.E. McTaggart, The Nature..., s. 271). Przy czym brał również pod uwagę 



324 
 

kontekście wyróżnioną rolę1186. Trudno bowiem z danego stanu przeszłego jakiegoś układu 

wyprowadzić za pomocą relacji W, R, P pozostałe dwa człony triady PE, T, PY 1187. W tym 

wypadku wszystkie stany rozpatrywanego układu wcześniejsze od wyróżnionego oraz z nim 

równoczesne będą należały do jego przeszłości. Jeśli zaś chodzi o stany późniejsze, to będą 

należały albo także do przeszłości, albo do teraźniejszości, albo do przyszłości. Widać tu 

zatem wyraźny brak jednoznaczności w określaniu dziedzin czasu, do których należą stany 

układu pozostające w określonej relacji czasowej do pewnego stanu wyróżnionego. W tym 

wypadku punktem wyjścia był pewien stan przeszły danego układu, ale - jak łatwo zauważyć 

- z analogiczną sytuacją będziemy mieć do czynienia, gdy punktem wyjścia zaproponowanej 

tu konstrukcji uczynimy jakiś wybrany stan przyszły danego układu. 

Z logicznego punktu widzenia można przyjąć, że podkreślany przeze mnie szczególny 

status pojęcia teraźniejszości, jeśli chodzi o konstytucję triady PE, T, PY na podstawie relacji 

W, R, P, znajduje swój wyraz w poglądzie jednego z twórców logiki temporalnej, Priora, 

który za zbędne uważał wprowadzanie do swego systemu osobnego operatora dla czasu 

teraźniejszego (it is the case that). Zdaniem Priora do zbudowania logiki temporalnej 

wystarczą operatory czasu przeszłego i przyszłego, odpowiednio: „it has been the case that" 

oraz „it will be the case that1188. Stanowisko swoje logik uzasadnia m.in. tym, iż warunki 

prawdziwości zdania „It is the case that Professor Carnap is flying to the moon" są 

identyczne jak dla zdania „Professor Carnap is flying to the moon"1189. Nieco zaś bardziej 

„metafizycznie" Prior uzasadnia to tak: „teraźniejszość teraźniejszości pewnego zdarzenia lub 

stanu jest równoczesna z teraźniejszością tego zdarzenia lub stanu, a ta z kolei jest 

                                                                                                                                                                                     
możliwość odwrotnego „kierunku definiowania" (tamże). 
 

1186 Tę specyfikę teraźniejszości podkreśla także Dorato: „Pastness and futurity are mind-independent if  'being 
present' is, since past and future are, respectively, just what is earlier and later than the present" (M. Dorato, 
Time..., s. 10). 
 

1187 Potwierdzenia przyjmowanej tu pierwotności A-serii (a w szczególności pojęcia teraźniejszości) wobec serii 
B można doszukiwać się u Dorata, który tak określa związek między obiema seriami: „The passage of time will 
then be the successive actualization of the B series-at-a-time-t  for increasing t" (tamże, s. 11). Wypowiedź ta 
wyraźnie sugeruje konieczność odnoszenia relacji konstytuujących serię B do aktualnego czasu t. 
 

1188 A.N. Prior, Time..., s. 8-9. 
 

1189 Tamże, s. 9-10. 



325 
 

równoczesna z samym tym zdarzeniem lub stanem"1190. Przyszłość teraźniejszości (zdarzenia 

lub stanu) jest zaś równoczesna z przyszłością samą - i podobnie teraźniejszość przyszłości.  

Prior zwraca też uwagę, że idea niezbędności wprowadzenia do logiki temporalnej 

specjalnego operatora czasu teraźniejszego ma wyjątkowo niefortunne konsekwencje 

formalne. Konieczność takiego operatora oznacza bowiem, że bez niego wyrażenia, do 

których go dołączamy, nie byłyby sądami (propositions), a w każdym razie nie sądami 

czasowymi (tensed propositions). To oznaczałoby dalej, że operatory czasu formują sądy 

czasowe wyłącznie z zestawień rzeczowników i czasowników lub z sądów nieczasowych 

(untensed). Konsekwencją tego byłby - zdaniem Priora - zakaz iterowania operatorów 

czasowych lub dołączania ich do sądów już mających takie operatory, w związku z czym w 

logice temporalnej nie mogłyby pojawić się takie zdania, jak: „będzie obowiązywać, że 

obowiązywało, że p"1191. Widzimy zatem, że wskazywana przeze mnie szczególna 

„konstrukcyjna", ale i ontologiczna rola kategorii teraźniejszości jest odzwierciedlona na po-

ziomie językowym, logicznym - w postaci wyróżnionej roli sądów sformułowanych w 

gramatycznym czasie teraźniejszym. Wróćmy jednak na ontologiczną płaszczyznę rozważań. 

Podstawą powiązania zdarzeń w pewną całość (system), która ma swą przeszłość, 

teraźniejszość i przyszłość, mogłaby być na przykład relacja kauzalna. Wydaje się, że 

związek kauzalny wyznacza właśnie czasowość w sensie podziału na PE, T i PY. Samo 

następstwo w czasie nie jest tu wystarczające dla idei przyczynowości. Decydująca jest raczej 

więź, którą można nazwać powodowaniem (lub sprawstwem). Można powiedzieć tak: 

jeśli zdarzenie Z1 jest wcześniejsze od zdarzenia Z2 wyróżnionego jako teraźniejsze i zarazem 

je powoduje, to Z1 należy do przeszłości układu, w którego obrębie zachodzi odpowiednia 

relacja kauzalna. 

Nawiasem mówiąc: zwróćmy uwagę, że na gruncie fizyki relatywistycznej dochodzi do 

powiązania trychotomii PE, T, PY Z pojęciem przyczynowości1192. Zgodnie z koncepcją 

                                                           
1190 „[...] the presence of the presence of an event or state is simultaneous whit the presence of that event or state, 
and that in turn is simultaneous whit the event or state itself (tamże, s. 10). 
 

1191 U Priora: „It will be the case that it has been the case that p" (tamże). 
 

1192 Trzeba wszakże pamiętać, że fizyka relatywistyczna – ze względu na relatywność kategorii równoczesności 
– jest często interpretowana jako dostarczająca podstaw do zanegowania obiektywności (realności) tensów. 
Piszę o tym dokładniej w podrozdziale 9. 
 



326 
 

czasoprzestrzeni Minkowskiego tę część czasoprzestrzeni, która może oddziaływać 

przyczynowo na obserwatora O (z której obserwator O może otrzymać informacje), 

nazywamy względną przeszłością obserwatora O, a część, na którą może oddziaływać 

obserwator O - względną przyszłością obserwatora O. Inaczej: obszar wszystkich możliwych 

przyczyn danego zdarzenia (tu: obserwatora O) stanowi jego przeszłość, a obszar wszystkich 

możliwych skutków tego zdarzenia - jego przyszłość. Poza tym w modelu kosmologicznym 

Minkowskiego istnieją obszary, które ani nie mogą oddziaływać na obserwatora, ani 

obserwator nie może na nie oddziaływać. Nazywa się je „absolutną teraźniejszością" albo 

„białymi plamami"1193. Model czasoprzestrzeni Minkowskiego jest modelem szczególnej 

teorii względności. Ponieważ jednak „czasoprzestrzeń ogólnej teorii względności ma lokalnie 

strukturę szczególnej teorii względności"1194, można przyjąć dla każdego modelu 

kosmologicznego, że w „każdym punkcie czasoprzestrzeni istnieją lokalne stożki świetlne, 

rozdzielające zdarzenia na obserwowalne (przeszłość i przyszłość relatywistyczna) i 

nieobserwowalne (»białe plamy«)"1195. 

Także Whitehead wskazuje na fundamentalną rolę kategorii przyczynowości, jeśli chodzi 

o triadę PE, T, PY. W wyraźnym nawiązaniu do koncepcji Minkowskiego rozróżnia on 

„kauzalną przeszłość" pewnego zdarzenia M (należą do niej zdarzenia mogące wpływać na 

M), „kauzalną przyszłość" M (zdarzenia, na które M może wpływać) oraz teraźniejszość 

(współczesność) M (zdarzenia nienależące ani do „kauzalnej przeszłości", ani do „kauzalnej 

przyszłości" M). Wprowadzone rozróżnienie Whitehead opatruje następującym komentarzem: 

„These three loci are defined solely by reference to the pure modę of causal efficacy"1196, przy 

czym współczesność M zdefiniowana jest w tym wypadku negatywnie. 

Jeśli chodzi o pojęcie zmienności w kontekście fizyki relatywistycznej, to pojawia się tu 

trudność związana z tym, iż niektórzy teoretycy (ci, którzy odmawiają obiektywności 

trychotomii PE, T, PY, uważając ten podział za zależny od umysłu) uznają pojęcie zmienności 

(stawania się) za czysto subiektywne. Reprezentują oni pogląd, jakoby wszystkie zdarzenia, 

                                                           
1193 Por.: M. Heller, M. Lubański, S.W. Ślaga, Zagadnienia..., s. 235-237. 
 

1194 Tamże, s. 243. 

1195 Tamże. 

1196 A.N. Whitehead, Process..., s. 123. 
 



327 
 

które poznające podmioty dzielą na przeszłe, teraźniejsze i przyszłe, zdarzyły się już 

uprzednio „naraz". Świat fizyczny nie staje się - on po prostu jest. Inaczej: wszystkie części 

czasu mają jednakową „aktualną realność", nie istnieją realne wejścia w istnienie. Poglądy 

tego typu nazywa się zwykle koncepcją wszechświata blokowego1197. Kenneth Denbigh - 

obrońca koncepcji wszechświata twórczego, „wynalazczego" - krytykuje to stanowisko, 

wskazując, że - chociaż jest zgodne z fizyką relatywistyczną1198 - to nic w relatywistyce nie 

implikuje go z koniecznością1199. Jeden z kontrargumentów, jaki wysuwa, głosi, że ponieważ 

nie mamy zdolności poznania rzeczy rozciągłych w czasie, tak jak rzeczy przestrzennych, 

musi być jakaś zasadnicza różnica między porządkiem przestrzennym i czasowym, a polega 

ona na tym, że przeszłość, teraźniejszość i przyszłość nie „leżą obok siebie", lecz po sobie 

następują1200. Moim zdaniem jest to argument dość wątpliwy, gdyż opiera się na zupełnie 

niepewnym założeniu, że dobór naturalny optymalnie przystosowuje gatunki do 

funkcjonowania w świecie rzeczywistym. Druga trudność, jaką wskazuje Denbigh w związku 

z omawianą koncepcją, dotyczy faktu, iż istnieją byty fizyczne, ślady, „które mówią nam 

bardzo wiele o czasach wcześniejszych niż teraźniejszy, ale zupełnie nic o czasach później-

szych”1201. Zdaniem Denbigha założenie realnego istnienia zmienności, rzeczywistego 

„wchodzenia w istnienie" dobrze wyjaśnia fakt nieistnienia zapisów z przyszłości. Także w 

tym wypadku mam jednak pewne wątpliwości co do mocy kontrargumentu Denbigha. Chodzi 

mianowicie o to, że argument ten ma charakter wybitnie epistemologiczny (odwołuje się do 

naszej niewiedzy o przyszłości i wiedzy o przeszłości zdobywanej na podstawie pewnych 

aktualnych lub wziętych z „bliższej" przeszłości danych fizycznych) i nie wiadomo, czy może 

być on ontologicznie konkluzywny: ze sposobu, w jaki poznajemy świat, nie można 

                                                           

1197 Patrz: K.G. Denbigh, Świat..., s. 52-58. 
 

1198 W takim chociażby sensie, że powiedzieć o jakimś zdarzeniu, iż się dzieje, ma miejsce, to tyle, co 
powiedzieć, że istnieje pewien odczyt zegara, z którym zdarzenie to jest jednoczesne w wybranym układzie 
odniesienia (tamże, s. 54). 
 

1199 Tamże. 

1200 Tamże, s. 55. 

1201 Tamże, s. 56. 



328 
 

jednoznacznie wnosić, jaki jest on sam w sobie1202.  

Innym uchybieniem argumentacji Denbigha jest problematyczność jednej z przesłanek 

jego rozumowania. Nie można przyjąć, że dostępne nam ślady fizyczne nie mówią nic o przy-

szłości. Przecież, odwołując się do praw naukowych, jesteśmy w stanie niekiedy bardzo 

precyzyjnie przewidywać przyszłość (aspekt prewidystyczny praw naukowych)1203. Pogląd, 

że zdarzenia przyszłe nie mogą wywoływać „jakichkolwiek śladów czy replik do wglądu w 

teraźniejszości"1204, gdyż nie są jeszcze realne, należy jednak zaakceptować. Zgadzając się z 

poglądem Denbigha na realność zmienności (stawania się), lecz nie uznając do końca siły 

jego argumentów wysuniętych przeciwko koncepcji wszechświata blokowego, chciałbym 

zwrócić uwagę, że uznanie realności zmienności świata jest w dużej mierze sprawą 

deklaratywną. Jeśli bowiem ktoś mówi nam w duchu kantowskim, że zawsze postrzegamy 

świat (jego elementy) jako zmienny, gdyż takie „nałożono nam okulary”, podczas gdy świat 

sam w sobie istnieje cały „od razu", to - ponieważ okularów tych nie mogę się pozbyć z 

założenia (nie mogę wyjść poza perspektywę struktury podmiotowości transcendentalnej) - 

nigdy nie będę mógł sfalsyfikować takiej „metafizycznej" tezy. Cóż mi zatem pozostaje? 

Wiara, że to, co stanowi stały element mojego postrzegania świata zarówno na poziomie 

fizykalnym, jak i fenomenologicznym - zmienność, jest też obiektywnym aspektem istnienia 

tego świata. Wróćmy jednak do głównego wątku rozważań. 

Z przyjętym tu rozumieniem czasowości, które zawiera w swej treści realistycznie 

(obiektywnie) rozumiany podział dziedziny czasu na PE, T, PY (a zatem implikuje zmienność 

pewnych układów), pozostaje w niezgodzie koncepcja indywidualnej niezależności 

następujących po sobie zdarzeń czasowych1205. Whitehead cytuje w tym kontekście 

Kartezjusza: „»The nature of time is such that its parts do not depend one upon the         

                                                           

1202 Co oczywiście nie znaczy, że w ogóle nie można tego robić. Chodzi tylko o ostrożność w wyciąganiu 
wniosków. Wydaje się, że drugi skrajny błąd mogą popełniać teoretycy wszechświata blokowego, utrzymując, 
że nasze poznawanie świata jako zmiennego nie ma nic wspólnego z tym, jak istnieje on sam w sobie. 
 

1203 Podobnie rekonstruujemy przeszłość, także odwołując się do pewnych nomologicznych założeń. 
 

1204 K. G. Denbigh, Świat..., s. 57. 
 

1205 A. N. Whitehead, Process…, s. 137. 



329 
 

other« "1206 oraz wskazuje na Hume'a, dla którego nie istnieje inna relacja czasowa niż „mere 

serial order"1207. Wskazywany tu pogląd można nazwać - za Bogusławem Wolniewiczem, 

który analizował w tym kontekście poglądy Hume'a - „atomizmem diachronicznym". 

Hume'owski atomizm diachroniczny, który wiąże się bezpośrednio z krytyką zasady 

przyczynowości, Wolniewicz wyraża w postaci tezy: „Z tego że w danej chwili t0 świat jest w 

stanie S0, nie wynika nic na temat tego, w jakim stanie s był on lub będzie w jakiejś chwili t 

różnej od t0"1208. Zwraca on też uwagę na niezgodność tej tezy z zasadą ciągłości Leibniza 

(rozumianej tak: gdy t mało różni się od t0, to również s mało różni się od s0) oraz z 

determinizmem Laplace’a1209. Ogólnie mówiąc: trudno się zgodzić z zaprezentowanym tu 

atomistycznym pojmowaniem czasu, jeśli czasowość rozumiemy nie jako serię następujących 

po sobie abstrakcyjnych momentów, lecz jako zmienność rozmaitych układów materialnych. 

Poszczególne stany zmieniającego się układu zależą przecież od siebie genetycznie (chociaż -

jak się zdaje - nie musi być to zależność przyczynowa - przyczyna zmiany może być 

zewnętrzna względem ewoluującego układu). W stosunku do atomizmu diachronicznego 

pojawiają się też poważne wątpliwości ontologiczne, które wiążą się z faktem, iż - w 

przypadku wersji Hume'owskiej - jest on logiczną konsekwencją „atomizmu 

synchronicznego"1210, którego teza (w interpretacji Wolniewicza) głosi: „Co da się odróżnić, 

to da się rozdzielić"1211. Ze względu na uznawanie przez Hume'a zasady Leibniza: „Co jest 

różne, to jest odróżnialne"1212, teza ta jest równoważna stwierdzeniu: „Co jest różne, to da się 

rozdzielić"1213. Problematyczne jest tu przede wszystkim przenoszenie charakterystyki 

epistemologicznej (podmiotowej, subiektywnej): odróżnialność w myśli lub wyobraźni, 

możliwość jasnego przedstawienia sobie pewnych aspektów rzeczy jako różnych 

(odrębnych), na ontologię: możliwość rzeczywistego rozdzielenia, niezależnego istnienia. 

Prostym kontrprzykładem jest na przykład to, że wyodrębniam taki aspekt danego ciała, jak 
                                                           

1206 Tamże. 

1207 Tamże. 

1208 B. Wolniweicz, Ontologia sytuacji, Warszawa 1985, s. 93. Tezie tej można też nadać następującą „logiczną” 
postać: „jeżeli zdanie P nie dotyczy przyszłości, a zdanie Q jej dotyczy, to Q nie wynika z P” (tamże, s. 120). 

1209 Tamże, s. 94, 100-101. 

1210 Tamże, s. 109-121. 

1211 Tamże, s. 110. 

1212 Tamże, s. 111. 

1213 Tamże. 



330 
 

masa, ale czy mogę w sensie ontycznym oddzielić masę od ciała (inny przykład: ruch i 

poruszający się obiekt). 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



331 
 

8. Nierealność czasu - teza McTaggarta 

 

Skoro podjęliśmy wyżej problem tensów oraz wzajemnych relacji między 

McTaggartowskimi seriami A i B, trudno nie poświęcić nieco uwagi słynnej tezie 

McTaggarta, która stała się już tradycyjnym („klasycznym") punktem odniesienia teoretyków 

podejmujących refleksję nad czasem1214. Mówiąc wstępnie i ogólnie: koncepcja McTaggarta 

wydaje się wpisywać w subiektywistyczny nurt interpretacji tensów, to znaczy traktuje 

uznanie ich obiektywnego istnienia za efekt antropomorfizacji, która - z racjonalnego punktu 

widzenia - nie powinna mieć miejsca w ontologii. Takie stanowisko sugeruje istnienie 

zasadniczego rozdźwięku między fenomenologią czasu a racjonalną ontologią: świat wydaje 

się czasowy, choć taki realnie nie jest. McTaggart mówi w tym wypadku o błędnej percepcji 

(misperception) pewnych realnych zależności („serii"), które nie są czasowe (w sensie 

tensów), jako czasowych właśnie1215. Przejdźmy jednak do szczegółów. 

Główną tezą McTaggartowskiego ujęcia czasu jest: „I believe that nothing exists can be 

temporal, and that therefore time is unreal"1216. By uzasadnić tę tezę, McTaggart wprowadza 

rozróżnienie A-serii (seria pozycji czasowych przebiegająca od przeszłości, przez 

teraźniejszość, ku przyszłości) oraz B-serii (seria pozycji przebiegająca od wcześniej do 

później, i odwrotnie). Jako tezę pomocniczą przyjmuje zaś, że seria A jest istotna dla natury 

czasu. Uzasadnieniem tej tezy jest to, że czasowość z konieczności zawiera w sobie 

zmienność, a tej ostatniej nie sposób ugruntować, opierając się li tylko na serii B. B-seria nie 

nadaje się do ugruntowania zmienności, gdyż - mówiąc najogólniej - jest stała (permanent), tj. 

zachowuje stałość pozycji w czasie: jeśli P jest kiedykolwiek wcześniejsze od F, to 

pozostanie już tak zawsze1217. 

                                                           

1214 Nie będę tu badał szczegółowo dziejów recepcji McTaggartowskiej koncepcji ani odnosił się w 
systematyczny sposób do rozlicznych jej krytk. Spróbuję za to sformułować uwagi, jakie w związku z nią mi się 
nasuwają. 
 

1215 J.M.E. McTaggart, The Nature..., s. 208-215 nn. 
 

1216 J.M.E. McTaggart, The Unreality..., s. 23. 
 

1217 Tamże, s. 24-25. Zwróćmy uwagę, że nie wszyscy filozofowie w tak ścisły jak McTaggart sposób wiążą 
zmienność z tensami. Dorato wprowadza pojęcie zmiany beztensowej (tenseless change), przez którą rozumie 
przyjęcie przez ten sam przedmiot dwóch wykluczających się własności w różnych czasach (M. Dorato, Time..., 



332 
 

Z powyższych ustaleń wynika oczywiście, że zaprzeczenie realności tensów (A-serii) jest 

dla McTaggarta równoważne z zaprzeczeniem realności czasu w ogóle. Decydującym zaś 

argumentem przeciw realności serii A jest to, że przypisanie przeszłości, teraźniejszości i 

przyszłości jako charakterystyk danego wyrazu serii czasowej (niech to będzie na przykład 

przedmiot trwający w czasie czy zdarzenie) prowadzi do sprzeczności1218. Sprzeczność ta 

przejawia się w tym, że z punktu widzenia przeszłości danego teraźniejszego zdarzenia 

zdarzenie to jest jednocześnie przyszłe i teraźniejsze, a z punktu widzenia jego przyszłości 

jest zarazem przeszłe i teraźniejsze. Wywód McTaggarta mający wykazać sprzeczność 

charakterystyki tensowej streszczają następujące zdania: „But every moment, like every 

event, is both past, present, future [...] they were characteristics, which were incompatible 

with one another, and that whichever had one of them would also have the other. And it is 

from this that the contradiction arises"1219. Innymi słowy: chociaż poszczególne tensy są dla 

McTaggarta określeniami niezgodnymi, to każde zdarzenie musi zawierać je wszystkie jako 

swoją charakterystykę1220. 

Otóż mam wątpliwości co do ważności McTaggartowskiej argumentacji. Przecież zasada 

niesprzeczności, z którą kłóci się rzekomo charakterystyka tensowa, odmawia przysługiwania 

pewnemu przedmiotowi wykluczających się (przeciwnych) charakterystyk „w tym samym 
                                                                                                                                                                                     

s. 7). Zdaniem Dorata zmiana jest „beztensowa", gdyż zdefiniowana jedynie przez relację czasowego 
następstwa. Koncepcja taka budzi jednak zasadniczą wątpliwość. Otóż przedmiot, któremu przypisujemy tak 
rozumianą zmianę, mógłby już nie istnieć. Czy jednak wtedy powiedzielibyśmy, że się zmienia? Raczej 
należałoby uznać, że zmieniał się, a zatem, że czasy (daty), o których mowa w powyższym określeniu, należą do 
jego przeszłości. Jeśli zaś przedmiot istnieje aktualnie i się zmienia, to powinno się chyba przyjąć istnienie 
wyróżnionego stanu teraźniejszego, względem którego rozpatrujemy jego stany minione. Słowem: zdaje się, że 
wcale nie łatwo jest pozbyć się tensów (A-determinacji) z koncepcji zmiany. Whitrow pisze wręcz o 
wewnętrznej sprzeczności pojęcia „beztensowego zdarzania się" (G.J. Whitrow, The Natural..., s. 351). Atak zaś 
na koncepcję zmiany opierającej się na A-determinacji jako na odwołującej się do „tajemniczego" pojęcia 
„przemijania czasu" (the passage of time) (M. Dorato, Time..., s. 8) nie wydaje się uzasadniony, o ile tylko tego 
ostatniego pojęcia nie będziemy substancjalizować: nie tyle chodzi o „płynięcie czasu", ile o zmiany, jakie 
sukcesywnie dokonują się w rzeczach trwających w czasie. 

Dodajmy jeszcze, że „zmiana tensowa" (zakładająca A-determinację) może być rozmaicie interpretowana. 
McTaggart rozumiał ją językowo (logicznie, semantycznie), tj. jako zmianę wartości logicznej „zdań 
czasowych" (tensed sentences) (tamże, s. 9). Gödel z kolei dawał obiektywistyczną interpretację takiej zmiany: 
obiektywny upływ czasu polega na tym, że przyszłe zdarzenia stają się teraźniejsze, zachodzi swoista zmiana w 
istnieniu (za: M. Dorato, Time...). 
 

1218 J.M.E, McTaggart, The Unreality..., s. 33. 
 

1219 Tamże. Wydaje się, że uzasadnienie McTaggarta nie może dotyczyć zdarzeń punktowych, lecz jedynie 
przedmiotów trwających w czasie. Zdarzenia „punktowego” nie było w przeszłości i nie będzie w przyszłości. 
Temu zaś, czego nie ma, trudno przypisać jakąkolwiek charakterystykę. 

1220 Patrz: G. J. Whitrow, The Natural…, s. 346. 



333 
 

czasie i pod tym samym względem". Można przecież uznać, że w charakterystyce tensowej 

jakiegoś przedmiotu różny jest wzgląd, a tym bardziej czas. Sam McTaggart zastrzega, że ze 

sprzecznością będziemy mieli do czynienia jedynie wtedy, gdy nie uznamy, że 

charakterystyki tensowe przysługują przedmiotowi sukcesywnie1221. Dlaczego jednak nie 

mielibyśmy tego zrobić? Można przecież sensownie uznać, że jeśli coś (dany stan 

określonego przedmiotu czasowego, pewne zdarzenie) jest przyszłe, to nie jest ani przeszłe, 

ani teraźniejsze; jeśli coś jest teraźniejsze, to nie jest ani przeszłe, ani przyszłe etc. 

Ogólna wątpliwość, jaka może się pojawić wobec rozwiązania, zgodnie z którym 

wykluczające się charakterystyki tensowe przysługują przedmiotom w różnych czasach, jest 

taka: czy nie musimy w związku z tym założyć istnienia jakiegoś superczasu, w stosunku do 

którego powtórzy się dylemat czasu (ewentualny regres w nieskończoność pokazałby, że 

wskazanej sprzeczności nie da się uniknąć)? McTaggart odpowiada na to pytanie 

twierdząco1222. Sprzeciwia się przyjętemu wyżej rozwiązaniu na tej podstawie, że teza, iż 

jakieś zdarzenie jest teraźniejsze, będzie przeszłe i było przyszłe, znaczy, że zdarzenie to jest 

teraźniejsze w momencie teraźniejszym, przeszłe - w momencie przyszłym, i przyszłe - w 

momencie przeszłym. Ale każdy z tych momentów sam jest zdarzeniem w czasie, któremu 

przysługują zarazem wszystkie charakterystyki tensowe. Trudność zatem powraca w 

nieskończonym regresie1223. 

Argumentacja McTaggarta nie jest jednak do końca przekonywająca. Można ją próbować 

podważyć, uznając, że momenty nie są niczym realnym, lecz abstrakcyjnymi konstrukcjami - 

klasami abstrakcji relacji równoczesności, a zatem nie można ich umiejscawiać w czasie jako 

zdarzeń. Inaczej jeszcze rzecz ujmując: całkowitą rację zdaje się mieć Whitrow, gdy pisze 

„Time is not itself a process in time"1224. 

Wydaje się ponadto, że McTaggart zapomina o wyróżnionej przez siebie serii B. Można 

przypuszczać, że uwzględnienie tej ostatniej pozwoli na „uniesprzecznienie" charakterystyki 

tensowej bez odwoływania się do superczasu i bez regresu w nieskończoność. Rzecz można 

bowiem ująć tak: pewien obiekt trwający w czasie ma „własność" bycia przyszłym wcześniej 

niż - teraźniejszym, teraźniejszym zaś - wcześniej niż przeszłym. 

                                                           
1221 J. M. E. Mc Taggart, The Unreality…, s. 33. 

1222 Tamże. 

1223 G. J. Whitrow, The Natural…, s. 346. 

1224 Tamże, s. 347. 



334 
 

Inną (chociaż - jak się zdaje - komplementarną do podanej wyżej) próbą rozwiązania 

„kwestii McTaggarta" byłoby uznanie, że tensy nie mogą być uważane za charakterystyki 

„zwykłe", tj. - za własności pierwszego rzędu (własności konkretnych, realnych przedmiotów 

- zdarzeń1225), lecz raczej - za własności rzędu drugiego1226. Mówiąc ściślej: podstawowe 

„jednostki" czasu: momenty (chwile), definiujemy jako klasy abstrakcji relacji 

równoczesności w zbiorze zdarzeń1227. Tensy zaś byłyby relacyjnymi własnościami tych klas 

abstrakcji w tym sensie, że za przeszłe względem pewnego - wyróżnionego jako 

teraźniejszy1228 - momentu m0 uznalibyśmy wszystkie momenty wcześniejsze od m0, a za 

przyszłe - późniejsze od m0. Ujęcie takie pokazuje, że charakterystyka tensowa jako 

przysługująca momentom nie niesie ze sobą niebezpieczeństwa sprzeczności. Różne tensy nie 

mogą być jednoczesnymi i bezwzględnymi charakterystykami „punktowego" (nierozciągłego 

w czasie) realnego zdarzenia. Realne „punktowe" zdarzenie ma tylko aktualność: nie można 

mu przypisywać ani realnej własności bycia przyszłym, gdyż tego, co przyszłe, jeszcze nie 

ma, ani własności przeszłości, gdyż tego, co przeszłe, już nie ma1229. Jednocześnie różne 

tensy mogą przysługiwać momentowi jako czemuś pomyślanemu (klasie abstrakcji) - ale 
                                                           

1225 McTaggart explicite uznaje tensy za determinacje odnoszące się bezpośrednio do zdarzeń. Szczególną cechą 
tensów jako własności zdarzeń jest - według McTaggarta - to, że jeśli kiedykolwiek jedna z trzech 
charakterystyk tensowych może być przypisana jakiemuś zdarzeniu, to jedna z nich cały czas była i zawsze 
będzie mu przysługiwać - chociaż nie zawsze ta sama. Przytoczoną tu zasadę van Benthem wyraża 
następująco:,,'being tensed once means being tensed always'” (J.F.A.K. van Benthem, The Logic..., s. 154). 
Wątpliwość, jaka narzuca się automatycznie wobec tej zasady, jest następująca:czy coś, co już nie istnieje, może 
mieć jakąkolwiek własność (tu: własność bycia przeszłym)? 
 

1226 Nieco inaczej widzi rzecz Dorato (choć w części negatywnej swego wywodu zgadza się z preferowanym tu 
ujęciem), który proponuje uznać tensy raczej za operatory zdaniowe (sentential operators) niż za własności 
zdarzeń (M. Dorato, Time..., s. 122). 
 

1227 Chociaż dosyć powszechna, nie jest to oczywiście jedyna metoda definiowania momentu (chwili), patrz np.: 
G.J. Whitrow, The Natural..., s. 207-212. 
 

1228 Pojęcie teraźniejszości ma tu zasadnicze znaczenie. Dzięki uznaniu „absolutnej" teraźniejszości (aktualności) 
przedstawione ujęcie nie redukuje czasu do B-serii. Inna sprawa, czy i w jakim stopniu pojęcie „bezwzględnej" 
teraźniejszości można w filozofii ugruntować. Problem ten podejmuję niżej (podrozdział 11.). 
 

1229 Można natomiast uważać, że tensy charakteryzują przedmiot zmieniający się w czasie (rzecz, która ma swoją 
historię). W przypadku tego ostatniego nie może być jednak mowy o sprzeczności, gdyż to nie dany przedmiot 
jest zarazem przeszły, teraźniejszy i przyszły, ale odpowiednie jego stany. W aktualnej zaś fazie rozwoju danego 
przedmiotu jego przeszłych oraz przyszłych stanów po prostu nie ma (choć oczywiście da się w nim odnaleźć 
pewne „ślady" przeszłości). 
 



335 
 

tylko pod różnym względem1230. Mianowicie m0 nie może być przeszły i przyszły względem 

m1, ale może być zarazem przyszły względem m1 i przeszły względem jakiegoś m2. Widać 

zatem, że z charakterystyką tensową bytu nie należy wiązać sprzeczności rozumianej jako „w 

tym samym czasie i pod tym samym względem". McTaggart nie bierze jednak pod uwagę 

takiej możliwej argumentacji i z „rzekomej sprzeczności charakterystyki tensowej" wnosi o 

nierealności czasu w ogóle (seria A stanowi bowiem w jego ujęciu istotę czasowości1231)1232. 

Zauważmy dalej, że w rozważaniach nad czasowością bytu McTaggart wprowadza 

również pojęcie C-serii, która ma być realną podstawą (czymś na kształt Kantowskiej „rzeczy 

samej w sobie") iluzorycznego zjawiska serii czasowej (rozumianej jako A-seria, a w 

konsekwencji także jako B-seria). McTaggart pisze: „The C series, then, can be real, while 

the A and B series arę merely apparent"1233. Dodaje jednak zaraz, że jeśli dwa zdarzenia 

postrzegamy jako równoczesne (zajmujące tę samą pozycję w B-serii), to jest w tym jakaś 

prawda, gdyż realności, które jawią się nam jako te zdarzenia, zajmują tę samą pozycję w 

serii C. Zastrzega przy tym, że seria C nie jest w żadnym razie serią czasową, gdyż jej 

wyrazami nie są zdarzenia, a relacje, jakie łączą te wyrazy, nie są relacją wcześniej lub 

później1234. 

W rozwiązaniu McTaggarta razi sugerowany nam antyrealizm empiryczny (przynajmniej 

jeśli chodzi o zmienność bytu): nasze powszechne doświadczenie zmienności jest tylko 

złudzeniem (misperception)1235, nie przedstawia bowiem ani realnych bytów, ani realnych 

zależności między nimi, lecz jedynie zjawiska będące ich „zniekształconym" odbiciem. 
                                                           

1230 Nie znaczy to oczywiście, że nie ma obiektywnych ontycznych podstaw charakterystyki tensowej: jest nią 
właśnie sukcesywna zmienność rzeczy trwających w czasie. Sukcesywność zaś chroni nas przed domniemywaną 
przez McTaggarta sprzecznością charakterystyki tensowej. 
 

1231 Nierealność A-serii pociąga za sobą nierealność serii B, a tym samym - czasu jako takiego (patrz: J.M.E. 
McTaggart, The Nature..., s. 30). 
 

1232 Chciałbym jeszcze zaznaczyć, że przedstawiona tu interpretacja „teoriomnogościowa" nie powinna być (czy 
nie musi być) rozumiana jako ograniczająca charakterystykę tensową do klas abstrakcji. Odpowiednio bowiem 
do tego, jak mówilibyśmy o przyszłym względem m0 momencie m1, moglibyśmy mówić o przyszłych względem 
zdarzeń należących do m0 zdarzeniach należących do m1. 
 

1233 J.M.E. McTaggart, The Nature..., s. 30. 
 

1234 Tamże, s. 31. 
 

1235 Tamże, s. 212. 



336 
 

McTaggart nie jest przy tym agnostykiem, gdyż nie tylko wie, że istnieje realność (C-seria), 

która błędnie jawi się nam jako seria czasowa1236, ale także - czym ta realność nie jest oraz 

jaka jest jej pozytywna charakterystyka. Skąd ta wiedza? Najwyraźniej zakłada on jakieś nie-

zależne od empirii źródło poznania. Zostawmy jednak te niejasności epistemologiczne. 

Zastanówmy się za to, w jakim stopniu wprowadzenie przez McTaggarta C-serii może 

być postrzegane jako - być może niezamierzona przez samego autora - rekonstytucja 

czasowości bytu. Innymi słowy: czy nie jest tak, że czasowość wyrugowana explicite z 

systemu jego ontologii tacite jest w nim wciąż obecna? Pewnym sygnałem potwierdzającym 

tę hipotezę jest uznanie przez filozofa, że relacja, która realnie łączy dwa „wyrazy" (relacja 

porządkująca serię C) i jawi się jako relacja wcześniej od, musi być przechodnia i 

asymetryczna oraz jednowymiarowa, czyli - posiadać te same cechy formalne co jej 

przejaw1237. Ponadto - podobnie jak dla czasu obiektywnego (matematyczno-fizycznego), 

którego modelem jest prosta - McTaggart uznaje, że liczba wyrazów C-serii musi być nie-

skończona. Dokładniej: seria C powinna posiadać co najmniej tyle wyrazów, ile da się 

wyróżnić w B serii1238, czyli - nieprzeliczalnie nieskończenie wiele. Na tym jednak lista 

podobieństw C-serii do usuniętej wcześniej relacji czasowej bynajmniej się nie kończy. W 

serii tej musi być relacja, która odzwierciedla różnicę pozycji zdarzeń w czasie. Ta zaś fe-

nomenalna różnica pozycji zdarzeń w czasie wyznaczona jest (jak można założyć na gruncie 

przyczynowej teorii czasu) przez niesymetryczność relacji kauzalnej. Otóż zdaniem 

McTaggarta także C-seria musi respektować naturę powiązania przyczynowego między jej 

wyrazami, których miejsce w tej serii jest określone właśnie ze względu na zachodzące mię-

dzy nimi związki kauzalne1239. Wszystkie te podobieństwa między serią czasową (B-serią), a 

                                                           

1236 Zwróćmy uwagę, że McTaggart sprowadza ową „misperception” do iluzji (błędne postrzeganie własności - 
także strukturalnych - danego przedmiotu), nie biorąc w ogóle pod uwagę, że mogłaby to być halucynacja, czyli 
percepcja błędna egzystencjalnie (nie istnieje realny przedmiot, który jawi nam się w sposób nieadekwatny). 
 

1237 J.M.E. McTaggart, The Nature..., s. 213, 217. 
 

1238 Tamże, s. 217. 

1239 Por.: tamże, s. 221. McTaggart explicite odrzuca jednak relację kauzalną jako tę, która wyznacza związki 
między wyrazami C-serii. Stwierdza, że relacja taka musi być asymetryczna, co niekoniecznie zachodzi w 
przypadku przyczynowości (tamże, s. 222). W świetle przeprowadzonych wyżej rozważań na temat 
asymetryczności relacji przyczynowej tę ostatnią konstatację McTaggarta można potraktować jako błąd. 
 



337 
 

serią C (uprawniające do mówienia w tym wypadku - jeśli nie o izomorfizmie, to 

przynajmniej o homomorfizmie) wskazują, że McTaggartowi niełatwo obejść się bez 

czasowości, którą dość pochopnie - jak sądzę - „usunął" ze swojej ontologii. Trudno mu nie 

uznać zmienności (czasowości) percepcji, które w jego spirytualistycznej ontologii1240 

stanowią jedyną zawartość ducha1241. 

Przyjrzyjmy się jeszcze nieco bliżej naturze relacji konstytuujących C-serię. Otóż 

McTaggart poszukuje takich relacji, które byłyby - przypomnijmy - przechodnie, 

asymetryczne, porządkowałyby wyrazy w serię jednowymiarową oraz byłyby (jak relacje 

później i wcześniej) wzajemnie odwrotne. Dodajmy, że jako spirytualiście McTaggartowi 

chodzi o takie relacje (i tylko takie), które porządkowałyby percepcje wewnątrz (każdej) 

jaźni. Sama treść, „materia" jego ontologii wydaje się w tym przypadku mniej ważna. 

Okazuje się, że poszukiwanymi przez McTaggarta relacjami ontycznie pierwotnymi 

względem wcześniejszy od i późniejszy od są zawarty w (included in) i zawierający (inclusive 

of). Pierwotność oznacza, że relacje te przejawiają się pod postacią relacji porządkujących B-

serię, a zatem- że te ostatnie stanowią ich zjawiska1242. Filozof pisze: „And of any two terms 

in the C series, one is included in the other, which includes the first, and by means of these 

relations all the terms can be arranged in one definite order"1243.  

W związku z powyższym rozwiązaniem można powiedzieć, że kolejne fazy zmienności 

(w ujęciu McTaggarta - zmienności jaźni) traktuje on jako odcinki o wspólnym początku. 

Można powiedzieć, że wprowadzenie C-serii jest swoistą geometryzacją czasu, która 

unieruchamia rzeczywistość. Stosunek następstwa czasowego zostaje zastąpiony 

geometrycznym stosunkiem zawierania się odcinków o wspólnym początku. Wszystko to 

przypomina omawianą krytycznie niżej koncepcję wszechświata blokowego1244. 

                                                           
1240 Tamże, s. 216. 

1241 Według McTaggarta błędna percepcja wiąże się nie tylko z czasowością, ale dotyczy także materii i w ogóle 
wszystkiego poza percepcjami (tamże, s. 229). Jak więc widać, jego system jest dość problematycznym 
„empiryzmem spirytualistycznym typu berkeleyowskiego". W swoich rozważaniach McTaggart pyta także o 
naturę elementów (wyrazów) składających się na serię C, Dla problematyki czasu (przynajmniej tej rozwijanej w 
duchu niesubstancjalistycznym) nie tyle jest jednak ważne, co się zmienia, ile – jak się zmienia, dlatego też nie 
będę komentował tego wątku (tym bardziej że wywód McTaggarta jest tu wyjątkowo niejasny, patrz: tamże, s. 
224—232). 
 

1242 Filozof nie przesądza jednak z góry, która relacja jest przejawem której. 
 

1243 Tamże, s. 240. 

1244 Patrz: podrozdział 9. niniejszego rozdziału. 



338 
 

Przy okazji McTaggartowskiej krytyki tensów zwróćmy jeszcze uwagę na inny argument 

przeciwko ich realności (dający się zresztą powiązać z charakterystyką McTaggartowską). 

Ma on naturę semantyczną, gdyż istnienie „tensowych faktów (tensed facto) sprowadza do 

funkcji czynienia prawdziwymi zdań o przeszłości lub teraźniejszości, lub przyszłości (czyli 

krótko - „zdań tensowych"). D.H. Mellor przeczy realności tensów na tej mianowicie 

podstawie, że - jego zdaniem - nie są one niezbędne jako warunki prawdziwości „zdań 

tensowych"1245. Rozważmy mianowicie następujący przykład: a) „teraz jest 2005 rok". To 

„tensowe zdanie" ma „beztensowy" warunek prawdziwości: b) „wypowiedź typu a) ma 

miejsce w 2005 roku"1246. 

Widać jednak od razu, że zdanie b) nie może być traktowane jako synonim zdania a). 

Ponieważ a) jest „tensowe", jego wypowiedzenie może być prawdziwe tylko w 2005 roku, 

podczas gdy wypowiedzenie b), jeśli kiedykolwiek będzie prawdziwe, będzie takie zawsze - 

niezależnie od czasu wypowiedzenia1247. Widać stąd, że „beztensowość" warunków praw-

dziwości dla a) pociąga za sobą tezę, że wartość logiczna a) nie zmienia się w czasie, tj. że 

prawda jest aczasowa. To jednakże trudno jest utrzymać1248.  

Argument McTaggarta także wydaje się opierać na przeświadczeniu o bezczasowości 

prawdy. Według McTaggarta każde zdarzenie ma być zarazem przeszłe, teraźniejsze i 

przyszłe. Wydaje się jednak, że takie założenie pociąga za sobą łączną i nieograniczoną 

czasowo prawdziwość „zdań tensowych", tj. stwierdzających przeszłe, aktualne oraz przyszłe 

zachodzenie danego zdarzenia. Konsekwencja ta wydaje się jednak nie do przyjęcia w świetle 

założenia o „punktowości" zdarzeń: zdarzenie przeszłe przestaje być teraźniejsze, a tym 

bardziej nie jest przyszłe. Możemy co najwyżej mówić jednocześnie o przeszłości, 

teraźniejszości i przyszłości przedmiotu zmieniającego się w czasie, ale ze względu na jego 

zmienność ta jednoczesna charakterystyka tensowa nie jest „pod tym samym względem". Nie 

ma tu zatem zagrożenia sprzecznością. 

Ponadto słabością argumentu semantycznego przeciwko tensom jest to, że można go - jak 

wskazuje G. Priest - łatwo odwrócić: beztensowe fakty są nierealne, ponieważ dla 

                                                                                                                                                                                     
 

1245 M. Dorato, Time..., s. 6. 
 

1246 Tamże, s. 4. 

1247 Tamże. 

1248 Tamże, s. 6. 



339 
 

„beztensowych zdań" można podać „tensowe" warunki prawdziwości. Wracając do podanego 

wyżej przykładu: o b) można powiedzieć, że jest teraz prawdziwe wtedy i tylko wtedy, gdy 

wypowiedź a) miała miejsce w 2005, ma miejsce w 2005 albo będzie miała miejsce w 

20051249. 

Można przyjąć, że wykazana wyżej problematyczność McTaggartowskiego uzasadnienia 

tezy o nierealności czasu uprawdopodobnią obiektywistyczne rozumienie kategorii czasu w 

aspekcie tensów. Z logicznego punktu widzenia zastosowana procedura metodologiczna nie 

prowadzi do uzasadnienia tezy o realności czasu. Z wadliwości (fałszywości) argumentacji 

McTaggarta nie wynika bowiem realność czasu (logicznie biorąc, jest odwrotnie: realność 

czasu pociągałaby za sobą fałszywość argumentacji McTaggarta). Stąd też mówię tu jedynie 

o uprawdopodobnieniu obiektywizmu temporalnego poprzez osłabienie jednego z 

kontrargumentów. 

Abstrahując od stanowiska McTaggarta, uważam, że obiektywizm w kwestii tensów i 

upływu czasu można uzasadnić przez sprowadzenie do absurdu stanowiska 

subiektywistycznego (antropomorficznego). W „klasycznej" swej wersji głosi ono, że świat, 

nie będąc czasowy, przedstawia nam się iluzyjnie jako czasowy w naszej świadomości. Sam 

zaś opis procesów mózgowych, które leżą u podstaw naszej świadomości czasu, jest 

aczasowy i nie zawiera żadnych odniesień do idei teraźniejszości lub upływu czasu1250. Takie 

postawienie sprawy jest jednak absurdalne: „aczasowy opis procesów mózgowych" - to 

contradictio in adiecto. Opis jakiegokolwiek procesu musi operować przynajmniej relacjami 

McTaggartowskiej serii B, które pozwalają rozróżniać jego poszczególne fazy. Akty 

świadome, w których konstytuuje się nasze „iluzyjne" poczucie czasu (akty pamiętania), 

tworzą przecież ciąg czasowy. Pamięć odpowiada za nasze poczucie czasu, ale samo 

pamiętanie jest realnym procesem, który z definicji jest czasowy. Mówienie o upływie czasu 

w przypadku świadomości jest zatem jak najbardziej sensowne. Na przykład „pamięć 

aktualna" zawiera „teoretycznie" (potencjalnie)1251 więcej treści niż stan pamięci w 

przeszłości. Jeśli zaś tak, to trudno utrzymywać taki skrajny dualizm: aczasowy świat 

fizyczny-czasowy świat mentalny – zwłaszcza gdy stoi się na stanowisku materialistycznym, 

                                                           
1249 Tamże. 

1250 D. Park, The Myth..., s. 115. 
 

1251 To znaczy, abstrahując od różnych sytuacji przygodnych lub patologicznych, które zdarzają się ludziom. 
 



340 
 

uznającym ontyczną pochodność świadomości względem materii. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



341 
 

9. Wszechświat blokowy 

 

Z rozważań prowadzonych w porzednim rozdziale widać, że w kwestii czasu quasi-

kantowski dualizm perspektywy poznawczej (warunków podmiotowych) i obiektywnej 

rzeczywistości jest nie do przyjęcia. Zakładam, że nasza czasowość jako podmiotów 

poznających jest pochodną czasowości świata, w którym powstaliśmy i którego zmienność 

(jej natura) jest pierwotna wobec „ruchu" świadomości. W moim rozumieniu świadomość 

wyodrębnia tylko „elementy" czasu (przeszłość, teraźniejszość, przyszłość), ujmuje 

czasowość bytu obiektywnego, ale jej nie konstytuuje (czas nie jest charakterystyką 

intencjonalną). W przeciwnym wypadku - jak słusznie zauważa Dorato - czasowi przypadłaby 

rola separowania nas od natury w bardzo radykalny sposób1252. Price pisze na przykład o 

naszym „asymetrycznym" punkcie widzenia w kwestii czasu, ale nie wyjaśnia, skąd on się 

wziął (czy nie dlatego jesteśmy asymetryczni, że asymetryczny jest świat obiektywny?). 

Zamiast tego Price z góry zakłada, że rzeczy wydają się czasowe, ale takie nie są: „Będę też 

uważał za oczywiste, że nie istnieje obiektywny upływ czasu"1253. Opowiada się on tym 

samym za koncepcją wszechświata blokowego, tj. za poglądem, według którego 

„rzeczywistość uważa się [...] za pojedynczą całość, której składnikiem jest czas, a nie za 

zmienną całość osadzoną w czasie"1254. Pozostając w zgodzie z koncepcją „blokową", na-

stępstwo czasowe należy traktować nie jako obiektywne, ale jako subiektywne następstwo 

stanów psychicznych. Według tego poglądu upływ czasu jest jedynie cechą naszej 

świadomości niemającą obiektywnego odpowiednika1255. Wszystkie zdarzenia we 

wszechświecie są dane „od razu" i tylko specyfika „naszej" percepcji jest taka, że 

                                                           

1252 M. Dorato, Time..., s. 209. 
 

1253 H. Price, Strzałka..., s. 28. 
 

1254 Tamże, s. 25. Jednym z dogmatów tego stanowiska jest to, że teraźniejszość nie jest charakterystyką 
obiektywną. Szerszą polemikę z tym poglądem podejmuję niżej. 
 

1255 G.J. Whitrow, The Natural..., s. 274. 
 



342 
 

postrzegamy rzeczywistość jako następstwo rozmaitych grup zdarzeń1256. Inaczej jeszcze 

można powiedzieć, iż - obiektywnie biorąc - wszystkie zdarzenia w czasoprzestrzeni 

Minkowskiego są określone (determinate), czyli - nil novi sub sole. Pozostaje jeszcze kwestia, 

czy porządek percepcji odpowiedzialnej za „złudzenie" zmienności („płynięcia czasu") jest 

arbitralny, jak wtedy, gdy na przykład od różnych stron możemy rozpocząć spostrzeganie 

pewnego przedmiotu, czy też jest w jakiś sposób wymuszony naturą podmiotu lub przedmiotu 

spostrzegania1257. Niezależnie jednak od tej kwestii trzeba powiedzieć, że koncepcja 

„blokowa" razi dualizmem, którego nie wyjaśnia. Na poziomie epistemicznym jest to dualizm 

postrzeganie/teoria, a na poziomie ontycznym - mentalne/fizyczne. Wydaje się bowiem, że 

warunkiem „temporalnego złudzenia" (postrzeganie niezmiennego w swej istocie świata 

fizycznego w perspektywie McTaggartowskiej serii A) jest czasowość (zmienność) samej 

świadomości. Gdyby świadomość była tak samo „blokowa" jak reszta materialnego świata, to 

jak w ogóle można by wytłumaczyć, że jej doświadczamy, a wraz z nią  transcendentnego 

świata, właśnie jako zmiennych? Czy możliwe jest „złudzenie" zmienności bez ontycznej 

podstawy - w tym wypadku bez zmienności samej świadomości? Jeśli odpowiemy 

negatywnie na to pytanie, to rodzi się problem, skąd takie „pęknięcie" w bycie, że z jednej 

strony mamy „zamarznięty", odwieczny we wszystkich swych aspektach świat fizyczny, a z 

drugiej - płynący strumień świadomości. „Pęknięcie" to trudne jest do zaakceptowania z 

materialistycznego punktu widzenia, zgodnie z którym świadomość jest ontycznie pochodna 

względem nieświadomych form ruchu materii. Można tu co najwyżej przypuścić, że 

zmienność (czasowość) świadomości pojawia się emergentnie jako nowa jakość, nieznana na 

niższych poziomach organizacji materii1258. Ale nawet ten hipotetyczny, ograniczony 

„zakres" cechy czasowości wyklucza „blokową" interpretację bytu w ogóle. Inaczej mówiąc: 

jeśli założymy, że „czas płynie", gdyż nam się tak wydaje (gdyż to my „wędrujemy w 
                                                           

1256 Antropomorficzność czasowości, jaką zakłada się w koncepcji blokowej, oddaje - być może - następująca 
analogia: jeśli stoję bardzo blisko dużego obrazu, to - mimo iż istnieje on cały od razu - uchwycenie go całego 
będzie możliwe tylko jako proces rozciągnięty w czasie. Koncepcja wszechświata blokowego miała prekursora 
na przykład w Archimedesie. W przeciwieństwie do Arystotelesa, dla którego natura była zasadą ruchu i zmiany, 
przyjmował on, że upływ czasu nie jest wewnętrzną cechą obiektywnego świata. W swojej filozofii przyrody 
sprowadzał prawa natury do praw równowagi i pojęcia czasowe nie odgrywały w niej żadnej roli (G.J. Whitrow, 
The Natural..., s. 1-2). 
 

1257  Por.: H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 54. 
 

1258 W istocie nie ma żadnego „logicznego przymusu", by – choć zwykle tak się robi – czasowość uważać za 
uniwersalną cechę materii,                          



343 
 

poprzek" - come across - świata), to przecież będziemy musieli przyznać, że to nasze 

złudzenie, ta „wędrówka w poprzek", samo ma czasowy charakter. Eva Cassirer sugeruje w 

tym kontekście konieczność wprowadzenia jakichś wyższych wymiarów czasu1259.                                  

Trzeba powiedzieć, że - w opinii wielu teoretyków - koncepcję „blokową" sugeruje 

bezpośrednio fizyka relatywistyczna, która w swej abstrakcyjności - by tak rzec - jest bardzo 

„demokratyczna" w tym sensie, że pojęcie „tu i teraz" odnosi do każdego punktu 

czasoprzestrzeni; stosuje się ono nie tylko do naszego układu odniesienia, ale dotyczy 

każdego systemu współrzędnych, w którym można ulokować możliwego obserwatora. Dorato 

pisze w tym kontekście: „If in relativity every spacetime point is a legitimate here-now and 

each here-now exists, it follows that every spacetime point exists"1260. Warto zwrócić przy tej 

okazji uwagę, że koncepcja realizmu „tu i teraz": istnieje tylko to, co jest „tu i teraz"1261, 

często rozwija się w kierunk interpretacji „blokowej". Chcąc uniknąć bowiem w koncepcji „tu 

i teraz" solipsystycznego obrazu wszechświata, można wprowadzić okazjonalistyczną 

interpretację istnienia realnego: każdy punkt czasoprzestrzeni (każde zdarzenie) jest realny 

(istnieje aktualnie) „ze swojego punktu widzenia”, a wszystko jest aktualne (istnieje „od 

razu") z pewnego wyróżnionego punktu widzenia, który umownie można nazwać „okiem 

Boga"1262. Jest to - jak pisze Meredith - punkt widzenia z „gdziekolwiek" i z „kiedykolwiek", 

który ogarnia całe „zamarznięte" czterowymiarowe kontinuum czasoprzestrzenne 

Minkowskiego1263. 

Wydaje się, że interpretacji „blokowej" - jako jawnie kontrfaktycznej - nie można w 

żadnym razie utrzymać w odniesieniu do naszego świata (świata naszego doświadczenia), tj. 

w odniesieniu do metagalaktyki, co do której kosmologowie i astrofizycy niemalże 

powszechnie przyjmują, iż znajduje się ona właśnie w fazie ekspansji (efekt Dopplera 

                                                           
 
1259 E. Cassirer, On the Reality..., s. 351. 
 

1260 M. Dorato, Time..., s. 140. 
 

1261 Tamże, s. 137-145. 
 

1262 Tamże, 143. 
 

1263 Por.:P.  Meredith, The Psychophysical Structure..., s. 268, oraz W. Mays, Whitehead..., s. 367. 
 



344 
 

zinterpretowany jako ucieczka galaktyk). Czy to ostatnie (gruntownie przecież 

umotywowane) przeświadczenie można uważać za element antropomorfizacji naszej wiedzy 

o kosmosie? Ogólnie można powiedzieć, że idea wszechświata blokowego stanowi 

zaprzeczenie zmienności, którą uznałem za ontologiczną podstawę pojęcia czasu. Zmienność 

zakłada bowiem fazowość, a fazowość - stosunek różnicy. Zmieniający się przedmiot w 

dwóch różnych fazach różni się zaś tym, że w jednej ma pewną cechę, a w drugiej tej cechy 

nie posiada. Obowiązywanie zasady niesprzeczności zmusza nas do przyjęcia wniosku: 

„Dwie różne fazy tego samego przedmiotu nie są zarazem i nie mogą być zarazem”1264, który 

pozostaje w jawnej niezgodzie z koncepcją wszechświata blokowego. Sądzę, że ideę 

„blokowości" świata można traktować jako efekt pewnej idealizacji rzeczywistości, jakiej 

dokonuje się w fizyce relatywistycznej, w której zachodzenie w pewnym czasie traktuje się 

jako podanie zewnętrznej, zależnej od współrzędnej (czasowej), charakterystyki pewnego 

zdarzenia. Z punktu widzenia STW korzystniej (wygodniej) jest po prostu przyjąć, że 

zdarzenia nie dzieją się, ale już są. Przyjmuje się tu idealizacyjną konstrukcję teoretyczną, 

zgodnie z którą zdarzenia utożsamia się z punktami konstytuującymi czasoprzestrzenną 

rozmaitość1265. Tak więc idea „blokowości" bardziej chyba odpowiada teoretycznej 

rzeczywistości STW (czasoprzestrzeni Minkowskiego) niż realnemu światu. 

Koncepcję „blokową" można też wiązać z „geometryzacją" czasu - w szczególności w 

Minkowskiego interpretacji Einsteinowskiego założenia o ścisłym związku czasu z 

przestrzenią1266. Punkt przestrzeni w punkcie czasu Minkowski nazwał „punktem świata"      

(a world point), a totalność takich punktów - światem. Trwanie cząstki materii przez bliżej 

nieokreślony czas zinterpretował jako krzywą, którą nazwał „linią świata" (world line). 

Według Minkowskiego cały świat rozpada się na takie linie świata, a prawa fizyczne można 

rozumieć jako wzajemne relacje między tymi liniami1267. Wątpliwość, jaka się nasuwa wobec 

tej interpretacji, jest następująca: teza o bliskim związku czasu i przestrzeni nie oznacza, że 

jedną z tych kategorii da się zredukować do drugiej - mimo ścisłego związku każda z nich 
                                                           

1264 K. Ajdukiewicz, Czas..., s. 13. 
 

1265 M. Dorato, Time..., s. 73. 
 

1266 Minkowski pisał: „[...] nobody has ever noticed a place except at a time, or a time except at a place" (za: G. 
J. Whitrow, The Natural..., s. 270-271). 
 

1267 G.J. Whitrow, The Natural..., s. 271. 
 



345 
 

zachowuje swoją ontologiczną swoistość1268. Geometryczna interpretacja czasu 

przedstawiona przez Minkowskiego gubi właśnie swoistość czasowości. Zwraca też na to 

uwagę Whitrow, wskazując, że Minkowski osłabia znaczenie czasu, wprowadzając właściwie 

nowy rodzaj hiperprzestrzeni, w której zdarzenia nie tyle dzieją się, ile - istnieją, a my po 

prostu natykamy się na nie1269. 

Być może ideę wszechświata blokowego można by zastosować do wszechświata pojętego 

jako nieskończona całość materialnego bytu. Mielibyśmy wówczas taką sytuację, że 

wszechświat pozostawałby statyczny (aczasowy), podczas gdy poszczególne jego części 

(światy, na przykład metagalaktyki) trwałyby w czasie. Całość nie miałaby zatem tej cechy, 

którą posiada jakakolwiek jej część właściwa. Abstrakcyjnie (mereologicznie) biorąc, 

sytuacja taka wydaje się możliwa, ale w odniesieniu do czasowości jest - jak sądzę - mocno 

wątpliwa. Analizowany tu stan rzeczy można wprawdzie próbować tłumaczyć tym, że 

nieskończona całość materialnego bytu nic nie przyczynuje ani nie jest przez nic 

przyczynowana, a zatem się nie zmienia. Z drugiej jednak strony rozmaite determinacje 

(oddziaływania) wewnętrzne powodują zmiany części (światów) tej całości. Czy można 

uznać całość za niezmienną, gdy zmieniają się jej części? Być może pomocna byłaby tu 

następująca analogia: załóżmy idealizacyjnie, że jest taki przedział czasowy w życiu 

organizmu, w którym on w zasadzie się nie starzeje (utrzymuje na „stałym" poziomie swe 

funkcje życiowe). W tym przedziale jednak przynajmniej częściowej wymianie ulega 

budująca ten organizm materia - zmieniają się jego tkanki, komórki (budujące je pierwotnie 

elementy są zastępowane innymi). Możemy w tym wypadku powiedzieć, że - mimo 

zmienności elementów - organizm nie zmienia się pod względem strukturalnym, 

funkcjonalnym. Myślę, że także niezmienność nieskończonego wszechświata mogłaby być 

pojęta w ten sposób: między składającymi się nań światami stale następuje wymiana materii, 

co pociąga za sobą ich zmienność - ilość zaś materii i sposób jej uporządkowania (struktura 

wszechświata) pozostają niezmienne. Jest to oczywiście tylko jedna z propozycji - dyskusyjna 

o tyle, że opiera się na wyidealizowanej analogii. 

Koncepcja „blokowa" wszechświata jest w zasadniczym sensie (w tym chociażby, że 

eliminuje - podobnie jak McTaggart - tensy jako obiektywne aspekty bytu realnego) 
                                                           

1268 Broad za nieporozumienie uznaje traktowanie czasu jako „czwartego wymiaru przestrzeni" (C.D. Broad, 
Scientific Thought, s. 217). 
 

1269 Por.: G.J. Whitrow, The Natural..., s. 273. 
 



346 
 

nihilistyczna, jeśli chodzi o pojęcie czasu. Na jej gruncie dokonuje się „geometryzacja czasu", 

tj. faktyczne wyeliminowanie stosunków czasowych i zastąpienie ich relacjami prze-

strzennymi1270. Jeśli bowiem zanegujemy obiektywność rozróżnienia na przeszłość, 

teraźniejszość i przyszłość, to relacja wcześniejszy/późniejszy od nie będzie się w zasadzie 

różnić od relacji na lewo/na prawo od. Trzeba tu zatem wyraźnie powiedzieć, że koncepcja 

„blokowa" nie tylko prowadzi do zaprzeczenia realności tensów, lecz pozostaje także w 

jawnej niezgodzie z uznaniem realności McTaggartowskiej serii B. Jak bowiem pisze Dorato: 

„If events succeeded one another, they could not co-exist stmultaneously”1271.                                                 

Cassirer zwraca także uwagę, że koncepcja „blokowa" jest nie do przyjęcia z punktu 

widzenia Wittgensteinowskiej ontologii faktów, w której świat określa się jako wszystko, co 

jest faktem. W świetle tej koncepcji to, co przyszłe, nie może być uznane za część świata, 

gdyż nie jest faktem. Co jest faktem – kontynuuje dalej swą interpretację Cassirer – to się 

zdarzyło – jest zdarzeniem; przyszłe zdarzenia jednak - jako że się jeszcze nie wydarzyły - 

zdarzeniami jeszcze nie są1272. 

                                                           
1270 Por.: M. Dorato, Time..., s. 70. Wydaje się, że geometryzacja czasu jest fragmentem szerszego zjawiska w 
fizyce współczesnej, tj. próby redukcji fizyki do geometrii, na przykład redukcji wszystkich zmian w świecie 
fizycznym do ruchów atomów powodowanych przez siły niezależne od czasu. W OTW geometryzuje się także 
siłę grawitacji, którą zastępuje pojęcie krzywizny czasoprzestrzeni (por.: G. J. Whitrow, The Natural..., s. 1-4, 
275-276, oraz H. Reichenbach, The Philosophy..., s. 249-258). Przejawem geometryzacji w fizyce 
relatywistycznej jest także traktowanie historii danej cząstki materialnej (np. fotonu) jako „linii świata" w 
czasoprzestrzeni Minkowskiego (M. Dorato, Time..., s. 151). 

Jak zwraca uwagę Broad (Scientific Thought, s. 57), pełna analogia między czasem i przestrzenią jest jednak 
pozorna. Można przyjąć, że trwaniu odpowiada długość, relacji przed i po – na lewo i na prawo, a 
równoczesności – całkowite pokrywanie się. Niemniej, czas posiada coś, co trudniej już oddać w przestrzeni; 
Broad pisze, że poza „wewnętrznym porządkiem" czas posiada także „wewnętrzny sens", którym jest 
zorientowanie (kierunek, strzałka). Ten wewnętrzny sens ściśle wiąże się - jak to ujmuje (tamże, s. 58) - z 
rozróżnieniem przeszłości, teraźniejszości i przyszłości. Podobnie też nie da się zupełnie wyeliminować 
grawitacji jako realności fizycznej, gdyż -jak twierdzi Reichenbach - musimy wprowadzić siły jako przyczyny 
faktu, że istnieje korespondencja między wszystkimi przyrządami pomiarowymi (H. Reichenbach, The 
Philosophy..., s. 256). Niemożliwość tej ostatniej redukcji wiąże się zatem – mówiąc ogólnie – z koniecznością 
uwzględnienia przyczynowości (tamże), co - patrząc przez pryzmat przyczynowej teorii czasu - wskazuje chyba 
na niemożliwość redukcji czasowości do geometrii. Filozofem, który bronił w pewnym sensie idei geometryzacji 
(spatialization) czasu (polemizując w tym względzie z Bergsonem), był Whitehead (A.N. Whitehead, Process..., 
s. 321). Wydaje się jednak, że potrzebę „uprzestrzennienia" połączył on jedynie ze współczesnymi sobie 
zdarzeniami aktualnymi (tamże, s. 321-322). Jego stanowisko nie wiązało się zatem z odrzuceniem realności 
tensów i koncepcją wszechświata blokowego. Pisał przecież: „Thus a duration forms a barrier in the World 
between its past and its future" (tamże, s. 322). 
 

1271 M. Dorato, Time..., s. 73. 
 

1272 Patrz: E. Cassirer, On the Reality…, s. 350. 
 



347 
 

Przeciwko koncepcji wszechświata blokowego da się też wysunąć pewne argumenty 

„formalne". Rozważmy następującą interpretację formuły, będącej przedmiotem kontrowersji 

w logice temporalnej: „[...] if it eitheris or has been or will be the case that something ’s, 

then there is something which either ’s or has ’d or will "1273. Dla wygody skoncentrujmy 

się - zgodnie z propozycją Priora - na formule bardziej elementarnej, niż podana wyżej, i 

będącej jej bezpośrednią konsekwencją: „If it will be the case that something ’s, then there is 

something which will )"1274.  Problem z przytoczoną formułą polega na tym, iż jej następnik 

stwierdza, - że coś już istniejącego będzie , natomiast poprzednik nie wymaga aż tak 

mocnego założenia. Jak zauważa Prior, jedyną podstawą do uznania tej tezy jest założenie, że 

cokolwiek zacznie istnieć w jakimś czasie przyszłym, już istnieje. Jest to w zasadzie 

stanowisko wszechświata blokowego. Jeśli rozpatrywaną formułę uznamy za prawo logiczne 

(wszystkie konkretyzacje jej zmiennych prowadzą do prawdy), to wydaje się, że jedynym jej 

uprawomocnieniem jest założenie, że cokolwiek istnieje w jakimś czasie, istnieje we 

wszystkich czasach, czyli że wszystkie realne indywidua są odwieczne1275. Abstrahując teraz 

od ewentualnych metafizycznych uzasadnień tej supozycji, łatwo podać kontrprzykład 

interpretacji aksjomatu Ruth Barcan. Przypuśćmy bowiem, że rzeczywiście ktoś pewnego 

dnia poleci na Marsa, ale nie będzie to nikt, kto istnieje teraz1276. Przykład ten obala 

interesującą nas implikację, gdyż dopuszcza sytuację, w której prawdziwy jest jej poprzednik, 

a fałszywy następnik. Ponieważ zaś domniemana prawdziwość rozpatrywanego okresu 

warunkowego opiera się - jak wskazywałem - na założeniu w zasadzie równoważnym 

hipotezie wszechświata blokowego, można uznać, że podanie tego kontrprzykładu stanowi 

istotny krok na drodze do podważania tej hipotezy. Ogólnie można powiedzieć: skoro nie jest 

tak w ogólności, iż już teraz istnieją przedmioty, które będą miały pewne własności, to tym 
                                                           

1273 Jest to podana przez Priora interpretacja formuły Ruth Barcan: CMxx x M x (czytaj: jeśli jest możliwe, 
że czemuś przysługuje , to istnieje coś, czemu może przysługiwać ) - A.N. Prior, Time..., s. 26, 29. 
 

1274 Tamże, s. 29. 

1275 Tamże. 

1276 Por.: tamże. Posłużmy się innym kontrprzykładem: „Walter's horse is a thing that will [...] have wings" nie 
jest równoważne „Walter's horse exist, and it will be [...] the case that Walter's horse has wings" (tamże, s. 68). 
W tym punkcie ujawnia się też pewne podobieństwo między logiką temporalną a tym, co Prior nazywa „logiką 
intencjonalną" (intentional logic). Jest bowiem oczywiste, że zdanie: „Myślę, że ktoś udowodnił twierdzenie 
Fermata", nie implikuje zdania: „Istnieje ktoś, o kim myślę, że udowodnił twierdzenie Fermata". 
 



348 
 

bardziej nie istnieją te przedmioty, które już mają swe przyszłe własności. 

Rozpatrzmy jeszcze możliwe linie obrony rozpatrywanej implikacji, a tym samym - 

koncepcji wszechświata blokowego. Prior wskazuje, iż ktoś mógłby utrzymywać, że osoby, o 

których się mówi w podanym kontrprzykładzie z podróżą kosmiczną, nie są indywiduami w 

sensie ścisłym i nie powinny być podstawiane za zmienne w aksjomacie Barcan czy w jego 

Priorowskich interpretacjach. Prawdziwe zaś indywidua, za które mogłyby być uznane na 

przykład cząstki elementarne, istnieją we wszystkich czasach1277. Wobec tego 

kontrargumentu Prior formułuje uwagę, że jeśli nawet uznać go za fizycznie wiarygodny, to 

nie ma żadnych podstaw, by upierać się, że logika musi go respektować, wręcz przeciwnie - 

logika temporalna powinna móc obyć się bez tego założenia metafizycznego.  

Uważam ponadto, że za rozpatrywanym kontrargumentem kryje się wadliwa ontologia. 

Chociaż bowiem można - a nawet należy - przyjąć, że materia-energia jako pewien substrat 

istnieje odwiecznie (z niczego nie powstaje nic - stąd w fizyce zasada zachowania materii-

energii-pędu), to trudno przecież wyróżnić jakieś konkretne fizyczne indywidua jako niezni-

szczalne, odwieczne1278. Trudno dziś w filozofii przyrody przyjąć istnienie atomów w sensie 

atomizmu starożytnych (atom jako niepodzielny, a przeto niezniszczalny); należy raczej 

uznać złożoność, a zatem zmienność i zniszczalność (nie - odwieczność) materialnych 

indywiduów. Poza tym nie ma najmniejszego powodu - poza oczywiście racją o ewidentnym 

charakterze ad hoc – dla którego psychofizyczne byty (osoby) miałyby być wykluczone z 

zakresu pojęcia indywiduum - jeśli przez indywidualność rozumieć określoność pod każdym 

(wchodzącym w przypadku danego gatunku bytów w grę) względem oraz posiadanie cechy 

specyficznej. 

Prior zwraca uwagę, że w dyskusjach nad podanym kontrprzykładem formuły Barcan 

mógłby pojawić się argument następujący: lot na Marsa może być zrealizowany przez kogoś, 

kto jeszcze nie istnieje, ale będzie istniał później. Przy czym można by utrzymywać, że ten 

sposób myślenia pociąga za sobą to, że jest taki pewien x, że x nie istnieje jeszcze, ale będzie 

istniał później. Cóż to za obiekt? - zapytuje Prior. Ano taki, o którym - chociaż jeszcze nie 

                                                           

1277 Por.: tamże. 

 
 

1278 O problemie niezniszczalności cząstek elementarnych piszę w podrozdziale 11. rozdziału III. 
 



349 
 

istnieje - już możemy mówić: taki, który może być wartością zmiennych związanych przez 

kwantyfikatory używane w naszych wypowiedziach. Skoro tak, to można przypuszczać, że 

obiektowi takiemu przysługuje jakiś rodzaj odwieczności: we wszystkich czasach jest on 

niejako możliwym przedmiotem myślenia. W tym sensie byłby przedmiotem we wszystkich 

czasach - chociaż nie we wszystkich czasach byłby przedmiotem istniejącym. Jeśli zatem 

zmienne związane w formule Barcan (w rozważanej tu Priorowskiej interpretacji tej formuły) 

przebiegałyby przez wszystkie przedmioty w tym szerokim sensie słowa „przedmiot", które 

obejmuje zarówno przedmioty aktualnie istniejące, jak i już oraz jeszcze nieistniejące, to 

formuła ta byłaby uprawomocniona1279.  

Zaprezentowane tu bardzo szerokie rozumienie terminu „przedmiot" może budzić jednak 

duże wątpliwości. Interpretacja powyższa bardzo przypomina słynne lapidarne stwierdzenie 

Quine'a: „Być to znaczy być wartością zmiennej"1280. Ponieważ ontologiczną krytykę tej 

formuły przedstawiłem w innym miejscu1281, tutaj przypomnę tylko pokrótce, że już Quine 

zwraca uwagę, iż nie jest ona kryterium pozwalającym ustalić, co istnieje w sensie 

ontologicznym. Zmiennym związanym w danej teorii przyglądamy się nie po to, by 

dowiedzieć się, co istnieje w sensie bezwzględnym, lecz aby przekonać się, co dana teoria 

naukowa traktuje jako istniejące. Jak więc widać, „kryterium" to nie może (nie powinno) być 

uznane za ontologicznie wiążące. Podstawowym, pierwszoplanowym celem teorii naukowych 

nie jest - jak można by uważać - ustalenie tego, co jest, lecz opis, wyjaśnienie, klasyfikacja 

zjawisk otaczającego nas świata. Z tego punktu widzenia można interpretować teorie 

naukowe w duchu konwencjonalistyczno-pragmatycznym: wartością zmiennej można 

uczynić dowolny typ obiektów - wszystko zależy od wyboru języka (logiki), co z kolei 

determinowane jest przez rozmaite interesy poznawcze. Innym zarzutem pod adresem 

rozstrzygnięcia przyjmującego (gwoli obrony aksjomatu Barcan) szerokie pojęcie przedmiotu 

                                                           

1279 A.N. Prior, Time..., s. 30. Zgodnie z terminologią przyjmowaną przez filozofów i logików scholastycznych 
można powiedzieć, że w pewnych kontekstach określone słowa zastępują to, co przyszłe (jak „człowiek" w 
zdaniu „Pewien człowiek będzie biegł")  – supponit pro futuris, albo nawet to, co jedynie możliwe - supponit 
pro possibilibus (tamże, s. 31). 
 

1280 W.V.O. Quine, O tym, co istnieje, [w:] W.V.O. Quine, Z punktu widzenia logiki. Dziewięć esejów logiczno-
filozoficznych, tłum. B. Stanosz, Warszawa 2000, s. 44. 
 

1281 M. Łagosz, „Paradygmat Kaniowski" w filozofii analitycznej, „Kwartalnik Filozoficzny” 2003, t. XXXI, z. l, 
s. 110-114. 
 



350 
 

mogłoby być to, że, wprowadzając - analogicznie do tego, jak zrobił to w swej teorii 

przedmiotu Alexius Meinong1282 czy Kazimierz Twardowski1283 - rozwarstwienie w bycie na 

przedmioty istniejące i nieistniejące (subsystujące), nie respektuje ono zakazu Ockhama, 

tworząc niewiarygodnie „przeludnioną" ontologię. Rozwiązanie to jest nie do przyjęcia w 

monizmie egzystencjalnym, zgodnie z którym „istnieje" tylko jeden sposób istnienia; można 

go nazwać „realnym" i przeciwstawić wszelkiej fikcji, powstającej jedynie wskutek 

specyficznej aktywności umysłu, a więc na przykład takim domniemanym „bytom 

intencjonalnym", jak: Hamlet, złota góra czy kwadratowe koło, oraz - „idealnym", jak 

rozmaite „przedmioty" matematyczne1284. Przy czym realności (obiektywności) nie można 

raczej rozumieć jako niezależności od spełniania pewnych aktów intencjonalnych, gdyż do 

bytów realnych z całą pewnością należy zaliczyć także fenomeny psychiczne: akty i ich treści 

(chociaż w wielu wypadkach ich przedmioty okazują się fikcjami).  

Obrońcy krytykowanego tu stanowiska mogliby podnieść także taki argument: chociaż 

nie istnieją jeszcze pewne przedmioty, to istnieją już fakty tych przedmiotów dotyczące1285. 

Można to rozumieć tak, że chociaż pewien przedmiot może zajmować tylko skończony 

obszar czasoprzestrzeni, to pozostaje jednak w bezczasowych relacjach do wszystkich 

rejonów czasoprzestrzeni1286. Zaproponowana interpretacja przywodzi na myśl koncepcję 

przedmiotu z Traktatu Wittgensteina, który uważał, że znajomość przedmiotu oznacza 

                                                           
1282 Mam na uwadze znaną konstatację: „[...] są przedmioty, o których twierdzimy, iż takich przedmiotów nie 
ma" (A. Meinong, O teorii przedmiotu, tłum. T. Lubowiecki i J. Mizera, „Principia" 1994, t. VIII-IX, s. 177). 
Stwierdzenie to można uważać za rezultat Meinongowskiego przeświadczenia, że dziedzina możliwych 
przedmiotów poznania jest znacznie szersza niż dziedzina metafizyki, tj. sfera przedmiotów istniejących 
(tamże). 
 

1283 K. Twardowski, O treści..., s. 3-91. Twardowski, broniąc uniwersalności rozróżnienia treści i przedmiotu 
aktu świadomości (np. przedstawienia), utrzymywał, iż nie ma przedstawień bezprzedmiotowych – tyle tylko że 
przedmioty niektórych przedstawień nie istnieją, jak na przykład kwadratowe koło. Wśród przedmiotów 
intencjonalnych odniesień mamy zatem zarówno przedmioty realne, jak i „czysto intencjonalne", a tych nie 
można sprowadzić do treści świadomościowych (mają „bardziej obiektywny", intersubiektywny charakter). 

 

1284 Przedmioty matematyczne można (przynajmniej genetycznie) rozpatrywać jako domniemane denotacje 
pojęć, powstających wskutek poddania materiału empirycznego takim operacjom intelektualnym, jak: 
abstrahowanie, idealizowanie, iterowanie, generalizowanie (patrz: M. Łagosz, Materializm a problem ogólności 
myślenia, „Principia" 2004, t. XXXIX, s. 127-147). 

 

1285 A.N. Prior, ...,s. 31. 
 

1286 Tamże. 



351 
 

znajomość wszystkich możliwości jego występowania w stanach rzeczy (stan rzeczy jest 

połączeniem, konfiguracją, przedmiotów)1287. Przedmiot jako prosty nie posiada struktury, ma 

on jedynie formę: „Możliwość występowania w stanach rzeczy jest formą przedmiotu"1288. 

Jest tu jednak pewna różnica, gdyż przez „przedmioty" Wittgenstein rozumie byty idealne, 

proste i odwieczne, a zatem istniejące we wszystkich czasach. Postulatem zaś wyjściowym 

rozważanej obecnie linii obrony formuły Barcan było, że nie ma przedmiotów, lecz istnieją 

fakty tych przedmiotów dotyczące. Ogólnie biorąc, wydaje się, iż tezy tej nie da się 

sensownie utrzymać na gruncie Wittgensteinowskiej ontologii faktów. U Wittgensteina 

bowiem fakty to istniejące stany rzeczy („To, co jest faktem - fakt - jest istnieniem stanów 

rzeczy"1289), a stany rzeczy to połączenia przedmiotów. Jak zatem możliwe są fakty bez 

przedmiotów, których one dotyczą? Czy w czasie przed narodzinami Sokratesa i Platona 

miałoby sens stwierdzenie: faktem jest, że Sokrates jest nauczycielem Platona? W tym 

wypadku trzeba by chyba uznać, że zarówno Sokrates, jak i Platon istnieją przed swymi 

narodzinami jako przedmioty potencjalne, ale takie postawienie sprawy wikła nas w rozmaite 

dylematy „metafizyki potencjalistycznej", na przykład: czy rzeczywiście w stosunku do 

przedmiotu, który nigdy nie zaistniał (jak Sokrates przed swoimi urodzinami), można 

utrzymywać, iż jest możliwy. Czy możliwość ontyczna da się sprowadzić do możliwości 

logicznej (niesprzeczność)? Czy pojęcie możliwości ma w ogóle sens poza sferą umysłową 

(możliwy do pomyślenia)? Ogólnie zaś biorąc: bardzo popularna w filozofii (przynajmniej od 

czasów Leibniza) kategoria świata możliwego jest trudna do zaakceptowania w rozumieniu 

ontologicznym. Jeśli światy możliwie uznamy za takie same konkrety jak „nasz" świat 

aktualny (nurt konkretystyczny w rozumieniu światów możliwych), to pojawia się problem 

niezwykłego „przeludnienia" uniwersum ontycznego - szczególnie gdy przyjmiemy tezę o 

„pełności ontologicznej": wszystko, co możliwe (logicznie, tj. niesprzeczne), gdzieś istnieje. 

Problem, czy wszystko, co jest możliwe, istniało, istnieje bądź będzie istnieć (czy też - 

mówiąc inaczej - realizuje się w jakimś „konkretnym" świecie), nazywa się czasem w lite-

raturze filozoficznej „problemem wyrażania pełni"1290.  

                                                           
1287 L. Wittgenstein, Tractatus logico-philosophicus, tłum. B. Wolniewicz, Warszawa 1997, s. 5, 6. 
 

1288 Tamże, s. 7. 

1289 Tamże, s. 5. 

1290 P. van Inwagen, Dwa pojęcia..., s. 195. 
 



352 
 

Pozytywna odpowiedź na tę kwestię wydaje się mało prawdopodobna, chociaż 

stanowisko bardzo do niej zbliżone znajdujemy już u starożytnego logika Diodora, który 

uzasadniał tezę, że „cokolwiek jest możliwe (w sensie alternatywy, która wciąż jest otwarta) 

albo jest, albo będzie prawdziwe"1291. Aby wyjaśnić wadliwość argumentacji Diodora, Prior 

wprowadza intensjonalny funktor „definitely" (co można przetłumaczyć na polski jako: 

zdecydowanie, z pewnością, stanowczo, kategorycznie)1292. Zwraca on dalej uwagę, że - z 

punktu widzenia pewnych założeń Arystotelesa i Łukasiewicza - prawdziwość stwierdzenia 

„x będzie " jest kategorycznie prawdziwe („dęfinitely true") wtedy i tylko wtedy, gdy 

stwierdzenie „jest kategorycznie prawdziwe, że x będzie "1293 jest prawdziwe, czyli gdy nie 

jest dziś możliwe dla x, by nie było . Stwierdzenie „jest kategorycznie prawdziwe , że x 

będzie " jest zatem fałszywe zarówno wtedy, gdy fałszywe jest stwierdzenie „x będzie ", 

jak i wtedy, gdy wciąż pozostaje dla x otwarta możliwość bycia   bądź niebycia , czyli gdy 

„x będzie " nie będzie ani prawdziwe, ani fałszywe, lecz - nieokreślone (neuter)1294.  

 Prior zwraca uwagę, że zapoznaje się w tym wypadku fakt, że jeśli zdanie p jest 

prawdziwe lub fałszywe, to p i deflnitely p mają tę samą wartość logiczną, ale jeśli p jest 

nieokreślone, to definitely p jest fałszywe. Uściślając nieco: kontrargumentacja Priora polega 

m.in. na wykazaniu, że założenie „trzeciej" (obok prawdy i fałszu) wartości logicznej (neuter) 

pozbawia jedną z przesłanek argumentacji Diodora mocy prawa logicznego (co powoduje 

upadek całej argumentacji). Chodzi tu mianowicie o implikację: „Jeśli x ani nie jest, ani nigdy 

nie stanie się , to było faktem, że x nigdy nie stanie się "1295, której poprzednik może być 

nieokreślony, a następnik fałszywy. Przy takim zaś wartościowaniu - zgodnie z tabelą 

Łukasiewicza - cała implikacja nie byłaby prawdziwa, lecz nieokreślona1296.  

Dodam, że ponieważ teza o „pełności ontologicznej" jest bardzo problematyczna, nie-

właściwe wydaje się takie rozumienie operatorów modalnych, zgodnie z którym „możliwe, że 
                                                           

1291 A.N. Prior, Time..., s. 86. 
 

1292 Tamże, s. 85. 

1293 „x will definitely " (tamże, s. 86). 
 

1294 Tamże. 

1295 “If x neither is nor ever will be -ing, then it has been the case that x will never be -ing" (tamże, s. 88). 
 

1296 Tamże. 



353 
 

p" znaczy tyle, co „w pewnym czasie p"1297. 

Za próbę ograniczenia „antyockhamowskich" konsekwencji tezy o „pełności 

ontologicznej" można uznać też Leibnizjańskie pojęcie współmożliwości. Leibniz zwraca 

uwagę, że nie wszystko, co logicznie możliwe, jest możliwe ontycznie (tj. może zaistnieć), bo 

nie wszystko jest ze sobą współmożliwe. Według Leibniza istniejące jest to, co jest 

współmożliwe z największą liczbą rzeczy1298. Pojęcie współmożliwości zdaje się zakładać 

istnienie jakiegoś aktualnego stanu rzeczy pierwotnie ontycznie wyróżnionego, do którego 

dopasowuje się „reszta" możliwości. Jedne z nich są z nim współmożliwe, a inne zaś nie; te 

ostatnie nigdy nie zaistnieją, a zatem można je uznać za mające li tylko myślny charakter.  

Sprawa komplikuje się nieco, gdy dopuścimy, iż ta wyróżniona, „wyjściowa" sfera bytu 

mogłaby być (bądź po prostu - jest w „innym świecie") zastąpiona inną logicznie możliwą 

sferą bytu, bo to pociągnęłoby za sobą realizację innej sekwencji możliwości. Jeśli zaś 

światy możliwe będziemy interpretować w „abstrakcjonistyczny" sposób, tzn. jako 

maksymalne zbiory sądów, z których przynajmniej jeden jest fałszywy w aktualnym 

świecie, to pojawi się z kolei problem „trzeciego świata". Ogólnie biorąc: zgadzam się z 

Priorem, który pomysł, iż możliwe stany rzeczy są „istnościami" (entities), do których 

możemy odnosić się za pomocą imion własnych, nazywa „mitologicznym" i porównuje go 

do pojęcia possibiliów czy możliwych indywiduów. Wszystkie te „możliwości" Prior 

wyłącza ze swojego systemu logiki modalnej. Ponadto z punktu widzenia monizmu 

egzystencjalnego określenie „możliwy" ma wobec pojęcia istnienia (realnego) sens 

modyfikujący: coś, co „istnieje" w sposób li tylko możliwy, de facto nie istnieje. Prior 

wysuwa podobną obiekcję wobec omawianej tu słabszej (attenuated) wersji „hipotezy 

odwieczności". Jeśli x markuje pewną nazwę własną, to - jak sugeruje logik - wyrażenie „x 

istnieje" musi być logicznie równoważne (logically equivalent) wyrażeniu „istnieją fakty 

dotyczące x". W związku z tym: jeśli x przestało istnieć bądź jeszcze nie zaistniało, a mimo 

to już „teraz" istnieją fakty dotyczące x, to trudno w ogóle wiedzieć, jakie są to aktualne 

fakty. Czy - pyta retorycznie Prior - martwy albo nienarodzony człowiek jest obecnie 

niebieskooki? Jeśli odpowiemy przecząco na to pytanie, tj. uznamy, że człowiek taki nie 

jest niebieskooki na tej podstawie, że obecnie nie istnieje, to w konsekwencji musimy 

uznać, że wszystkie zaprzeczenia teraźniejszych faktów, dotyczących nieistniejącego teraz 

                                                           
1297 Tamże, s. 100-101. 

1298 W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, t. II, s. 82. 
 



354 
 

człowieka, są prawdziwe - a zatem prawdziwe będzie także zaprzeczenie, że brany pod 

uwagę człowiek nie jest niebieskooki1299. Być może wskazanie na taką właśnie sytuację 

było celem stronników „hipotezy odwieczności", gdyż w tym wypadku mogliby wskazy-

wać, że zaprzeczenie istnienia faktów dotyczących nieistniejących (już bądź jeszcze) 

przedmiotów uchyla zasadę wyłączonego środka. Ale przecież wcale tak nie musi być, gdyż 

zasadę tę można ograniczyć do sensu aktualnego, tj. traktować recentywistycznie. Wydaje 

się, że w nieopartych na rozróżnieniu czasowym systemach logiki zasady logiczne odnoszą 

się do tego, co „aczasowe" lub aktualne (na przykład przysługiwania cech sprzecznych 

odmawia się czemuś w tym samym czasie i pod tym samym względem). Ponadto 

zwolennicy „hipotezy odwieczności" mogliby wskazywać, że zanegowanie jej „słabszej 

wersji" przeczy „klasycznej" zasadzie dwuwartościowości. Szczególnie widoczne byłoby to 

w odniesieniu do faktów dotyczących przedmiotów przyszłych. O ile bowiem o umarłym 

człowieku można od razu prawdziwie orzec, iż nie jest niebieskooki (nawet jeśli kiedyś 

był), a o żyjącym - orzec prawdziwie, że jest lub nie jest niebieskooki (przy czym - na mocy 

zasady niesprzeczności - jeden człon tej alternatywy będzie prawdziwy, a drugi – 

fałszywy), o tyle twierdzenie, że ktoś, kto się jeszcze nie narodził, jest niebieskooki, nie jest 

dziś ani prawdziwe, ani fałszywe, lecz - jak można to ująć - posiada jakąś trzecią wartość 

logiczną. W istocie rozważania dotyczące niezdeterminowanych zdań o przyszłości były 

jednym z bodźców wprowadzenia do logiki idei wielowartościowości1300. Tyle tylko, że 

generowanie rozwiązań wykraczających poza logikę dwuwartościową nie powinno być - 

jak sądzę - zarzutem pod adresem pewnych koncepcji. Logiki wielowartościowe okazały się 

bowiem „pełnoprawnymi” systemami logicznymi, które w sposób istotny wzbogaciły 

logikę klasyczną, wiążąc się na przykład – ze szczególnie nas tutaj interesującą –

możliwością opracowania logik temporalnych. 

 Wracając do ustaleń samego Priora: odrzuca on „hipotezę odwieczności", konkludując, 

że w formule „There will be an x tomorrow which 's" zmienna związana x nie ma jeszcze 

w ogóle przebiegu wartości (range of values), a jej wartość logiczna zależy od przebiegu 

wartości, który zmienna związana w formule „There is an x which 's" nabędzie jutro. Tak 

więc formuła ta nie stwierdza obecnie faktu o jakimś jutrzejszym przedmiocie, chociaż - 

jeśli stwierdzenie to jest prawdziwe - będzie juro istniało takie x oraz dotyczący go fakt o 
                                                           

1299 Por.: A.N. Prior, Time..., s. 31. 
 

1300 Patrz: rozdział I, podrozdział 6. 



355 
 

formie „x  's"1301. W rezultacie tych ustaleń Prior stwierdza: „[...] we need a system in 

which the Barcan formulais not provable”1302. Formuła ta jest zaś dowodliwa, jeśli do logiki 

temporalnej o strukturze systemu Lewisa S5 dołączymy zwykłą teorię kwantyfikacji1303. 

Być może zatem - przypuszcza Prior - to właśnie zwykła (ordinary) teoria kwantyfikacji 

wymaga zmiany w kontekście stwierdzeń czasowych (tensed propositions). Jedno z 

podstawowych praw tej teorii głosi: „if y  's then there is something that 's". Okazuje się 

ono jednak fałszywe w przypadku twierdzeń temporalnych. Prior podaje następujący 

przykład: „'If it has been the case that Bucephalus is ridden by Alexander, there exist an 

object of which it has been the case that it is ridden by Alexander'"1304. Fałszywość 

przytoczonego zdania warunkowego wynika z tego, że jego poprzednik jest teraz 

prawdziwy, podczas gdy następnik - fałszywy.  

Sądzę, że w tym wypadku obiekcję Priora można nawet wzmocnić, wskazując, że 

rozważana implikacja jest nie tylko fałszywa, ale po prostu bezsensowna. Jeśli bowiem - 

jak można rozumować - koń Aleksandra przestał istnieć, to nazwa własna „Bucephalus" 

traci znaczenie (według jednej z koncepcji semantycznych dotyczących nazw własnych, 

reprezentowanej – na przykład – przez Saula Kripkego1305 czy Bertranda Russella1306, 

znaczeniem nazw rozumianych jako „sztywne desygnatory", a nie –deskrypcje czy wiązki 

deskrypcji, są przedmioty przez te nazwy nazywane, oznaczane). A ponieważ - zgodnie z 

ustaleniami semantycznymi Fregego1307 - brak znaczenia (odniesienia) przez jakąś część 

zdania skutkuje brakiem jego znaczenia (dla Fregego znaczeniem (odniesieniem) zdania 

była jego wartość logiczna), należy przyjąć, że podana implikacja w ogóle nie podlega 

ocenie prawdziwościowej. 

Wobec powyższych uwag krytycznych można wysunąć jednak pewne obiekcje. Otóż w 
                                                           

1301 A. N. Prior, Time…, s. 22. 

1302 Tamże.  

1303 Tamże. 

1304 Tamże, s. 32-33. 

1305 S. Kripke, Nazywanie a konieczność, tłum. B. Chwedeńczuk, Warszawa 1988. 
 

1306 A.J. Ayer, Filozofia w XX wieku, tłum. T. Baszniak, Warszawa 1997, s. 36. 
 

1307 M. Łagosz, Znaczenie i prawda. Rozważania o Fregowskiej semantyce zdań, Wrocław 2000, s. 70-73. 
 



356 
 

rozważanym zdaniu warunkowym mówi się o przeszłości, o czymś, co było. Ponieważ zaś 

status ontyczny przeszłości wydaje się „utrwalony", mocniejszy niż przyszłości1308, można by 

utrzymywać, że - w pewnym sensie - istnieje teraz (jako realny obiekt historyczny) koń, na 

którym jeździł Aleksander. Stąd w „kontekście historycznym" nazwa „Bucephalus" może być 

traktowana jako mająca znaczenie (odniesienie). Wydaje się, że dla posiadania znaczenia 

przez nazwę własną rozumianą jako Kripkowski „sztywny desygnator" ważny jest „akt 

chrztu", zakładający realną obecność przedmiotu, któremu nazwę nadajemy. W tym 

rozumieniu bez znaczenia byłyby - jak się zdaje - jedynie „nazwy własne" przedmiotów 

przyszłych czy fikcyjnych. Każda taka domniemana nazwa własna byłaby w gruncie rzeczy 

opisem czy „wiązką deskrypcji".  

Inną jeszcze drogę obejścia wskazywanego problemu bezsensowności czy „neutralności 

prawdziwościowej" analizowanego okresu warunkowego wskazuje Prior: skoro ze względu 

na to, iż koń Aleksandra przestał istnieć, nazwa „Bucephalus" przestaje być nazwą własną w 

sensie logicznym, tj. nie może być w zasadzie zastąpiona zaimkiem wskazującym, to 

wszystkie sądy o Bucefale nie są w zasadzie sądami jednostkowymi, ale 

kwantyfikatorowymi, przypisującymi pewnym indywiduom własność „bucefalizacji". Oto 

Priorowska transpozycja rozważanego tu okresu warunkowego: „»If it has been the case that 

something is the only Bucephalizer and is ridden by Alexander, then there is something of 

which it has been the case that it is ridden by Alexander« "1309. Chociaż to - w gruncie rzeczy 

problematyczne - rozwiązanie zdaje się uchylać problem sensowności analizowanej 

implikacji, bynajmniej nie uchyla problemu aktualnego istnienia przedmiotów przyszłych lub 

przeszłych, sugerowanego przez, odpowiednio, uproszczoną postać formuły Barcan oraz 

prawo zwykłej logiki kwantyfikatorów: „if y ’s then there is something that ’s". Tytułem 

najogólniejszego komentarza, podsumowującego ten wątek rozważań, można powiedzieć, iż 

bardziej chyba problematyczne jest zakładanie „aktualnego" istnienia przedmiotów (czy 

stanów rzeczy) przyszłych niż przeszłych. Dlatego hipoteza wszechświata blokowego jest 

przede wszystkim wątpliwa z punktu widzenia przyszłości, której nie tylko nie ma, ale nawet 

nie było. 

W jednym z zaproponowanych przez Priora systemów logiki temporalnej, będącym 

pewną modyfikacją ontologii Leśniewskiego, jako prawo przyjmuje się formułę: Jest 
                                                           

1308 Patrz: rozdział I, podrozdział 6. 
 

1309 A.N. Prior, Time..., s. 33. 
 



357 
 

konieczne, że istnieje takie , że a ". Prior podkreśla jednak wyraźnie - co ważne w 

kontekście prowadzonych tu rozważań - iż nie oznacza to, że „a always exist" ani nawet że 

„the a always exist "1310. Prawo to jest raczej równoznaczne ze stwierdzeniem, że zawsze 

istnieje jakieś prawdziwe stwierdzenie (statement), w którym występuje termin „a”. Takim 

prawdziwym stwierdzeniem mogłoby być na przykład, że „the a does not exist"1311. W 

Priorowskim systemie logiki temporalnej stwierdzenie: „a nie istnieje" (w języku ontologii 

Leśniewskiego: „nie istnieje takie c, że a jest c") nie jest kontradyktoryczne i bywa czasem 

prawdziwe1312. Stwierdzenie, że a nie istnieje, nie jest bowiem równoważne temu, że nie 

istnieje żadne prawdziwe twierdzenie, w którym występuje termin a; jest ono jedynie 

równoważne stwierdzeniu, że nie istnieje żadne prawdziwie stwierdzenie o formie „a jest 

c"1313. Zaletą omawianego tu ujęcia systemu logiki temporalnej jest - według Priora - to, iż 

można uważać, że zakresy wartości dla zmiennych związanych są raz na zawsze ustalone - 

bez potrzeby uznawania, że indywidua są odwieczne bądź - w trybie modalnym - że istnieją 

one koniecznie. Prior uważa, że ponieważ w zarysowanym systemie być wartością zmiennej 

nie jest tym samym, co być, można więc uznać formułę Barcan1314.  

Wobec rozwiązania Priora można mieć wszakże pewne semantyczne oraz ontologiczne 

wątpliwości. Jeśli chodzi o aspekt semantyczny, to zakłada się, iż uznawane w tym systemie 

prawo jest równoważne wyrażeniu, że zawsze istnieje jakieś prawdziwe stwierdzenie, w 

którym występuje termin „a”. Otóż problem polega na tym, że jeśli termin „a" będzie 

imieniem własnym, to istnienie jakiegokolwiek prawdziwego stwierdzenia zawierającego 

termin „a” pociąga za sobą istnienie a (ściślej: istnienie przedmiotu oznaczanego 

(nazywanego) przez nazwę „a"). Tak w każdym razie będzie to wyglądało z punktu widzenia 

ustaleń semantycznych Fregego, zgodnie z którymi warunkiem koniecznym posiadania przez 

zdanie znaczenia (odniesienia), czyli - u Fregego - wartości logicznej, jest posiadanie 

odniesienia przez wszystkie jego wyrażenia składowe, a zwłaszcza przez nazwy własne (lub 

deskrypcje określone)1315. Czymże innym jest jednak posiadanie znaczenia (odniesienia) 

                                                           
1310 Tamże, s. 65. 

1311 Tamże. 

1312 Tamże. 

1313 Tamże. 

1314 Tamże. 

1315 Ten warunek semantyczny obowiązuje w semantyce Fregego dla wyrażeń złożonych wszelkiego typu. 



358 
 

przez imię własne, jeśli nie istnieniem przedmiotu przez ową nazwę własną nazywanego 

(oznaczanego)?1316 W koncepcji Fregego i przy rozumieniu „a” jako nazwy własnej podane 

przez Priora zdanie: „a nie istnieje" nie tylko nie byłoby prawdziwe, ale po prostu bezsensow-

ne. Dla Fregego bowiem pojęcie istnienia jest pojęciem drugiego stopnia - stąd istnienie nie 

może być - jego zdaniem - sensownie orzekane o indywiduach.  

Wyjściem ze wskazywanej trudności mogłoby być oczywiście uznanie, że termin „a” 

może być jedynie nazwą ogólną. Ale to nie wystarcza, gdyż tak czy inaczej pojawiają się 

pewne kłopoty natury ontologicznej. W systemie Priora wymaga się odwiecznego istnienia 

pewnego prawdziwego stwierdzenia (sądu) /„there is always some true statement"1317. Czy 

stanowisko takie nie zakłada – tak jak to jest u Fregego – istnienia jakiegoś „trzeciego 

królestwa" aczasowych sensów, do których należą m.in. myśli wyrażane w zdaniach? Nawet 

zostawiając na boku kwestię istnienia przedmiotów idealnych, intencjonalnych itp., pojawia 

się jeszcze jedna trudność: twierdzenie, którego konieczne istnienie postuluje się w systemie 

Priora, ma być prawdziwe. Jeśli prawdziwość ta nie będzie rozumiana czysto „analitycznie" 

(jako następstwo „projekcji" definicyjnych), ale realnie, „klasycznie", to można pytać, na 

czym ma ona polegać. Dosyć „naturalne" byłoby chyba uznanie, że skoro - jak przypu-

ściliśmy wyżej - rzecz dotyczy stwierdzeń niezawierających nazw własnych, lecz jedynie 

nazwy ogólne, to prawdziwość polega na zgodności z pewnym ogólnym stanem rzeczy, na 

tym, że stwierdzenia te opisują realne i „aczasowe" prawidłowości, którym podlegać będą 

pewne indywidua - nawet jeśli aktualnie nie istnieją. Trudno mi tu polemizować z 

nomologicznym realizmem powszechnikowym; trzeba jednak przyznać, że z wielu względów 

stanowisko takie jest dość „kłopotliwe" - w każdym razie wskazana byłaby tu ostrożność 

sugerowana przez brzytwę Ockhama. 

Zwróćmy jeszcze na koniec uwagę, że odrzucenie formuły Barcan - jeśli interpretować je 

w kategoriach logiki temporalnej - wymaga rozróżnienia między sformułowaniem „w czasie t 

istnieje coś, co ma własność ”  a „istnieje coś, co w czasie t ma własność ". Przy 

temporalnej interpretacji następnik formuły Barcan sprowadza się do „istnieje takie x, że dla 
                                                                                                                                                                                     

 

1316 M. Łagosz, Znaczenie..., s. 71-73 

 
 

1317 'A.N.Prior, Time..., s. 65. 
 



359 
 

pewnego t x ma własność   w t". Formuła ta jest równoważna (na mocy teorii kwantyfikacji) 

formule następującej: „dla pewnego t istnieje coś, co ma własność   w t". Tyle tylko, że 

poprzednik formuły Barcan nie jest w logice temporalnej Priora równoznaczny z tą formułą, 

ale ma postać: „dla pewnego t w t istnieje coś, co ma własność   ", która nie jest ekwi-

walentna z poprzednimi formułami1318. Powoduje to, iż nie można uznać, iż w formule 

Barcan następnik wynika logicznie z poprzednika. Może być bowiem tak, że prawdziwy jest 

poprzednik, a następnik fałszywy. Tak właśnie będzie w przypadku, gdy aktualnie nie istnieje 

jeszcze przedmiot, który w przyszłości będzie miał określoną własność. Prawdziwość formuły 

Barcan uzależniona jest zatem - co już niejednokrotnie sugerowałem - od silnego i 

problematycznego metafizycznego założenia - hipotezy wszechświata blokowego. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1318 Tamże, s. 36. Prior wskazuje też, że dystynkcji tej nie można przeprowadzić we wszystkich typach logiki, na 
przykład w „bezczasowej" logice typu Quine'a-Smarta (tamże). 
 



360 
 

10. Świadomość a teraźniejszość 

 

Widzieliśmy wyżej, że podstawowym założeniem pozwalającym podzielić dziedzinę 

czasu na przeszłość, teraźniejszość i przyszłość jest przyjęcie „absolutnej" teraźniejszości 

jakiegoś układu, jakiejś całości, której zmienność rozpatrujemy. Zakładamy po prostu, że 

pewne zdarzenie bądź zdarzenia Z stanowią teraźniejszość rozpatrywanego układu, wszystkie 

zaś zdarzenia wcześniejsze od Z- przeszłość, a późniejsze od Z - przyszłość. Wskazywałem 

już1319 też, że tak rozumianego pojęcia teraźniejszości nie można wyprowadzić z pojęcia 

równoczesności, gdyż na podstawie tego ostatniego otrzymujemy jedynie względne pojęcie 

teraźniejszości (w tym sensie teraźniejszość mają także zdarzenia przeszłe oraz przyszłe). W 

związku z tym, że wielu filozofów upatruje podstawy wprowadzenia pojęcia teraźniejszości 

„absolutnej" (teraźniejszości danego układu, tj. zdarzenia bądź grupy zdarzeń wyróżnionych 

jako aktualne) w doświadczeniu wewnętrznym1320, podejmę poszukiwania podstaw ro-

zumienia czasu w analizie fenomenologicznej. Nie przesądzając bynajmniej subiektywności 

podziału czasu na przeszłość, teraźniejszość i przyszłość, nie można ignorować także tego 

kierunku badań. 

Wyżej przyjąłem, że ontologiczną podstawą pojęcia czasu jest kategoria zmienności. 

Sama zmienność (ruch) realizuje się - jak można przypuszczać - w różnych formach 

determinacji. Oprócz charakterystycznej dla materii nieożywionej determinacji kauzalnej 

można wyróżnić rozmaite inne formy determinacji, w tym determinacje charakterystyczne dla 

poziomu świadomościowego (duchowego): teleologiczną, przez wartości czy 

asocjacjonistyczną1321. Stałym (a dla idealisty subiektywnego jedynym) punktem odniesienia, 
                                                           

1319 Podrozdział 7. niniejszego rozdziału. 
 

1320 Ich zdaniem trychotomia PE, T, PY nie ma sensu, jeśli nie istnieje podmiot świadomy, gdyż tylko aktywność 
świadomości może nadać temu podziałowi sens (subiektywny). Przy czym tego typu ujęcie może mieć zarówno 
indywidualno-subiektywny, jak i społeczno-subiektywny charakter (por.: M. Hempoliński, Filozofia..., s. 167-
174). Dodajmy, że koncepcje subiektocentryczne znajdują niekiedy potwierdzenie w naukach fizykalnych. W 
kosmologicznym modelu szczególnej teorii względności, w stożku świetlnym, nasze kosmiczne „tu i teraz" 
obieramy za początek czasoprzestrzennego układu odniesienia. Inaczej mówiąc: m y wybieramy n a s z ą 
teraźniejszość, traktując jako jedną chwilę okres, w jakim ludzkość dokonuje obserwacji wszechświata. 
Względem tak określonego punktu wyznaczamy w tym modelu obszary przeszłości i przyszłości (patrz: M. 
Heller, M. Lubański, S.W. Ślaga, Zagadnienia..., s. 235). 
 

1321 Por.: N. Hartmann, Nowe drogi..., s. 61-63. 
 



361 
 

wiążącym postrzeżenia następstwa zdarzeń w ideę czasu w sensie trychotomii PE, T, PY, jest 

zmienność mojej świadomości1322. Świadomość śledzi niejako zmienność układów 

transcendentnych, a zachodzące w toku ewolucji tych układów zdarzenia dzieli na przeszłe, 

teraźniejsze i przyszłe względem własnego, wewnętrznego ruchu. Teraźniejszość można 

określić jako klasę zdarzeń (zjawisk, stanów) równoczesnych z pewnym moim aktualnym 

stanem świadomości. Powstaje jednak problem, czy w tym wypadku równoczesność można 

rozumieć w sensie einsteinowskim: „dwa zdarzenia zachodzące w punktach A i B układu K są 

równoczesne, jeśli obserwując ze środka M odcinka AB, zauważymy je w tej samej 

chwili"1323. Wątpliwość bierze się stąd, że definicja Einsteina wiąże ściśle pojęcie 

równoczesności z charakterystyką przestrzenną (mowa w niej m.in. o lokalizacji przestrzennej 

zdarzeń równoczesnych). Jak jednak wiadomo, w wielu tradycyjnych ujęciach filozoficznych 

świadomości odmawia się jej rozciągłości (brak rozciągłości jako jedna z fundamentalnych 

różnic między tym, co fizyczne, a fenomenami psychicznymi1324). Sugerowałem już 

jednak1325, że nie powinno się odmawiać fenomenom (aktom) świadomości wszelkiej 

charakterystyki przestrzennej. Brak rozciągłości (wymiarów) nie oznacza , że akty 

świadomości nie zajmują względnie określonego miejsca, że nie można ich zlokalizować 

przestrzennie1326. Chociaż z pewnością niemożliwa jest lokalizacja „punktowa", to można 

powiedzieć, że moje akty świadome znajdują się tam, gdzie obecne jest moje ciało, a nie na 

przykład na Słońcu czy w innym miejscu we wszechświecie. Bardzo podobnie widział to 

Witkacy, dla którego - na co wskazuje wielu komentatorów jego twórczości filozoficznej - 

                                                           
1322 Piszę „mojej” ze względu na „pierwszoosobowy” charakter doświadczenia fenomenologicznego. Jest 
oczywiście duży problem obiektywizacji tego doświadczenia, zawierający w sobie m.in. zagadnienie alter ego. 
 

1323 A. Einstein, Istota..., s. 36. Inaczej jeszcze można zdefiniować równoczesność w kategoriach relacji 
wcześniejszy/późniejszy: dwa zdarzenia są równoczesne, jeśli nieprawda, że którekolwiek z nich jest 
wcześniejsze od drugiego (J.F.A.K. van Benthem, The Logic..., s. 116). 
 

1324 Patrz np.: K. Twardowski, Psychologia wobec fizjologii i filozofii, [w:] K. Twardowski, Wybrane pisma 
filozoficzne, tłum. I. Dąmbska, Warszawa 1965, s. 259. 
 

1325 M. Łagosz, Brzytwa..., s. 90-92. 
 

1326 Zupełnie odmiennie widzi problem fenomenolog Merleau-Ponty, który pisze:„Wszystko, co istnieje, istnieje 
albo jako rzecz, albo jako świadomość [...] Rzecz jest w jakimś miejscu, ale percepcji nie ma nigdzie" (M. 
Merleau-Ponty, Fenomenologia..., s. 31). 
 



362 
 

świadomość indywidualna nie jest (jak chcieliby idealiści) czymś pozaprzestrzennym. 

Świadomość jest rozprzestrzeniona w ciele, w nim zamknięta - w pewnym sensie jest ona 

ciałem, jego „wnętrzem"1327. 

Aby wyznaczyć - zgodnie z definicją Einsteina - zbiór zdarzeń równoczesnych z moim 

aktualnym stanem świadomości, umieszczamy obserwatora (przyrząd1328) w połowie drogi 

między mną a przestrzennie odległym zdarzeniem Z. Jeśli z miejsca, gdzie przebywam, w 

momencie, w którym spełniam aktualny akt świadomy, zostanie wysłany w kierunku 

obserwatora promień świetlny i dotrze do niego w tym samym momencie, co promień 

świetlny wysłany w kierunku tegoż obserwatora z miejsca i w momencie zachodzenia 

zdarzenia Z, to zdarzenie Z będzie równoczesne z moim aktualnym stanem świadomości. 

Zbiór wszystkich takich zdarzeń będzie stanowił teraźniejszość1329. Trzeba podkreślić, że -

wbrew temu, co mogłaby sugerować podana wyżej wersja Einsteinowskiej definicji 

równoczesności, odwołująca się do obserwującego podmiotu i jego spostrzeżeń - 

równoczesność w fizyce relatywistycznej ma charakter obiektywny. To, że o równoczesności 

możemy mówić jedynie w stosunku do określonego układu odniesienia, nie pozbawia tego 

pojęcia obiektywnej treści. Fizyczny układ odniesienia nie może być bowiem utożsamiany ani 

z naszym sposobem przedstawiania, ani z jakimś arbitralnym (konwencjonalnym) wyborem 

pewnej abstrakcyjnej struktury matematycznej (jakiejś „siatki przestrzenno-czasowej", układu 

współrzędnych). Obiektywistycznie ujmując: układ odniesienia jest to „obiektywne 

uporządkowanie ciał i zjawisk w przestrzeni i czasie poprzez ich obiektywne materialne 

związki z tym ciałem, które łącznie z zachodzącymi w nim procesami występuje jako ciało 

odniesienia [kursywa - M. Ł.]"1330. Fizyczny układ współrzędnych abstrakcyjnie 

odzwierciedla właśnie obiektywne uporządkowanie ciał. Chodzi zatem nie o jakieś 
                                                           

1327 B. Michalski, Polemiki..., s. 248. 
 

1328 Równie dobrze jak podmiot świadomy może to być przyrząd rejestrujący. Einsteinowska definicja 
równoczesności nie jest związana z pomiarem jako czynnością specyficznie ludzką. Pomiar może być rozumiany 
jako proces czysto fizyczny. 
 

1329 Jest tu oczywiście problem subiektywności i relatywności pojęcia teraźniejszości. 
 

1330 A. Aleksandrow, W sprawie pewnych poglądów na teorię względności, tłum, K. Kowalska, [w:] Zagadnienia 
filozoficzne teorii względności, red. K. Majewski, Warszawa 1954, s. 249. Dokładniej: „klasycznym" układem 
odniesienia „nazywamy kartezjański układ współrzędnych (związany z określonym ciałem odniesienia) 
wyposażony w zegar (wystarczy jeden zegar spoczywający w tym układzie)" (W.A. Ugarow, Zasada 
względności..., s. 74). 
 



363 
 

konwencje, lecz o obiektywne stosunki do ciał odniesienia. To nie „ktoś coś do czegoś 

odnosi"1331, lecz coś odnosi się do czegoś realnie. Księżyc ma inny tor względem Ziemi, a 

inny - względem Słońca; oba te tory są jednak obiektywne1332.Gdyby jednak były jeszcze 

wątpliwości co do zasadności stosowania relatywistycznego pojęcia równoczesności w 

kontekście rozumienia teraźniejszości jako zbioru zdarzeń równoczesnych z moją aktualną 

fazą świadomości, to można próbować skorzystać z określenia zasugerowanego przez 

Ajdukiewicza. Jeśli weźmiemy szereg faz pewnego zmieniającego się przedmiotu A, które 

można uporządkować według pewnej cechy, wystepującej w każdej z tych faz w odmianach 

dających się ująć liczbowo i tworzących szereg ciągły, to - z uwagi na związki zachodzące 

między fazami wszystkich przedmiotów - będziemy mogli powiedzieć, że określona faza 

jakiegoś przedmiotu B jest równoczesna z aktualną fazą mojej świadomości, jeżeli obu tym 

fazom odpowiada ta sama faza przedmiotu A, czyli - jak wyraża to Ajdukiewicz - „dwie fazy 

są współczesne, jeżeli je zarazem realizuje realizacja tej samej fazy przedmiotu A"1333. 

Mówiąc o teraźniejszości jako klasie zdarzeń (stanów) równoczesnych z moim aktualnym 

stanem świadomym, można też mieć na uwadze nie tyle równoczesność zjawisk 

transcendentnych, ile raczej - immanentnych. Gdy Husserl pisze o równoczesności 

spostrzeżenia i tego, co spostrzeżone1334, to chodzi mu o perspektywę fenomenologiczną, 

gdyż oczywiste jest, że w nastawieniu transcendentnym („naiwnym"), w czasie obiektywnym 
                                                           

1331 A. Aleksandrow, W sprawie..., s. 263.                                    

1332 Tamże, s. 259. Mimo tych niewątpliwie obiektywistycznych konotacji terminu „układ odniesienia", 
można powiedzieć, że termin ten (konotowane przezeń pojęcie) wprowadza jednak pewien kontekst 
epistemiczny. Relatywizm fizyczny stwierdza, że niektóre wielkości zależą od wyboru układu odniesienia (M. 
Heller, Filozofia..., s. 198). I chociaż „zależność pewnych wielkości fizycznych od układu odniesienia jest 
niezależna od podmiotu poznającego" (tamże, s. 199), to sam wybór układu odniesienia nie jest od podmiotu 
niezależny. Można mieć wątpliwość, czy układy odniesienia istnieją niezależnie od podmiotowych wyborów – 
choć z pewnością niezależnie istnieją układy fizyczne obierane za układy odniesienia. Romuald Łoziński 
sugeruje nawet – wprawdzie w odmiennym epistemologicznym kontekście – synonimiczność terminów 
„względny" oraz „subiektywny" (R. Łoziński, Problematyczność „prawdy", Wrocław 1991, s. 100-101). 
Chociaż w odniesieniu do relatywizmu fizycznego uznanie tych terminów za równoznaczne nie było właściwe 
(North na przykład zapytuje w związku z paradoksem bliźniąt, czy młodzieńcowi wracającemu z podróży 
kosmicznej i widzącemu swego zgrzybiałego brata-bliżniaka wystarczyłoby wyjaśnienie, iż jest to rezultatem 
szczególnej perspektywy - J.D. North, The Time..., s. 30), to można mieć jednak wątpliwości, czy pojęcie układu 
odniesienia bez  podmiotu, który go wyróżnia, ma dostatecznie jasny sens. Układ odniesienia jako „punkt 
widzenia" musi być czyjś – natura nie wybiera perspektywy. 
 

1333 Por.: K. Ajdukiewicz, Czas..., s. 14. 
 

1334 E. Husserl, Wykłady..., s. 164. 
 



364 
 

(fizykalnym) nie może być mowy o równoczesności. Skończona prędkość rozchodzenia się 

sygnałów (oddziaływań) w świecie powoduje, że „wiedza", jaką uzyskujemy na podstawie 

docierających do nas wrażeń (spostrzeżeń), dotyczy zawsze przeszłości percypowanych 

obiektów (zjawisk). Co więcej - na co zwraca uwagę Husserl - może się zdarzyć, że „w czasie 

spostrzeżenia spostrzegany obiekt już wcale nie istnieje (gwiazda)"1335. W sferze immanencji 

jednakże mamy do czynienia z równoczesnością spostrzeżenia i tego, co spostrzegane. 

Husserl pisze: „[...] jeżeli także »świadomość wewnętrzną« nazwiemy »spostrzeżeniem«, to 

de facto mamy tu ścisłą równoczesność spostrzeżenia i tego, co spostrzeżone"1336. Jest to 

oczywiste, gdyż spostrzeżenie jest przecież zawsze spostrzeżeniem czegoś (właściwa jest mu 

immanentna inegzystencja pewnego przedmiotu - jak wyrażał się Brentano). Jeśli weźmiemy 

w nawias założenie o istnieniu transcendentnych przedmiotów jako tego, co spostrzegane, to 

pozostają jedynie akty psychiczne i ich treści, których istnienie polega ex definitione na byciu 

spostrzeganym (przedstawianym). Właściwie oba momenty, tj. akt i immanentny przedmiot 

tego aktu, są tak silnie ze sobą związane, że można mieć wątpliwość, czy mówienie o 

równoczesności ma niebanalny sens.  

Za równoczesne z zawartością treściową pewnego aktualnego „teraz" należy przyjąć 

także retencję minionych „teraz". Husserl pisze w tym kontekście: „W tym [samym] »teraz« 

jest zarazem (zugleich) retencja minionego »teraz« wszystkich szczebli teraz uświadamianego 

trwania"1337.W obszarze immanentystycznie rozumianej równoczesności spostrzegania z tym, 

co spostrzegane, definicja równoczesności Einsteina nie ma jednak zastosowania, gdyż 

spostrzeganie i to, co spostrzegane, nie są przestrzennie oddalone, a zatem ich równoczesność 

jest dana intuicyjnie, jest to równoczesność „w punkcie". Tego typu równoczesność zachodzi 

na przykład między spostrzeżeniem a spostrzeganą treścią, między aktem a świadomością 

aktu1338.  

Wskazuje się, że definicja równoczesności Einsteina nie zawiera błędnego koła, gdyż w 

jej definiensie występuje pojęcie równoczesności „w punkcie" (A i B zauważamy w tej samej 

chwili - koincydencja czasoprzestrzenna), podczas gdy w definiendum chodzi o 

                                                           
1335 Tamże. 

1336 Tamże, s. 166. 

1337 Tamże. 

1338 Notabene równoczesność ta jest warunkiem koniecznym tego, co Brentano nazywa oczywistością 
spostrzeżenia wewnętrznego. 
 



365 
 

równoczesność zdarzeń przestrzennie odległych1339. Można do tego dodać, że definicja ta o 

tyle nie popełnia też błędu ignotum per ignotum, o ile wiemy, co oznacza „punktowa 

równoczesność". Skąd ta wiedza? Otóż wydaje się, że wyrażenie to musimy potraktować jako 

termin pierwotny, niedefiniowalny, u podstaw którego leży jakiś rodzaj naoczności, bezpo-

średniej intuicji1340. Czy może być to naoczność zmysłowa, percepcja zewnętrznego świata? 

Można uznać, iż naoczności zmysłowej dosyć trudno dostarczyć przykładu koincydencji 

czasoprzestrzennej, tłumacząc, że obserwowane zdarzenia zdarzają się rzeczom, a te jako 

rozciągłe1341 nie mogą znajdować się (ani też być jako takie przedstawione) w tym samym 

miejscu (punkcie) jednocześnie. Inaczej: ponieważ dwie rzeczy nie mogą zajmować tego 

samego miejsca jednocześnie, a zdarzenia nie dzieją się poza rzeczami (gdyż w nich 

zachodzą), więc dwa różne zdarzenia nie mogą koincydować, tj. zachodzić równocześnie w 

tym samym punkcie. Rozumowanie to zawiera założenie, że w danej rzeczy aktualnie może 

wystąpić co najwyżej jedno zdarzenie. Wynika stąd, że dwa różne zdarzenia równoczesne 

                                                           
1339 Patrz: Z. Augustynek, Własności..., s. 10, 11-12. Trudno tu zgodzić się z uwagą Filmera Northropa, jakoby 
istniał konflikt między bezpośrednią świadomością równoczesności a równoczesnością w sensie 
relatywistycznej definicji Einsteina (W. Mays, Whitehead..., s. 364). Wydaje się raczej, że ta ostatnia zakłada 
pierwszą. 
 

1340 Na problematyczność – w tym aspekcie – relatywistycznej definicji równoczesności zwraca uwagę także 
Ajdukiewicz. Wskazując, że sprowadza się w niej równoczesność (Ajdukiewicz używa tu słowa 
„współczesność") zjawisk odległych przestrzennie do równoczesności zjawisk „sąsiadujących bezpośrednio", 
zauważa, że nie definiuje się równoczesności, lecz po prostu ją stwierdza. W sytuacji tej Ajdukiewicz widzi 
„niebezpieczeństwo rozszczepienia rzeczywistości na wiele podmiotowych światów" (K. Ajdukiewicz, Czas..., 
s. 18), gdyż stwierdzalność równoczesności może zależeć od czułości aparatu psychofizycznego. Sądzę, że 
rzeczywiście odwołanie się do bezpośredniej intuicji może budzić obawy, ale czy mamy w tym względzie inne 
wyjście. Czy nie jest to ten poziom fundamentalności, przy którym odwołanie się do intuicji jest po prostu 
nieuchronne? I może właśnie dlatego należy w tym momencie przejść z „zewnętrznego" nastawienia fizykalnego 
na pozycję fenomenologiczną. Jeśli zaś chodzi o ustalenie, które z dwóch zdarzeń zachodzących w tym samym 
punkcie jest wcześniejsze, to odpowiednią metodę (zgodną z kauzalną teorią czasu) opisuje Mehlberg (H. 
Mehlberg, Time..., vol. I, s. 106). 
 

1341 W argumentacji tej mamy dwa główne założenia: l) założenie o pierwotności rzeczy wobec zdarzeń czy 
procesów. Odrzuca się tu zatem zarówno radykalny ewentyzm, jak i procesualizm. Przy czym nie twierdzi się 
bynajmniej, że istnieją tylko rzeczy, ale że rzeczy są ontycznie pierwotniejsze wobec dwóch pozostałych postaci 
bytu, tj. wobec zdarzeń i procesów (pojęcie rzeczy jest zaś logicznie pierwotniejsze wobec pojęć zdarzenia i 
procesu). Cechą charakterystyczną rzeczy jest względna trwałość. Ponieważ zmienność, proces, wymaga 
istnienia jakichś stałych punktów odniesienia, rzeczy można uznać za coś co „podmiotuje procesom", co jest 
wobec nich pierwotne (patrz: J. Lipiec, Ontologia..., s. 53-64); 2) założenie o materialności: rzecz to tyle, co 
przedmiot realny materialny. Przy czym przez „rzecz" rozumiem nie tylko masywne (w sensie posiadania masy 
spoczynkowej) ciała, ale - na mocy Einsteinowskiego prawa równoważności masy i energii - także rozmaite 
postacie energii (np. materia polowa). 
 
 



366 
 

zachodzić muszą w dwóch różnych rzeczach (resp. w dwóch różnych częściach tej samej 

rzeczy), a dalej - że nie mogą właśnie zachodzić w tym samym miejscu1342. Czy jednak 

założenie to nie jest zbyt mocne? Czy dwa różne zdarzenia nie mogą zajść w tej samej 

rzeczy? Wydaje się, że jest to dopuszczalne: rozważmy na przykład dwa zdarzenia po-

legające, odpowiednio, na świeceniu i wypromieniowywaniu energii cieplnej przez zapaloną 

zapałkę. W świetle tych ustaleń rozważane tu założenie jest nie do przyjęcia. Intuicję tę 

potwierdza Augustynek, pisząc, że relacja koincydencji czasoprzestrzennej „jest [...] 

bezpośrednio empirycznie stwierdzalna"1343. 

Poza ewentualnymi fizykalnymi (danymi w doświadczeniu zmysłowym) podstawami 

pojęcia koincydencji czasoprzestrzennej istnieją - wskazywane już - fenomenologiczne źródła 

tego pojęcia. Zwrócenie się w tym przypadku ku świadomości, ku doświadczeniu we-

wnętrznemu, może być o tyle pomocne, że równoczesność w „punkcie" jest czymś 

rzeczywiście bezpośrednio oczywistym i niewymagającym  - jak w przypadku fenomenów 

fizycznych - rozmaitych założeń ontologicznych, które w efekcie problematyzują pojęcie 

koincydencji czasoprzestrzennej1344.  

Nawiasem mówiąc: trudno zgodzić się z uwagą Mehlberga, że nie istnieje ściśle 

intuicyjna równoczesność. Przyczyną tego jest - jego zdaniem - to, iż strumień naszych 

stanów świadomości nie może być przedmiotem „naturalnej stratyfikacji"1345, nie da się go 

rozłożyć na przekroje równoczesności. Podobnie - wskazuje Mehlberg - trudno zsynchro-

nizować i uchwycić równoczesność ruchów poszczególnych liści drzewa kołyszącego się na 

wietrze. Myślę, że teza Mehlberga wiąże się z tym, że nie schodzi on na bardziej 

                                                           

1342 Reichenbach zwraca uwagę, że równoczesność „w tym samym miejscu" jest w zasadzie identycznością: przy 
koincydencji czasoprzestrzennej dwóch zdarzeń położenie i czas są dla obu takie same. Jego zdaniem 
identyczność taka „praktycznie biorąc” nigdy nie zachodzi, bo nie jesteśmy w stanie rozróżnić dwóch zdarzeń 
(H. Reichenbach, The Philosophy..., s. 124). Reichenbach ma tu zapewne na uwadze rzeczywistość fizykalną. 
 

1343 Z. Augustynek, Własności..., s, 14. 
 

1344 Na przykład o wskazywanym wyżej równoczesnym świeceniu i wypromieniowywaniu energii cieplnej przez 
palącą się zapałkę można by powiedzieć, że nie są to dwa różne zdarzenia (jako fragmenty dłuższego procesu), 
ale przejawy tego samego zdarzenia. 
 

1345 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 174. 
 



367 
 

fundamentalny poziom doświadczenia wewnętrznego. Pozostając na poziomie „rozciągłych 

treści" psychicznych1346, być może rzeczywiście trudno mówić o równoczesności. Jeśli 

jednak uwzględnimy - jak w psychologii opisowej Brentana oraz w fenomenologii - akty 

psychiczne i ich stosunki do treści psychicznych oraz między sobą, to równoczesność 

intuicyjna (fenomenologiczna) staje się czymś oczywistym. Swego czasu Brentano rozważał 

kwestię następującą: czy rzeczywiście do istoty strumienia świadomości należy to, że 

fenomeny psychiczne - w odróżnieniu od fizycznych - „występują zawsze tylko jeden po 

drugim"?1347. Brentano uważa, że istnieje tylko jeden sens, w którym możemy mówić, iż w 

tym samym czasie w świadomości występuje tylko jeden fenomen psychiczny - taki 

mianowicie, że mnogość równoczesnych fenomenów psychicznych jawi się zawsze jako 

jedność. Nie należy jednak - podkreśla Brentano - mylić jedności z prostotą1348. Można więc 

chyba uznać, że równoczesność w obrębie świadomości jest dobrze uzasadnionym faktem 

fenomenologicznym1349. Sugerował to także np. Witkacy, pisząc o jednoczesności „dwóch 

wrażeń dostatecznie bliskich (dwóch form obok siebie w polu widzenia)"1350. 

Wspominałem już, że fakt nieposiadania rozciągłości przez fenomeny psychiczne nie 

musi wcale przesądzać o bezsensowności sformułowania: „dwa fenomeny psychiczne 

zachodzą równocześnie w punkcie". Sądzę, że akty świadomości można potraktować 

                                                           

1346 Uwidacznia to porównanie psychicznych fenomenów w strumieniu świadomości do bloków lodu niesionych 
przez rzekę (tamże). 
 

1347 F. Brentano, Psychologia..., s. 134. 
 

1348 Tamże, s. 137-138. 
 

1349 Można by się w tym momencie zastanawiać, czy punktowa równoczesność jest możliwa także z 
perspektywy psychofizjologicznej (behawiorystycznej), tj. czy mamy intuicyjnie daną równoczesność stanu 
psychicznego i będącego jego ekspresją stanu ciała. Myślę, że tutaj są już większe trudności, co potwierdza 
poniekąd określenie przyjęte przez Mehlberga, zgodnie z którym pewien stan ciała jest ekspresją określonego 
stanu psychicznego, jeśli następuje po tym stanie psychicznym (H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 242). W każdym 
razie problem punktowej równoczesności jest w tym wypadku dyskusyjny. Nie będę go podejmował 
szczegółowo, gdyż - jak już pisałem - bardziej interesuje mnie podejście fenomenologiczne, stąd korelację 
psychofizyczną biorę po prostu „w nawias". 
 

1350 S.I. Witkiewicz, Zagadnienia psychofizyczne. Warszawa 2003, s. 361. 
 



368 
 

analogicznie do wyidealizowanych tworów fizycznych, jakimi są punkty materialne 

(przypisuje im się masę oraz lokalizuje je przestrzennie, odmawiając im jednocześnie 

rozciągłości). Przecież moje aktualne przekonanie o tym, że..., nie znajduje się nigdzie ani 

wszędzie; co więcej, mam nieodparte wrażenie, że jest ono „gdzieś tutaj" (tu, gdzie jestem). 

„Punktowa" (bezpośrednia i „absolutna") równoczesność w obrębie świadomości jest 

m.in. rezultatem specyficznej cechy fenomenów (aktów) świadomości, którą Brentano 

określał - za filozofami scholastycznymi - mianem intencjonalności: świadomość jest zawsze 

świadomością czegoś. Każdy akt świadomości kieruje się ku pewnemu przedmiotowi 

(przedmiotom), przy czym nie jest dla mnie ważne, czy jest to przedmiot immanentny czy 

transcendentny. Istotne jest tylko to, że akt psychiczny i pewna treść występują równocześnie. 

W Wykładach... Husserl pisał: „[...] czas spostrzeżenia i czas tego, co spostrzeżone, jest 

identycznie ten sam"1351. Inną właściwością życia świadomego, dostarczającą nam naoczności 

równoczesności, jest to, że najczęściej - ilekroć cokolwiek sobie przedstawiamy1352 - 

uświadamiamy (przedstawiamy) sobie to nasze przedstawienie. Wyjątkiem byłyby 

nieświadome stany świadomości, np.: utajona faza myślenia, bezrefleksyjne spostrzeganie 

(spostrzeganie zjawisk „momentalnych"). Istnienie nieświadomych stanów psychicznych 

(„nieświadomej świadomości" - jak wyrażał się Brentano) było w filozofii przedmiotem 

kontrowersji1353. W każdym razie w brentanowskim sensie każdy świadomy akt psychiczny 

ma swój przedmiot wtórny - na przykład dźwięki, które słyszymy, są przedmiotem 

pierwotnym słyszenia, samo zaś słyszenie jako uświadamiane, „współodczuwane w słyszeniu 

dźwięków"1354, jest właśnie przedmiotem wtórnym. Uświadamiam sobie też na przykład 

                                                           
1351 E. Husserl, Wykłady..., s. 107. 
 

1352 Ograniczam się tu tylko do przedstawień, gdyż ta klasa aktów psychicznych jest – zdaniem Brentana – 
fundamentalna – w takim mianowicie sensie, że zarówno akty sądzenia, jak i akty miłości i odrazy zawsze 
zawierają w sobie jakieś przedstawienie (F. Brentano, Psychologia..., s. 386). 
 

1353 Patrz: tamże, s. 145-179. Brentano przypuszczał, że można „uniknąć wniosku o istnieniu nieświadomej 
świadomości" (tamże, s. 179). Dokładniej zaś biorąc: przyjął rozwiązanie, że „każdemu aktowi psychicznemu 
towarzyszy odnosząca się do niego świadomość" (tamże, s. 199). Stanowisko takie wynika z ogólnego 
określenia przedstawienia jako jakiegoś zjawiska (z przedstawieniem mamy do czynienia, gdy coś nam się jawi, 
ukazuje – tamże, s. 291) oraz z uznania zjawiska za podstawę wszystkich innych fenomenów (aktów) 
psychicznych. Brentano nie wykluczał – jak się zdaje – istnienia nieświadomych treści świadomości. Pojęcie 
nieświadomej świadomości nie jest - według Brentana - sprzeczne - o ile tylko nieświadomość rozumiemy w 
sposób „bierny", tj. odnosimy ją do rzeczy, której sobie nie uświadamiamy (tamże, s. 145). 
 

1354 Tamże, s. 184. 



369 
 

swoje przypomnienie czegoś. Przy czym przedstawienie sobie pewnych swoich aktów 

świadomości jest „absolutnie" równoczesne z zachodzeniem tychże aktów. Jeden i ten sam 

akt ujmuje pierwotny i wtórny przedmiot intencjonalny i w tym sensie ujmuje je 

równocześnie. Brentano wskazuje tu wręcz na swoiste „stapianie się towarzyszącego 

przedstawienia z jego przedmiotem"1355. Decydujące jest tu rozwarstwienie przedmiotu 

intencjonalnego na przedmiot pierwotny i wtórny. Brentano pisał: „[...] każda czynność 

psychiczna odnosi się do samej siebie jako do przedmiotu, lecz nie w pierwszym rzędzie, lecz 

wtórnie [...] Przy jednej czynności psychicznej mamy więc zawsze więcej niż jedno 

odniesienie i więcej niż jeden przedmiot"1356. Myślę, że wskazywane przez Brentana 

„automatyczne" odnoszenie się świadomości do siebie samej jako przedmiotu wtórnego 

podczas spełniania aktów skierowanych na pewne obiekty pierwotne można uznać za jeden z 

podstawowych momentów w konstytucji pojęcia czasu, a w każdym razie za ważny, jeśli 

chodzi o kategorię teraźniejszości1357.  

Przy czym możliwa jest tu skrajnie subiektywistyczna (solipsystyczna) interpretacja, 

która polegałaby na tym, że pojęcie teraźniejszości ograniczone byłoby do tego, co dane w 

polu mojej świadomości. W tym sensie teraźniejszymi, bo równoczesnymi z aktualnie 

spełnianym aktem (aktami) świadomości, mogłyby być inne akty lub intencjonalne przedmio-

ty tegoż aktu oraz aktów z nim równoczesnych (np.: przedstawienie i przedstawiane treści). 

Relacja intencjonalności zaś może być rozumiana jako niewyprowadzająca poza samą tylko 

świadomość (realne istnienie przedmiotów, na które „skierowane" są akty świadomości, nie 

jest konieczne)1358. Konstytucja czasowości w sensie trychotomii PE, T, PY (a tym bardziej w 

sensie relacji W, R, P) doszłaby zatem do skutku nawet w sytuacji „solus ipse" 

                                                           
1355 Tamże, s. 186. 

1356 F. Brentano, Dodatek, [w:] F. Brentano, Psychologia..., s. 396. 
 

1357 Teraźniejszość określam jako klasę abstrakcji relacji równoczesności w zbiorze zdarzeń (przy czym chodzi o 
równoczesność z pewnym zdarzeniem wyróżnionym jako aktualne - patrz: podrozdział 11.). Równoczesność zaś 
zdarzeń przestrzennie odległych zakłada (na co wskazywałem wyżej) pojęcie równoczesności w punkcie. 
Intuicji tej ostatniej dostarcza z kolei -jak można przypuszczać -jednoczesna i „automatyczna" naoczność 
pierwotnego i wtórnego przedmiotu świadomości. 
 

1358 Brentano - za scholastykami - pisze w tym wypadku o intencjonalne] (mentalnej) inegzystencji pewnego 
przedmiotu lub - inaczej - o immanentnej przedmiotowości (F. Brentano, Psychologia..., s. 126, 267). 
 



370 
 

(solipsystycznego osamotnienia)1359. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
1359 Potwierdza to w pewnym stopniu  Denbigh, pisząc: „Pewien, raczej ograniczony, rodzaj »czasu« może 
skonstruować rzeczywiście każdy na swój własny użytek, posługując się swymi własnymi zdarzeniami 
myślowymi, bez nawiązywania do czegoś zewnętrznego" (K.G. Denbigh, Świat..., s. 30-31).Pojawia się teraz 
następujące pytanie: czy bezpośrednia naoczność „teraz" jest istotnym momentem naszego rozumienia 
teraźniejszości? Jeśli tak, to trzeba by uznać, że odwołanie się do świadomości stanowi konieczny moment 
rozumienia czasu (w aspekcie tensów). Niżej rozważam możliwość obiektywnej interpretacji. 

 
 



371 
 

11. Próba obiektywnego ujęcia teraźniejszości (tensów) 

 

W obrębie zagadnienia obiektywności czasu pierwszorzędne znaczenie ma pytanie o 

ewentualne obiektywne podstawy pojęcia teraźniejszości1360. Jak już sugerowałem, pojęcie to 

ma wyróżnione miejsce w triadzie PE, T, PY, gdyż to właśnie ono (wraz z relacjami: 

wcześniejszy od, późniejszy od) stanowi podstawę wprowadzenia pozostałych członów tej 

triady. Zwróćmy jednak uwagę, że eksponowanie teraźniejszości (aktualności) jest ważne 

tylko wtedy, gdy chcemy wprowadzić nierelacyjne rozumienie tensów, tj. takie, zgodnie z 

którym mówimy o tensach w ogóle - bez odnoszenia ich do określonych zdarzeń1361. Jeśli 

bowiem ograniczamy się - jak na przykład Augustynek - do relacyjnej teorii tensów, to 

wystarczy uznać, że przeszłość, teraźniejszość i przyszłość danego zdarzenia x są definiowane 

- odpowiednio - przez relacje: wcześniejszy od x, równoczesny z x oraz późniejszy od x1362. 

Wspominałem już, że przekonanie, iż bez świadomości trudno mówić o teraźniejszości, a 

tym samym o zmianie (ewolucji) czasu, jest w filozofii bardzo rozpowszechnione. Twierdzi 

się na przykład, że odkąd fizyka skierowała się ku uchwyceniu i opisowi świata obiektów 

materialnych takiego, jaki jest on sam w sobie, pojęcie teraźniejszości przestało być kategorią 

fizyczną1363. Na przykład Einstein uważał, że doświadczenie teraźniejszości, tak ważne dla 

ludzkiej egzystencji, nie może być uchwycone przez naukę1364. Sugerowano też, że jeśli 

teraźniejszość ma być przedmiotem jakiejś nauki, to raczej psychologii niż fizyki. Takie 

postawienie sprawy podkreśla rozbieżność między fizycznym a intuicyjnym pojęciem czasu.  

Trzeba też od razu powiedzieć, że - z punktu widzenia ogólnej metodologii nauk 

empirycznych - dziwi takie izolowanie problematyki naukowej od kwestii tensów. Przecież 

                                                           
1360 Odnotujmy już tutaj, że Prior na gruncie swej logiki interpretował teraźniejszość (a tym samym tensy w 
ogóle) obiektywnie, uznając - z czym się zgadzam - koncepcję wszechświata blokowego za kwestię 
konwencjonalnego wyboru języka, który nie rozróżnia tensów (A.N. Prior, The Notion..., s. 322-323). 
 

1361 W ujęciu relatywnym teraźniejszość określonego zdarzenia (zbiór zdarzeń z tym zdarzeniem 
równoczesnych) może należeć do przeszłości lub przyszłości pewnego innego zdarzenia. 
 

1362 Z. Augustynek, Time..., s. 10, 30, 109. 
 

1363 H. Wang, Time in Philosophy and in Physics, „Synthese" 1995, vol. 102, no. 2, s.220. 
 

1364 Tamże, s. 220-221. 



372 
 

rozróżnianie tensów w takich naukach jak meteorologia czy paleontologia, jest czymś 

istotnym. Także naukom, które nakierowane są na rozpoznawanie ontycznego novum, trudno 

będzie odrzucić ideę obiektywności tensów (biologia ewolucjonistyczna, kosmologia, historia 

itp.)1365. Z punktu widzenia bowiem „zmarzlizny" wszechświata blokowego obowiązuje nil 

novi sub sole. 

Argumentowano także, że gdyby czas fizyczny miał wszystkie cechy czasu intuicyjnego 

(chodzi głównie o pojęcie teraźniejszości), to konsekwencją tego byłoby, że tylko aktualny 

stan świata naprawdę istnieje (przeszłość już nie istnieje, a przyszłość jeszcze nie zaistniała), 

a to nie zgadza się z intuicyjnym pojęciem fizycznej realności1366. Ad vocem: nie widzę nic 

dziwnego w koncepcji, że tylko aktualny stan świata naprawdę istnieje. Tym bardziej trudno 

dostrzec mi tu niezgodność z pojęciem realności fizycznej. Znika ona natychmiast, gdy tylko 

uświadomimy sobie, że w nauce  to, co przeszłe (a więc już nieistniejące), traktuje się jako 

realną (faktyczną) przyczynę tego, co aktualne, a to, co przyszłe – jako możliwy skutek.  To, 

co minione, i to, co jeszcze nie nastąpiło, istnieje na poziomie fizycznego opisu (wyjaśnianie 

przyczynowe, prognozy naukowe) i w tym sensie jest „realne" – chociaż aktualnie nie istnieje 

i zwykle fizyk nie będzie temu przeczył1367.  

Także Denbigh utrzymuje, że „rozróżnienie między przeszłym, teraźniejszym i przyszłym 

zależy całkowicie od świadomości i jest obiektywne tylko w słabszym znaczeniu tego 

wyrazu"1368, przy czym przez „obiektywne w słabszym sensie" rozumie to, co może stać się 

przedmiotem ugody publicznej, jakieś twierdzenia czy przeświadczenia, które są wspólne 

pewnej grupie ludzi1369. Jednakże ta „słabsza" obiektywność (intersubiektywność) 

interesującej nas triady czasowej pozostaje - jak sądzę - w niezgodzie z konstatacją, że 

„»obecnie« lub »teraz« nie może być określone przez naukę [,..] Kryterium teraźniejszego, a 

tym samym również przeszłego i przyszłego, każdy wytwarza dla siebie, a nie na innej 

                                                           

1365 G.J. Whitrow, The Natural..., s. 350. 
 

1366 Tamże, s. 221. 

1367 Należy przy tym pamiętać o różnym statusie ontycznym tych dwóch rodzajów „niebytu”, jakim są 
przeszłość oraz przyszłość, o czym pisałem w podrozdziale 6. Rozdziału I. 

1368 K.G. Denbigh, Świat..., s. 48. 
 

1369 Tamże, s. 46. 



373 
 

drodze"1370. Skoro bowiem o tym, że którąś z chwil nazywam „obecną", decyduje zawsze 

tylko moja indywidualna intuicja, to co sprawia, że rozróżnienie PE, T, PY jest 

„słaboobiektywne"? Inaczej: skąd bierze się to, że „wszyscy" tworzymy te same sądy w 

odniesieniu do tego, co teraźniejsze? Czy taka zgoda nie zakłada jakiejś obiektywnej 

podstawy.  

Jedną z prób obiektywizacji „teraz" podjął Reichenbach: według niego teraźniejszość, 

oddzielająca przeszłość od przyszłości, to moment, w którym to, co było niezdeterminowane, 

staje się zdeterminowane (stawać się to tyle, co stawać się zdeterminowanym). Denbigh 

wskazuje jednak, że rozwiązanie Reichenbacha jest „non sequitur", tj. nie wynika z niej 

obiektywność teraźniejszości. Przechodzenie od stanu niezdeterminowania do 

zdeterminowania musi być - zdaniem Denbigha - relatywizowane względem historii po-

szczególnych osób. Każdy bowiem moment na przykład z życia Platona stanowiący dla nas 

przeszłość musimy rozpatrywać - zgodnie z określeniem Reichenbacha - jako obiektywną 

(czyli także naszą) teraźniejszość, gdyż jest on niewątpliwie punktem, w którym 

niezdeterminowany wcześniejszy stan Platona stał się zdeterminowany. Innymi słowy: 

według Denbigha argumentacja Reichenbacha „zawodzi, jeśli idzie o rozróżnienie między 

tym, co kiedyś było dla Platona teraz, a tym, co jest naszym teraz"1371.  

Myślę jednak, że kontrargumentacja Denbigha wcale nie stanowi najsilniejszego 

argumentu przeciw obiektywności teraźniejszości i że tę ostatnią można uzasadnić. Przecież 

zamiast atomizować świat, tj. rozbijać go na poszczególne elementy i relatywizować 

względem nich teraźniejszość (w naszym przypadku - względem historii poszczególnych 

osób), można by w kontekście przechodzenia od stanu niezdeterminowania do stanu 

zdeterminowania mówić o wszechświecie jako całości materialnego bytu: wszechświat 

będący w stanie S1 i niezdeterminowany względem swego przyszłego stanu S2 ma swoją 

absolutną teraźniejszość w momencie osiągnięcia S2. Stawanie się wszechświata byłoby 

rozumiane jako wypełnianie się kolejnych możliwości. Przy czym „teraz" takiego stawania 

się byłoby tylko jedno i wyznaczone jednoznacznie „od dołu" przez maksymalny zbiór 

stanów wszechświata już zaktualizowanych. W tym sensie w aktualnym „teraz" mojego życia 

nie mógłbym mówić o „teraz" Platona jako o teraźniejszości, gdyż zdarzenia poprzedzające 

wybrany moment w życiu Platona nie stanowią maksymalnego zbioru już zrealizowanych 

stanów wszechświata. Zbiór ten trzeba by uzupełnić wszystkim tym, co zaszło od wybranej 
                                                           

1370 Tamże, s. 49. 

1371 Tamże, s. 52. 



374 
 

chwili w życiu Platona do chwili obecnej. Przy czym zakładam tutaj, że aktualny stan mojej 

świadomości jest „częścią" aktualnego stanu wszechświata. 

Poza tym „słabsza" obiektywność („powszechna" zgoda), o której mówi Denbigh w 

odniesieniu do teraźniejszości, nie może się opierać wyłącznie na teraźniejszości danych 

świadomości. Nie mamy bezpośredniego dostępu do żadnych przeżyć świadomych Innych, a 

zatem nie może być zgody powszechnej co do teraźniejszości jakiegoś aktu świadomego mo-

jego lub kogoś innego. „Powszechna" zgoda może dotyczyć jedynie aktualnego istnienia 

(teraźniejszości) transcendentnego przedmiotu świadomości, który pierwotnie jest jakimś 

uświadamianym obiektem materialnym. Mogę zgodzić się z kimś innym, że zdarzenie Z jest 

teraźniejsze, co znaczy dokładnie tyle, że Z zachodzi równocześnie z pewnym moim i z pew-

nym tego kogoś aktualnym stanem świadomości. Widać stąd, że pojęcia teraźniejszości nie 

można rozumieć skrajnie subiektywistycznie: gdyby nie moja świadomość, to pojęcie 

teraźniejszości nie miałoby sensu. Wcale też nie trzeba się godzić na umiarkowanie 

subiektywistyczne stanowisko: gdyby nie czyjaś świadomość, to pojęcie teraźniejszości nie 

miałoby sensu. Niekoniecznie bowiem rzecz trzeba ujmować tak, że pojęcie teraźniejszości 

jest zawsze zrelatywizowane do jakiegoś (mojego czy czyjegoś) aktualnego stanu 

świadomości. Jeśli zająć stanowisko materialistyczne i założyć pochodność świadomości od 

świata materialnego, to trzeba przyznać, że mój aktualny stan świadomości pochodzi od 

jakiegoś aktualnego stanu świata obiektywnego1372 i w tym sensie teraźniejszość przeżywana, 

subiektywna, opiera się na aktualności (teraźniejszości) transcendentnego bytu. Inaczej: mam 

aktualne przeżycia świadome, gdyż aktualnie w świecie materialnym zachodzą takie a takie 

zdarzenia, stany etc., od których moje akty świadome ontycznie zależą.  

Mówiąc wstępnie: wcale nie musimy wiązać pojęcia teraźniejszości ze świadomością 

(zwracaniem uwagi, postrzeganiem etc.). Świat zmienia się, jest procesem (realnym 

przedmiotem, w którym zachodzą procesy), a aktualną, tj. ostatnią fazę takiego procesu 

(zmiany świata), można nazwać teraźniejszością. W moim rozumieniu teraźniejszość jest 

klasą abstrakcji relacji równoczesności zachodzącej między pewnym zdarzeniem (stanem 

rzeczy)  wyróżnionym jako aktualne a innymi zdarzeniami (stanami rzeczy)1373. 

                                                           
1372 Na przykład genetycznie wiąże się z aktualnym odziaływaniem materii na moje narządy zmysłowe czy - by 
ująć rzecz jeszcze bardziej fundamentalnie - jest zrelatywizowane do aktualnego stanu ośrodkowego układu 
nerwowego. 
 

1373 Wydaje się, że te równoczesne zdarzenia powinny być rozumiane jako powiązane jakimiś więzami 
ontycznymi. Istnienie pewnej formy jedności w obrębie zbioru zdarzeń (stanów rzeczy) teraźniejszych jest chyba 
konieczne. Pojęcie teraźniejszości odsyła bezpośrednio (przez relacje wcześniejszości i póżniejszości) do pojęć 



375 
 

Teraźniejszość można zatem określić jako  c h w i l ę  a k t u a l n ą1374. W skrajnym 

(nierealnym raczej) przypadku klasa ta może być jednoelementowa, gdyż pojedyncze 

zdarzenie aktualne jest oczywiście równoczesne z sobą samym. Z powyższego określenia 

widać, że pojęcie teraźniejszości (podobnie jak przeszłości i przyszłości) ma charakter 

relacyjny1375. I jeszcze jedno: formalnym warunkiem poprawności zaproponowanej definicji 

jest zwrotność, symetryczność i przechodniość relacji równoczesności. Można mieć jednak 

wątpliwość, czy bez wprowadzenia wyróżnionego układu odniesienia przechodniość będzie 

zachowana1376. W związku z tym „najbezpieczniej" byłoby chyba ograniczyć tę definicję do 

określonego układu odniesienia. 
                                                                                                                                                                                     

przeszłości i przyszłości, w połączeniu z którymi wskazuje na zmienność. Zmienność jest jednak zawsze 
zmiennością czegoś: rzeczy, struktury, układu – w każdym razie tego, co wykazuje jakąś formę jedności i 
zachowuje tożsamość przez cały czas swego zmiennego trwania. „Tożsamość przedmiotów - pisze Lipiec - 
umożliwia tedy istnienie samych przedmiotów. Jej brak wyznacza świat złożony z mnogości aczasowych, 
monadycznych zjawisk” (J. Lipiec, Ontologia..., s. 137). W przypadku teraźniejszości jako podstawę jedności 
należy rozpatrywać zależności strukturalne (holistyczne) lub funkcjonalne (oddziaływania wzajemne), gdyż 
determinacja kauzalna łączy się raczej ze stosunkiem następstwa czasowego (choć - jak sugerują niektórzy 
uczeni - przyczynowość nie jest koniecznie związana z następstwem czasowym - M. Bunge, O 
przyczynowosci..., s. 82-97). W przypadku bardzo odległych od siebie elementów materialnego bytu, o których 
orzekamy teraźniejszość, ich jedność polega nie tyle na wzajemnym (bezpośrednim albo pośrednim) 
oddziaływaniu (rozumianym jako przekaz jakiejś postaci energii), lecz na tym, co Lipiec nazywa 
uwarunkowaniem przechodnim: momo że pewne odległe obiektynie oddziałują na siebie (teoria 
nieograniczonego zasięgu oddziaływań jest trudna do utrzymania), stanowią ogniwa jednego łańcucha 
oddziaływań (patrz: J. Lipiec, Ontologia…, s. 237-275). 
 

1374 Określenie to podobne jest do stwierdzenia Reichenbacha: „The present, which divides the past from the 
future, is now" (H. Reichenbach, The Direction..., s. 20). W podanym określeniu używam kategorii aktualności 
w innym sensie niż ten (pochodzący prawdopodobnie od Arystotelesa), zgodnie z którym aktualność bytu nie 
implikuje jego teraźniejszości. Przy takiej interpretacji aktualnymi mogą być zarówno byty teraźniejsze, jak i 
przeszłe oraz przyszłe (indyferentność pojęcia aktualności względem tensów). Innymi słowy: aktualność nie jest 
w tym wypadku (co ma miejsce w przyjętej przeze mnie definicji) przeciwieństwem przeszłości oraz 
przyszłości, lecz - potencjalności. Zarówno zaś byty, które zaistniały i już nie istnieją, jak i te, które zaistnieją – 
choć jeszcze nie istnieją – nie mogą być (według tego rozumienia) uznane za potencjalne (por.: T. Czeżowski,  
O metafizyce, jej kierunkach i zagadnieniach. Kęty 2004, s. 85-86). 
 

1375 Podane określenie teraźniejszości nie ma charakteru czysto ontologicznego. Mówi się w nim bowiem o 
zdarzeniu wyróżnionym jako aktualne. Oczywiście nie jest ono odróżnione samo w sobie od innych zdarzeń z 
nim równoczesnych (trudno zakładać, by jego aktualność była czymś innym niż aktualność tych innych 
zdarzeń), lecz jedynie dla nas, tj. epistemicznie (takim wyróżnionym dla każdego z nas zdarzeniem jest aktualnie 
uświadamiane zdarzenie mentalne). Bardziej obiektywne sformułowanie podanego określenia mogłoby przyjąć 
postać: teraźniejszość to klasa abstrakcji relacji równoczesności z pewnym zdarzeniem aktualnym. 
 

1376 Na gruncie STW możliwa jest sytuacja, w której dwa zdarzenia nierównoczesne względem siebie są 
równoczesne względem trzeciego zdarzenia - zdarzenia, od którego te dwa pierwsze oddziela interwał 
czasoprzestrzenny typu przestrzennego (por. np.: H. Reichenbach, The Philosophy..., s. 144). Widać więc, że 
równoczesność w STW nie jest relacją przechodnią. 
 



376 
 

Skoro mowa o układzie odniesienia, to trzeba powiedzieć, że zaproponowana definicja 

teraźniejszości może być postrzegana jako problematyczna z punktu widzenia fizyki 

relatywistycznej1377. Jedną z cech charakterystycznych STW jest bowiem uznanie 

relatywności równoczesności1378. Ta ostatnia zaś jest konsekwencją bardziej fundamentalnego 

założenia tej teorii: stałości i skończoności prędkości światła (w próżni), jej niezależności od 

prędkości lub kierunku poruszania się „obserwatora" lub źródła światła1379. Relatywność 

równoczesności pociąga za sobą to, że istnieje nieskończenie wiele „płaszczyzn 

równoczesności", przechodzących przez jakiś dany punkt czasoprzestrzeni, i żaden 

empiryczny test nie jest w stanie wyróżnić jednej spośród pozostałych1380. To, czy pewne zda-

rzenie jest równoczesne z jakimś zdarzeniem wyróżnionym jako aktualne (by nawiązać do 

przyjętej wyżej definicji teraźniejszości), zależy - w świetle STW - od układu odniesienia. 

Jeśli zaś tak, to nie można mówić o pewnej wyróżnionej „płaszczyźnie równoczesności", za 

jaką wszystkie metafizyczne modele czasu, które uwzględniają dynamikę, zmienność 

rzeczywistości, muszą uznawać teraźniejszość1381. Wyróżnienie teraźniejszości (a tym samym 

przeszłości i przyszłości) przestaje mieć sens absolutny i staje się uzależnione od arbitralnego 
                                                           

1377 Na przykład Whitehead uznaje, że relatywistyczna względność czasu „to cios wymierzony w klasyczny 
materializm naukowy, który zakłada określoną chwilę obecną, w której materia jest jednocześnie rzeczywista. 
We współczesnej teorii brak takiej wyjątkowej chwili. Można szukać sensu pojęcia chwili jednoczesnej w całej 
przyrodzie, ale będzie to sens odmienny dla różnych pojęć czasowości” (A.N. Whitehead, Nauka..., s. 126). 
 

1378 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 124-125. Mehlberg zwraca uwagę na istotną różnicę między równoczesnością 
(simultaneity) a następstwem (succession) na gruncie fizyki relatywistycznej. Równoczesność zdarzeń 
przestrzennie odległych jest zawsze relatywna, podczas gdy można mówić w pewnym sensie o absolutnym 
następstwie: zdarzenie poprzedzające inne i będące zarazem jego przyczyną w pewnym układzie odniesienia 
będzie go poprzedzało w każdym dopuszczalnym układzie odniesienia (tamże, s. 91). 
 

1379 S. Savitt, Being... Whitrow zwraca uwagę, że założenie o ograniczonej prędkości rozchodzenia się światła 
skutkuje tym, że relacje czasowe między niektórymi zdarzeniami stają się nieokreślone: każde zdarzenie, jakie 
zachodzi w nadajniku po wysłaniu z niego sygnału świetlnego, a  przed chwilą powrotu tego sygnału, nie jest ani 
wcześniejsze, ani późniejsze od zdarzenia odbicia tegoż sygnału w odległym zwierciadle (G. J. Whitrow, The 
Natural..., s. 244). Ze wskazywaną tu nieokreślonością można polemizować. Czy nie można przyjąć, że pewne 
zdarzenie w nadajniku po wysłaniu sygnału i przed  jego powrotem zachodzi przed chwilą odbicia tegoż sygnału 
w odległym zwierciadle - z tym tylko, że my - ze względu na „naturę naszego widzenia" i na skończoną 
prędkość rozchodzenia się światła - nie możemy tego doświadczyć? 
 

1380 S. Savitt, Being... Dorato pisze, że pojęcie „świata w pewnej chwili" jest zrelatywizowane do układu 
odniesienia, a w związku z tym istnieje tak dużo uprawnionych podziałów czasoprzestrzeni na przeszłość i 
przyszłość, jak dużo inercjalnych układów odniesienia (M. Dorato, Time..., s. 12). 
 

1381 S. Savitt, Being... 
 



377 
 

wyboru układu odniesienia1382. Każdemu zdarzeniu z nieskończonej relatywistycznej roz-

maitości odpowiada inny stożek świetlny1383, a zatem mamy różne systemy tensów1384. Stąd 

wielu wnosi, że tensom w ogóle nie można przypisać obiektywności1385, a wszechświat w 

istocie ma naturę „blokową", tj. nie można mu przypisać obiektywnej zmienności w sensie 

ewolucji od przeszłości, przez teraźniejszość, ku przyszłości1386.  

Zastanówmy się teraz, czy da się ewentualnie uchylić takie „eternalistyczne" 

konsekwencje w metafizyce czasu. Otóż można próbować argumentować, że mimo różnych 

„płaszczyzn równoczesności" teraźniejszość jest jakoś wyróżniona egzystencjalnie: 

rzeczywistość w teraźniejszości uzyskuje swoją pełnię egzystencjalną, staje się zrealizowana i 

w pełni (charakterystycznej dla danego etapu rozwoju) określona. W tym sensie można 

utrzymywać, że metafizyczna aktualność i fizyczna równoczesność są kategoriami 

odmiennymi1387. Ktoś mógłby też argumentować, że nie ma żadnej sprzeczności w tym, że 

                                                           
1382 M. Dorato, tamże, s. 116. 
 

1383 Zgodnie ze standardową interpretacją stożka świetlnego Minkowskiego zdarzenia leżące poza stożkiem 
wyróżnionego zdarzenia stanowią obszar względnej równoczesności tego ostatniego (w pewnych układach 
odniesienia są z nim równoczesne, a w innych nie). Można się jednak zastanawiać, czy zdarzenia spoza stożka 
świetlnego danego zdarzenia nie mogą być z nim porównywane w sensie McTaggartowskiej serii B w sposób 
absolutny. Mimo że zdarzenie wyróżnione a i zdarzenie b spoza stożka świetlnego a nie mogą na siebie 
oddziaływać kauzalnie (łączy je interwał typu przestrzennego: b się skończy, zanim sygnał wysłany z a dotrze 
do punktu, w którym b zachodzi), to z „pozaświetlnego" punktu widzenia można chyba przyjąć istnienie między 
nimi określonych relacji czasowych. Obiektywnie bowiem biorąc, sygnał wysłany z a – mimo że dotrze do 
punktu, w którym zachodzi b, po zajściu b – to jednak może być wysłany: l) w momencie, gdy zdarzenie b 
zachodzi, albo 2) po zajściu b, albo 3) przed zajściem b. 
 
 

1384 Por.: M. Dorato, Time..., s. 148-150. 
 

1385 Należy do nich na przykład Gödel, który konsekwencje fizyki relatywistycznej względem czasu postrzega 
jako krok współczesnej fizyki w tym samym kierunku, w którym wcześniej już poszedł Kant, jeśli chodzi o 
rozumienie czasu – w kierunku subiektywizmu. Gödel zwraca uwagę, że jeśli istnieje realna zmiana, to fakty 
istniejące teraz (aktualnie) muszą być te same niezależnie od obserwatora. Obiektywne pojęcie „teraz”, które 
miałoby taki absolutny sens, nie może być jednak – jak zwraca uwagę filozof – wprowadzone w obrębie fizyki 
relatywistycznej (K. Gödel,, Some Observations..., s. 235-236). 
 

1386 Savitt pisze: „The idea of the block universe is, thus, more than an attractive metaphysical theory. It is a 
well-established scientific fact" (S. Savitt, Being...). Patrz także: M. Dorato, Time..., s. 13. 
 

1387 To, że fizyka (ściślej: STW) nie jest w stanie uzasadnić ontologicznej różnicy między przeszłością a 
przyszłością, a tym samym – obiektywnego czasowego stawania się (M. Dorato, Time..., s. 188), nie oznacza, że 
różnicy tej nie można ugruntować metafizycznie (ontologicznie). To, że ontologia powinna jak najskrupulatniej 
liczyć się z rezultatami nauk fizycznych, nie oznacza, że są one dla niej ostatecznym arbitrem we wszelkich 



378 
 

aktualnie dwa zdarzenia są równoczesne dla jednego obserwatora, a nierównoczesne dla 

drugiego. Można bowiem wskazywać, że „blokowe" („eternalistyczne”) konsekwencje STW 

wiążą się z założeniem o ograniczonej prędkości rozchodzenia się sygnałów (oddziaływań) 

we wszechświecie1388 i zniknęłyby, gdyby przyjąć „niefizyczny" („momentalny") punkt 

widzenia1389. Generalnie zaś można przyjąć za Priorem i Sellarsem, że STW daje niepełny 

obraz świata pod względem czasowym1390. Sellars przekonuje, że należy odróżnić 

uobecnienie (aktualizację) ze względu na jakiś punkt widzenia od aktualizacji jako takiej 

(moment’s being present)1391. Tę ostatnią nazywa istotną cechą temporalnego obrazu świata. 

Zwróćmy też uwagę, że jeśli utożsamimy istnienie z istnieniem teraźniejszym (z istnieniem 

teraz), to relatywizacja pojęcia teraźniejszości na gruncie STW będzie równoznaczna z 

relatywizacja samego istnienia1392. Jednakże takie relatywistyczne pojęcie istnienia jest bar-

                                                                                                                                                                                     
kwestiach. Fizyka jako specyficzny rodzaj poznania, a także jej konkretna historyczna postać, z całą pewnością 
ma swoje ograniczenia, rozmaite „spontaniczne" i niekiedy - być może - prowadzące do błędów presupozycje. 
Myślę, że jest przynajmniej teoretycznie możliwe, że ontologiaje wykryje je i skoryguje. Być może taka właśnie 
„korekta" fizyki potrzebna jest w kwestii obiektywności tensów (teraźniejszości). 
 

1388 Zagadnienie to poruszałem już wyżej: rozdział I, podrozdział 2. oraz rozdział II, podrozdział 5. 
 

1389 Whitrow pisze: „Einstein's theory was based on the assumption that there are no instantaneous connections 
between external events and the observer" (G.J. Whitrow, The Natural..., s. 226). Wydaje się, że relatywność 
relacji równoczesności, a tym samym relatywizm (w sensie zrelatywizowania do określonego układu 
odniesienia) w rozumieniu tensów w ogóle, wiąże się ściśle z relatywistycznym założeniem ograniczonej 
prędkości rozchodzenia się sygnałów (oddziaływań, informacji) we wszechświecie. Jeśli dopuścimy zatem actio 
in distans, to równoczesność, a tym samym teraźniejszość i tensy w ogóle, nabierze charakteru absolutnego w 
sensie niezrelatywizowania do określonego układu odniesienia. Podobną myśl znajdujemy u Dorata, który pisze: 
„[...] makes 'nowness' a property that can have a cosmic significance if signals travel infinitely fast: 'now' applies 
to all events that are simultaneous with  t h i s  assertion" (M. Dorato, Time..., s. 186). To jednak, czy będzie to 
także rozumienie nierelacyjne, zależy od tego, jaki sens przypiszemy pojęciu teraźniejszości: „zrelatywizowany" 
do określonych zdarzeń czy „absolutny" (teraźniejszość jako swoista cecha pewnych zdarzeń - zdarzeń 
aktualnych). Wydaje się, że do uchylenia relatywizmu fizykalnego w rozumieniu tensów potrzeba i wystarcza 
założyć, że tylko niektóre (przynajmniej jeden) sygnały fizyczne rozchodzą się momentalnie. Gdyby bowiem 
wszelkie sygnały fizyczne tak się rozchodziły, to wszystko zdarzyłoby się od razu i świat fizyczny nie miałby 
historii. 
 

1390 S. Savitt, Being... 
 

1391 Tamże. Trzeba jeszcze raz podkreślić, że taki punkt widzenia wyraźnie rozmija się z wieloma 
interpretacjami STW. 
 

1392 Pojawia się tu paradoks dostrzeżony przez Hilarego Putnama: dane zdarzenie istnieje (ze względu na inne 
zdarzenie) w jednym układzie odniesienia, a w drugim - nie istnieje. W celu rozwiązania tego paradoksu Putnam 
wprowadził założenie, zgodnie z którym dane zdarzenie istnieje ze względu na inne zdarzenie w określonym 
układzie odniesienia, jeśli zachodzi ono w przeszłości lub teraźniejszości, lub przyszłości tego zdarzenia w 



379 
 

dzo trudne do zaakceptowania. Gödel pisze: „The concept of existence [...]cannot be 

relativzed without destroing its meaning completely"1393, dostrzegając w tym względzie 

istotne podobieństwo między pojęciem istnienia a pojęciem prawdy, która zrelatywizowana 

do czyjegoś punktu widzenia staję się raczej wiarą czy przekonaniem niż prawdą w sensie 

właściwym1394. To samo dotyczy także pojęć bardzo bliskich pojęciu istnienia, jak: zmiana w 

istniejącym czy powstawanie (coming into being)1395. Dorato proponuje zaś następujące 

sformułowanie argumentu Gödla: nie ma sensu mówić, że coś jest wyznaczone (determined) 

lub określone {determinate) ze względu na jeden punkt czasoprzestrzeni, a ze względu na in-

ny - już nie1396. Tak więc istnieją ontologiczne ograniczenia relatywizmu. Można mówić o 

względności ruchu, ale względność istnienia, stawania się etc. budzi już uzasadnione 

wątpliwości. Ogólnie biorąc: relatywizacją pojęć ontologicznych jest o wiele bardziej 

problematyczna niż epistemologicznych czy semantycznych1397. Czy bowiem to, co istnieje 

obiektywnie, może zależeć od punktu odniesienia? Być może fizycznie ujmując (tj. od strony 

określonej historycznej praktyki naukowej), nie ma czasu uniwersalnego ze względu na brak 

„perspektywy ponadukładowej". Czy jednak metafizycznie nie można (nie trzeba) założyć 

takiej perspektywy? 

Jedną z prób wprowadzenia zmienności (a tym samym celowości rozróżnienia tensów) 

podjął Howard Stein. Wprowadził on mianowicie dwuczłonową relację zaistnienia, stania się 

określonym (odpowiednio: „having become” „already definite") ze względu na punkty 

czasoprzestrzeni. Stein rozumiał tę relację tak, że nie zachodziła ona między każdymi dwoma 
                                                                                                                                                                                     

obranym układzie odniesienia. Jest to mocne założenie, gdyż zgodnie z nim istnieje nie tylko teraźniejszość, ale i 
przeszłość oraz przyszłość (patrz: Z. Augustynek, Time..., s. 73). Konsekwencją tego założenia jest, że każde 
dwa zdarzenia istnieją ze względu na siebie w każdym układzie odniesienia, a przeto, że wszystkie zdarzenia 
istnieją (tamże). Alternatywą dla założenia Putnama jest następujące założenie: dane zdarzenie istnieje ze 
względu na inne zdarzenia w określonym układzie odniesienia, jeśli zachodzi ono w teraźniejszości tego 
zdarzenia w tym układzie odniesienia, tj. wtedy, gdy jest ono w obranym układzie równoczesne z tym 
zdarzeniem (tamże, s. 71). Jest to konsekwencja prezentystyczna (recentywistyczna): istnieje tylko to, co 
teraźniejsze. Z tego, co pisałem w podrozdziale 6. Rozdziału I, trudno mi zgodzić się zarówno z recentywizmem, 
jak i z tak bardzo „liberalnym” rozumieniem istnienia, zgodnie z którym istnieje także przyszłość. 
 

1393 Za: S. Savitt, Being… . 

1394 Tamże. 

1395 M. Dorato, Time…, s. 120-121. 

 

1396 Tamże, s. 122-123. 

1397 Tamże, s. 124. 



380 
 

punktami czasoprzestrzeni. Nic wnikając w szczegóły konstrukcji Stcina, można powiedzieć, 

że jego próba uprawomocnienia pojęcia stawania się w czasoprzestrzeni relatywistycznej jest  

próbą uzasadnienia tensów w obrębie STW. Sam Stein pisze: „in Einstcin-Minkowski space--

time an event's present is constitued by itself alone"1398. 

Zdaję sobie sprawę, że zasygnalizowane próby obrony obiektywności tensów (uchylenia 

relatywistycznej konsekwencji wszechświata blokowego) mają różną wagę i nie zawsze są w 

pełni przekonywające. Najogólniej jednak ujmując, rozstrzygający o obiektywności tensów 

(a tym samym stawania się) - także w fizyce relatywistycznej - zdaje się argument nastę-

pujący: Załóżmy, że we wszystkim, co na temat tensów (a w szczególności - teraźniejszości) 

mówimy w tym podrozdziale, ograniczamy się do jednego (dowolnego zresztą) układu 

odniesienia. Czy ograniczenie to rzeczywiście przesądza, iż teraźniejszość nie jest czymś 

obiektywnym lub że realnie nie istnieje zmiana? Wydaje się, że nie ma podstaw zaprzeczania 

realności (obiektywności) tensów (zmiany) w tym właśnie układzie. Co więcej - dla każdego 

innego układu odniesienia (mimo odmiennej od innych układów „płaszczyzny 

równoczesności") wprowadzenie tensów ma sens. To zaś, że dla każdego układu odniesienia 

można określić swoistą „płaszczyznę równoczesności" dla zdarzenia wyróżnionego jako 

„metafizycznie" aktualne, zdaje się właśnie świadczyć o obiektywności teraźniejszości 

(tensów, zmiany). Względny - jak można to ująć - nie znaczy - nieobiektywny1399. Zmienność 

(czasowość - w sensie rozróżnienia tensów), choć nieabsolutna, może być chyba uznana za 

obiektywną także w fizyce relatywistycznej. Można zatem przyjąć, że – chociaż na gruncie 

fizyki relatywistycznej trudno mówić o uniwersalnych tensach – powinniśmy uznać istnienie 

obiektywnych tensów lokalnych (związanych z danym układem odniesienia). Sugestię w 

podobnym duchu wysuwa także Gödel, który pisze: „One may say that [...] relativity theory 

has proved only the relativity of time, not its subjectivity [...]"1400. Dodaje jednak zaraz, że re-

latywistyczny upływ czasu byłby czymś radykalnie różnym od intuicyjnego jego 

rozumienia1401, zgodnie z którym rzeczywistość składa się z nieskończonej liczby warstw 

                                                           
1398 S. Savitt, Being… . 

1399 Określenie „obiektywno-względny" nie zawiera contradictio in adiecto. 
 

1400 K. Gödel, Some Observations..., s. 258. 
 

1401 Tamże. 



381 
 

(layers) sukcesywnie „wchodzących w istnienie"1402. Świata relatywistycznego - zauważa 

Gödel - nie można rozdzielić na takie warstwy bez relatywizacji do jakiegoś obserwatora lub 

innego układu odniesienia, od którego te warstwy będą zależały1403.  

Można w tym momencie wyrazić wątpliwość, czy rzeczywiście relatywizacja czyni 

relatywistyczny upływ czasu czymś radykalnie odmiennym od rozumienia intuicyjnego. Dla 

wybranego układu mamy przecież jednoznacznie określone warstwy sukcesywnie 

„wchodzące w istnienie". Gödel zauważa nawet, że w STW pewien arbitralnie wybrany 

inercjalny układ odniesienia mógłby być rozważany jako reprezentujący absolutne (w sensie 

newtonowskim) przestrzeń i czas1404. Zastrzega jednak, że właśnie arbitralność wyboru 

układu odniesienia przesądza o tym, iż absolutne czas i przestrzeń nie istnieją1405. Można by 

się w tym miejscu zastanowić, czy nie istnieje możliwość wprowadzenia na gruncie fizyki 

relatywistycznej pojęcia czasu „absolutnego", związanego z istnieniem wyróżnionego układu 

odniesienia. Przy czym nie chodziłoby tu o arbitralnie, czysto konwencjonalnie wybrany 

układ odniesienia (na przykład związany z Ziemią - bo tak byłoby nam wygodnie), ale o 

„hiperukład", którego pojęcie powstaje jako efekt „scalania" układów lokalnych. Chodzi tu o 

to, że jeśli mamy dwa (lub więcej) układy odniesienia, to efektem ich „scalenia" jest trzeci 

(n-ty) układ odniesienia, stanowiący .Jednolitą miarę czasową" zdarzeń dziejących się w 

układach wyjściowych. Nawet gdybyśmy założyli nieskończoność wszechświata 

(nieskończoną liczbę układów odniesienia), to czy nie moglibyśmy mówić o „systemie 

systemów i świecie nad światami"? Zdawałoby się przecież, że „strach przed 

nieskończonością" aktualną nie powinien mieć już - po Cantorze - racji bytu. Chociaż - 

zgodnie z fizyką relatywistyczną - dla różnych obserwatorów relacje W, R, P między 

zdarzeniami niezależnymi mogą wyglądać różnie (są względne, zależne od układu 

odniesienia), to wydaje się, że - przy zaproponowanym rozumieniu - teraźniejszość jest jedna 

i ta sama dla wszystkich obserwatorów we wszechświecie - jest nią po prostu aktualny stan 

wszechświata. Widać stąd, że teraźniejszość niekoniecznie musi być określana - jak tego chce 
                                                           

 

1403 Tamże. 

1404 Z każdym inercjalnym układem odniesienia można powiązać pewien regularny proces, służący do 
porównywania wszystkich innych ruchów. Tak więc w ramach każdego inercjalnego układu odniesienia 
(potraktowanego osobno jako wyróżniony) „płynie czas globalny" (B. Ogrodnik, Ontologia..., s. 46). 
 

1405 K. Gödel, Some Observations..., s. 259. 
 



382 
 

na przykład Dorato1406 - przez odwołanie się do kryterium równoczesności. Być może tak 

musi być w przypadku teraźniejszości zdarzeń przestrzennie odległych („teraźniejszość na 

odległość"1407). Aktualną fazę ewoluującego świata można chyba jednak potraktować jako 

jedno „hiperzdarzenie" i uznać ją właśnie za teraźniejszą („punktowa teraźniejszość").  

Jeśli jednak założymy, że wszechświat jako nieskończony zbiór światów nie zmienia się, 

nie ewoluuje1408, to czy w ogóle możemy mówić o aktualnym stanie wszechświata? Wtedy 

wszystko jest aktualne (teraźniejsze) lub raczej - „aczasowe”, „blokowe”1409. Wydaje się 

jednak, że - po pierwsze - nieskończoność bytu materialnego nie musi pociągać jego 

niezmienności, a po drugie - uzasadnienie obiektywności teraźniejszości zawsze można 

zawęzić do jednego tylko świata bądź do skończonego zbioru światów – „ograniczony" 

uniwersalny czas kosmiczny1410. Jeśli zatem teraźniejszość (czas w wymiarze PE, T, PY) jest 

względna, to nie jest to względność w odniesieniu do tego oto podmiotu (solipsyzm 

temporalny) czy do podmiotu w ogóle (relatywizm gatunkowy), lecz do pewnego fragmentu 

wszechświata. Można to nazwać „lokalnie absolutnym czasem kosmicznym". W odniesieniu 

do „naszego" świata, który „rozpoczął" się wraz z wielkim wybuchem, za obiektywną 

teraźniejszość można by przyjąć - metaforycznie - „czoło fali jego ewolucji"1411. Czoło fali 

                                                           

1406 M. Dorato, Time..., s. 116. 
 

1407 Tamże. 

1408 Marn wątpliwości, czy uznanie niezmienności (statyczności) wiąże się koniecznie z koncepcją wszechświata 
infinitystycznego. Przecież w zbiorze nieskończonym możliwe są rozmaite zmiany strukturalne 
(uporządkowania elementów) lub też zmiany liczby elementów (można zmniejszyć o połowę liczbę elementów 
zbioru liczb naturalnych, usuwając liczby parzyste, chociaż liczba kardynalna wyrażająca moc zbioru liczb 
naturalnych pozostanie niezmieniona). Ze względu jednak na szeroko pojętą zasadę zachowania (ex nihilo nihil 
fit) chodziłoby raczej o zmiany strukturalne, niezwiększąjące ani niezmniejszające liczby podstawowych (jeśli 
takie istnieją) elementów systemu, jakim jest wszechświat. 
 

1409 Patrz np.: K.G. Denbigh, Świat..., s. 194. 
 

1410 Jak wskazywałem wyżej (rozdział I, podrozdział 2.) trudno obejść się w naukach przyrodniczych, a w 
szczególności w kosmologii, bez pojęcia czasu uniwersalnego. Mówię tu „o ograniczonym" uniwersalnym 
czasie kosmicznym, gdyż zakładam, że przedmiotem kosmologii nie jest wszechświat jako całość materialnego 
bytu, lecz „nasz" świat, „nasza" metagalaktyka, tzn. ten fragment wszechświata, który rozpoczął się od 
wielkiego wybuchu i znajduje się w określonej przez prawo Hubble'a fazie ekspansji. 
 

1411 Proponuję tu następującą analogię: ewolucja „naszego" świata, począwszy od wielkiego wybuchu, 
pojmowana jako propagacja fali; każda kolejna faza ewolucji świata jest w tym modelu utożsamiana z jedną z 



383 
 

określa się czasem jako „powierzchnię falową oddzielającą obszar, do którego fala dotarła, 

od obszaru, w którym jeszcze jej nie ma"1412. Sądzę, że jest to dobry analogon teraźniejszości 

- aktualnego stanu ewolucji świata1413.  

Abstrahując już jednak od naszego modelu: jest także jeszcze inny aspekt pozwalający na 

„lokalną absolutyzację" czasu (teraźniejszości). Zwróćmy uwagę, że tylko pojęcie 

teraźniejszości „na odległość" wymaga odwołania się do względnej równoczesności1414. 

Możemy chyba jednak mówić o teraźniejszości „w punkcie" jednego superobiektu - wszech-

świata. Jak już wskazywałem, pojęcie równoczesności „w punkcie" jest pierwotne w sensie 

logicznym (definicyjnym, jeśli chodzi o Einsteinowską definicję równoczesności) wobec 

pojęcia równoczesności „na odległość". Całkowicie dopuszczalne wydaje się założenie o jego 

pierwotności ontycznej1415. Mehlberg na przykład wskazuje, że w STW można mówić o 

                                                                                                                                                                                     
koncentrycznych sfer, której punkty powierzchni są oczywiście równo oddalone od środka, czyli punktu, w 
którym skupiona była materia w stanie osobliwym przed wielkim wybuchem. Równoczesność można by tu 
rozumieć geometrycznie – właśnie jako owo równe oddalenie. W tym sensie zdarzenia, które reprezentowane są 
przez punkty na danej sferze, byłyby równoczesne. Jasne byłoby tym samym pojęcie „teraźniejszości na 
odległość”: zbiór wszystkich punktów-zdarzeń równoczesnych z jakimś punktem-zdarzeniem znajdującym się 
na sferze stanowiącej czoło fali. 
 

1412 Słownik fizyczny, s. 114. 
Oczywiście proponowana analogia może być postrzegana jako ograniczona na przykład tym, że jak się 

często uważa, ekspandujący „wszechświat" nie rozszerza się w jakimś obszarze, w przestrzeni, lecz wraz z 
przestrzenią. Nie będę tu polemizował z tą koncepcją. Chcę zwrócić tylko uwagę, że na gruncie wieloświatowej 
koncepcji wszechświata wcale niekoniecznie tak musi być. Można przecież przypuścić, że poza przestrzenią 
lokalną danego świata, która ekspanduje wraz z nim, mamy pewną „nadprzestrzeń" struktury wyższego rzędu: 
światy wraz ze swymi przestrzeniami są „zanurzone" w pewnej „super-przestrzeni". 
 

1413 Podobną ideę przywołuje Ogrodnik, pisząc: „Nie ma ontologicznej różnicy między przeszłością a 
teraźniejszością. Teraźniejszość bowiem stanowi »czoło fali« przeszłości (Bergson)" (B. Ogrodnik, Ontologia..., 
s. 111). 
 

1414 M. Dorato, Time..., s. 116. 
 

1415 Pogląd taki Whitrow przypisuje Einsteinowi, który miał utrzymywać, że ,, 'the present instant, properly 
speaking, does not extend beyond here' “ (G.J. Whitrow, The Natural..., s. 243). Zgodnie z tym poglądem 
jedynymi „realnie" równoczesnymi zdarzeniami są zdarzenia, które zdarzają się w tym samym miejscu. 
Niektórzy teoretycy idą nawet dalej i próbują bezwzględnie i w całości wyrugować koncepcję równoczesności 
zdarzeń przestrzennie odległych (tamże). Wydaje mi się jednak, że jest to propozycja zbyt radykalna. Wystarczy 
przyjąć – co zresztą odzwierciedla Einsteinowska definicja równoczesności – że równoczesność „w punkcie" 
jest pojęciem pierwotnym. Można powiedzieć, że Einstein – na co zwraca uwagę Whitrow – używał terminu 
równoczesność w dwóch sensach: l) intuicyjna równoczesność percypowanych zdarzeń oraz 2) równoczesność 
jakiegoś percypowanego zdarzenia i zdarzenia przestrzennie odległego od obserwatora (tamże, s. 244). 
 



384 
 

zdarzeniach równoczesnych w każdym z dopuszczalnych układów odniesienia - tyle tylko że 

taka inwariantność równoczesności zakłada czasoprzestrzenną koincydencję zdarzeń1416. 

Można przypuścić, że tuż przed wielkim wybuchem (w stanie osobliwym wszechświata) 

warunek takiej koincydencji był spełniony, a zatem że czas naszego świata - przynajmniej u 

swego zarania - był „absolutny". 

W wyłuszczonym wyżej sensie pojęcie teraźniejszości nie musi wiązać się ze 

świadomością, z odniesieniem tego, co równoczesne, do aktualnego stanu jakiegoś 

obserwatora. Obserwator jest tylko jednym z możliwych przedmiotów aktualnych. Gdyby nie 

było żadnego obserwatora, to i tak miałoby sens mówienie o teraźniejszości rozumianej jako 

zbiór wszystkich zdarzeń równoczesnych z jakimkolwiek aktualnym obiektem (stanem) fi-

zycznym czy ogólnie - z aktualnym stanem ewolucji uniwersum. Sądzę, że obronę 

obiektywnie rozumianej teraźniejszości przed subiektywistycznym relatywizmem można 

oprzeć na rozumowaniu, które nazywam „redukcją świadomości" albo „cięciem 

antropomorficznym". Chodzi tu mianowicie o postawienie ciągu pytań: czy obiektywne 

pojęcie teraźniejszości (aktualnego stanu wszechświata) ma sens: dla mnie, dla Innych, dla 

gadów jurajskich, sinic lub form geologicznych z archaiku? Myślę, że w każdym z wy-

szczególnionych wypadków odpowiedź powinna brzmieć: tak. Ta obiektywna teraźniejszość 

to „czoło fali ewolucji", o którym pisałem wyżej. Dorato zwraca uwagę, że uzależnianie 

pojęcia teraźniejszości (a tym samym - tensów w ogóle) od świadomości jest efektem 

pomieszania faktu, że coś ma miejsce, z epistemicznymi warunkami stwierdzenia tego faktu. 

Chociaż teraźniejszość mogę znać tylko przez bezpośrednią percepcję, nie jest to wy-

starczające do uznania jej za zależną od umysłu (tak jak stu dolarów w mojej kieszeni nie 

uznam za zależne od umysłu, chociaż aby stwierdzić, że one tam są, muszę ich jakoś 

doświadczyć). Można przecież przy tym utrzymywać bez sprzeczności, że bycie 

teraźniejszym jest „absolutnym faktem" o pewnym zdarzeniu1417. 

W przedstawionej przeze mnie konstrukcji pojawia się jednak pewna trudność formalna. 

Łatwo bowiem zauważyć, że teraźniejszość określam, odwołując się do pojęć równoczesności 

i aktualności. Czy określenie teraźniejszości jako równoczesności z jakimś zdarzeniem 

aktualnym nie jest obarczone kolistością (idem per idem)? Wydaje się, że w określeniu tym 

                                                           

1416 H. Mehlberg, Time..., vol. I, s. 91. 
 

1417 M. Dorato, Time..., s. 46. 
 



385 
 

nie ma jednak koła. Rzecz można ująć tak, że teraźniejszość jest charakterystyką globalną, 

dotyczy wielu (a nawet - nieskończenie wielu) zdarzeń (stanów rzeczy)1418 i jako taka jest 

pojęciem trudniej uchwytnym niż aktualność istnienia tego oto zdarzenia, która jako pojęcie 

„lokalne" wydaje się czymś bezpośrednio oczywistym1419. Aktualność istnienia tego oto 

przedmiotu jako bezpośrednio oczywistą można uznać za pojęcie pierwotne1420. Źródłem tego 

pojęcia jest - jak można przypuszczać - doświadczenie wewnętrzne, nasza intuicja własnej 

egzystencji. Nie przesądza to jednak, że pojęcie aktualności ograniczone jest li tylko do 

stanów świadomości, a zatem, że świadomy obserwator jest jedynym obiektem, względem 

którego tworzymy pojęcie teraźniejszości. Definicja teraźniejszości nie musi (a z 

obiektywistycznego, realistycznego punktu widzenia - nie powinna) mieć postaci: zbiór 

stanów rzeczy równoczesnych z moim aktualnym stanem świadomości. Właśnie wyżej 

starałem się nadać określeniu teraźniejszości postać ogólniejszą, która nie wiąże pojęcia 

aktualności, a tym samym - teraźniejszości, ze świadomością (podmiotem, obserwatorem), a 

ściślej - ze mną, gdyż doświadczenie aktualności ma charakter „pierwszoosobowy". Chociaż 

bowiem pierwotnie doświadczam swojej aktualności i dopiero względem niej mówię o 

aktualności stanów rzeczy transcendentnych, to nic nie stoi na przeszkodzie, by stosunek ten 

odwrócić. Chodzi oczywiście o odwrócenie myślowe, gdyż realnie nie sposób wyjść poza 

własną świadomość. Mogę się tu posłużyć rozumowaniem per analogiam: tak jak we mnie 

aktualnie zachodzi pewien fenomen psychiczny, podobnie w jakimś przedmiocie 

transcendentnym zachodzi aktualnie określony stan rzeczy1421. Co więcej, faktycznie (choć 

                                                           
1418 Drobna uwaga terminologiczna: w tym kontekście można uznać za Lipcem bliskoznaczność terminów 
„zdarzenie" i „stan  rzeczy” (J. Lipiec, Ontologia..., s. 62), stąd posługuję się nimi niekiedy zamiennie. 
 

1419 Myślę, że jest tu pewna analogia do - podanej wyżej (podrozdział 10. tego rozdziału) - definicji 
równoczesności Einsteina, w której równoczesność zdarzeń przestrzennie odległych definiowana jest przez 
odwołanie się do równoczesności „w punkcie" jako czegoś znanego bezpośrednio, z założenia. 
 

1420 Zbliżoną koncepcję teraźniejszości sugeruje także Dorato, który przypuszcza, że obiektywność (niezależność 
od umysłu) istnienia teraźniejszego (being present) może być najlepiej chyba broniona, jeśli „jest teraz" uznamy 
za równoznaczne z „jest aktualnie" lub „istnieje", gdyż te ostatnie terminy w sposób oczywisty konotują pojęcia 
nierelacyjne (M. Dorato, Time..., s. 10). 
 

1421 Różnica zaś jest tu czysto epistemiczna: moje własne fenomeny psychiczne (w Brentanowskim rozumieniu 
fenomenu psychicznego) są uświadamiane bezpośrednio przeze mnie. 
 



386 
 

tylko pośrednio) stwierdzam istnienie takiego stanu rzeczy, ilekroć doświadczam 

równoczesności pewnych moich aktów świadomych z pewnym obiektywnym stanem 

rzeczy1422. Wystarczy tylko abstrahować ode mnie jako obserwatora (odrzucić myślowo 

schemat subiektocentryczny), by widzieć, że mówienie o aktualności stanu jakiejś rzeczy 

transcendentnej ma sens. Z tego, że pierwotnym obszarem, na którym realizuje się 

doświadczenie i intuicja aktualności, jest świadomość, nie można - jak sądzę - wyciągać 

wniosku o ograniczeniu pojęcia aktualności (a tym samym teraźniejszości) do (mojej) 

świadomości1423. Jest to typowe antropomorficzne złudzenie, gdy patrząc z własnego punktu 

widzenia (poza który nie możemy wyjść w doświadczeniu) uważamy, że nie tylko jesteśmy 

źródłem pewnych pojęć (tu: pojęcia aktualności), ale że stanowimy ich jedyne adekwatne 

przedmioty. Analogiczna sytuacja miałaby miejsce, gdybyśmy – doświadczając na przykład 

masywności przedmiotów materialnych na ograniczonym tylko obszarze uniwersum –

automatycznie wnioskowali, że masywność nie charakteryzuje obiektów poza tym obszarem. 

Oczywiście w przypadku pojęć uniwersalnych (takich jak masa czy człowiek) pojawia się 

zawsze problem ekstrapolacji zakresu ich odniesienia poza doświadczane przedmioty, gdyż 

jako abstrakcyjne stanowią one wyraz podziału zbioru przedmiotów na klasy rozłączne (na 

przykład pojęcie człowieka dzieli uniwersum wszystkich przedmiotów na ludzi i nie-ludzi), 

Aktualność (istnienie aktualne) jest jednak - jak można próbować to ująć - kategorią 

transcendentalną, uzyskiwaną w poznaniu analogicznym1424, i jako taka dotyczy wszystkich 

przedmiotów1425. 

Wniosek z powyższych rozważań jest następujący: aktualność mojego stanu świadomości 
                                                           

1422 Zakłada się tu oczywiście realistyczną interpretację doświadczenia zewnętrznego – przynajmniej w sensie 
realizmu umiarkowanego: niektóre z percypowanych przeze mnie jakości czy momentów struktury przysługują 
przedmiotom samym w sobie. 
 

1423 Whitrow zwraca w tym kontekście uwagę, że nawet jeśli teraźniejszość nie może być zdefiniowana 
(poznana) bez odniesienia do świadomości (z założeniem tym można polemizować), nie znaczy to bynajmniej, 
że tensy są zależne od umysłu. Niezależność teraźniejszości podkreśla m.in. Reichenbach, pisząc: „[...] we 
cannot make yesterday our  Now" (H. Reichenbach, The Direction..., s. 20-21). 
 

1424 Jej zakres pokrywa się z zakresem pojęcia bytu. W kwestii rozróżnienia uniwersalia-transcendentalia – patrz: 
W. Stróżewski, Ontologia, s. 187-204, oraz M.A. Krą-piec. Metafizyka..., s. 39-40, 149. 
 

1425 Problem z tą interpretacją pojawia się, gdy za realnie istniejącą uznamy przeszłość lub przyszłość. 
 



387 
 

można - co już podkreślałem - traktować jako przypadek szczególny, jako pochodną 

aktualnego istnienia transcendentnego świata. Jedną z prób sprecyzowania i 

zobiektywizowania pojęcia aktualności mogłaby być następująca definicja istnienia 

aktualnego: „ coś istnieje aktualnie " znaczy, że przestaje powstawać i zaczyna ginąć. Podana 

tu definicja harmonizuje dobrze z ujęciem Ingardena, zgodnie z którym aktualność pewnego 

przedmiotu to taki szczególny moment, w którym przedmiot ów osiąga „pełnię bytu"1426, 

aktualność - pisze Ingarden - jest jak pewne maksimum czy szczyt pełni bytu, jaką on osiąga, 

gdy staje się »rzeczywisty«, a traci, skoro już się »urzeczywistnił«"1427.  

Whitehead z kolei, powołując się na Locke'owskie rozumienie czasu jako „ustawicznego 

ginięcia" (perpetually perishing), przyjmuje w swojej „filozofii organizmu", że „byt aktualny" 

znika, gdy staje się kompletny1428- co również wydaje się zgodne z zaproponowanym przeze 

mnie rozumieniem. 

Ujęcie podobne do przywołanych wyżej proponuje także Cassirer: „all action take place 

in the present"1429, sugerując tym samym określenie teraźniejszości jako momentu stawania 

się1430. Przy czym autorka utożsamia explicite bycie zdarzenia (the being of an event) ze 

stawaniem się zdarzenia (becoming of an event)1431. 

                                                           

1426 R. Ingarden, Spór..., t. I, s. 192. Zauważmy, że idea tego określenia jest podobna do zasygnalizowanego 
wyżej ujęcia Steina (s. 345). 
 

1427 Tamże. Skoro jesteśmy przy Ingardenie, to dodajmy, że aktualność wiąże on także z „bezpośrednią 
aktywnością" („działaniowością"). Pojawia się tu problem związany z przypuszczeniem, że to, co przeszłe, też 
może działać (tamże, s. 198-200). Ponieważ przypuszczenie to odnosi się w szczególności do życia ludzkiego, z 
problemu można wybrnąć, wskazując, że podstawę tego „oddziaływania przeszłości” stanowi aktualna pamięć. 
Nie działa przeszłość, ale jej wyobrażenie dane w przypomnieniu. Dodajmy jeszcze, że bardzo podobne 
określenie teraźniejszości znajdziemy u Reichenbacha: teraźniejszość jako moment, w którym to, co 
nieokreślone (niedookreślone), staje się określone (patrz:M. Dorato, Time..., s. 27). 

 
 

1428 A.N. Whitehead, Process..., s. 81-82. 
 

1429 E. Cassirer, On the Reality..., s. 349. 
 

1430 Tamże. 

1431 Tamże, s. 353. W logice temporalnej podaje się często precyzyjne określenia stawania się (powstawania). 
Jedno z nich przytacza van Benthem: „, V  |=  BECOME   [i]  [czytaj: (  staje się prawdziwe w interwale i 
– M. Ł.] if (i) there exists some period j including a left-wing of i such that , V |= ¬  [j] as well as some 



388 
 

Podane wyżej określenie istnienia aktualnego jest tylko jedną z rozlicznych możliwych 

jego definicji, których nie potrzeba przytaczać. Przyjęta definicja jest użyteczna do moich 

celów. Pojawia się tylko pytanie: czy jest także adekwatna? Wątpliwość może pojawić się w 

związku z przypuszczeniem, że są realne przedmioty, które nie powstają lub nie giną. 

Supozycja ta ma być może pewien sens fizyczny, a mianowicie - w zastosowaniu do 

niektórych typów cząstek elementarnych. Rozważmy to zatem krótko. Foton na przykład 

należy do cząstek trwałych, których średni czas życia określany jest jako „nieskończony”1432. 

Ogólniej mówiąc: niezmienność pewnych przedmiotów materialnych oznaczałaby, że są one 

absolutnie proste, niezłożone (atomy w sensie filozoficznym). Złożoność bowiem powinna 

być chyba pojęta dynamicznie. Według Lipca złożoność stanowi nie tylko podstawę zmian w 

tym sensie, że jedynie to, co złożone, może być zmienne, ale także warunek dostateczny 

zmienności: oddziaływanie między elementami struktury powoduje bardziej bądź mniej 

istotne jej zmiany. Inaczej: złożoność pociąga za sobą relacyjność (oddziaływanie między 

elementami), a ta - zmienność1433. Sądzę, że założenie istnienia przedmiotów najniższego 

rzędu (nieposiadających elementów, a tworzących strukturę innych obiektów) jest 

problematyczne. Lipiec twierdzi na przykład, że dowód tezy: cząstki elementarne nie mają 

własnej struktury, jest z ontologicznego punktu widzenia niewykonalny"1434. Można mieć też 

wątpliwości, czy ewentualna niezłożoność fotonu jako kwantu promieniowania 

elektromagnetycznego jest tylko konwencją epistemiczną (nie jesteśmy w stanie rejestrować 

mniejszych przedziałów energii), czy też ma ugruntowanie ontyczne - foton jest bytem 

atomowym w sensie filozoficznym (?). Nawet gdybyśmy jednak przyjęli, że foton (czy jakaś 

inna cząstka elementarna) jest niepodzielny (niezłożony), to i tak będzie mu trzeba przypisać 

zmienność w sensie „zewnętrznym". Fotony poruszają się w próżni z prędkością światła. 

                                                                                                                                                                                     
period k including a right-wing of i such that , V |=  [k]; while (ii): (i) holds for no proper subperiod of i" 
(J.F.A.K. van Benthem, Logic..., s. 197). 
 

 

1432 B.M. Jaworski, A.A. Dietłaf, Fizyka..., s. 605-606. 
 
 

1433 J. Lipiec, Ontologia..., s. 278-283. Idąc dalej w tych analizach, można by się zastanawiać, czy z kolei 
warunkiem koniecznym złożoności nie jest rozciągłość. Jeśli tak, znaczyłoby to, iż nie można mówić o czasie (o 
uporządkowanej zmienności) poza przestrzenią. 
 

1434 Tamże, s. 79. 



389 
 

Fizycy mówią o emisji i absorpcji fotonu przez naładowaną cząstkę, a także o powstawaniu 

fotonów (w procesie anihilacji pary cząstka-antycząstka) oraz o przemianie fotonów w inne 

cząstki (tworzenie par cząstka-antycząstka)1435. Zakładając więc nawet - z materialistycznego 

punktu widzenia raczej niewiarygodną - „wieczność wewnętrzną" pewnych cząstek 

elementarnych (np. fotonów), musimy przyznać, że nieustannie zyskują one lub tracą miejsca 

w pewnych konfiguracjach przedmiotów materialnych. A zatem nawet jeśli sama 

hipotetycznie absolutnie prosta cząstka nie powstaje lub ginie, to na pewno zmieniają się 

konfiguracje materii, w których cząstka ta występuje. Można zatem przyjąć, że cząstka 

„powstaje" lub „ginie" jako współtworząca tę czy inną konfigurację materii. Wróćmy jednak 

do definicji teraźniejszości. 

Podana definicja jest definicją obiektywną i jednoznaczną, tzn. bez odwoływania się do 

jakichkolwiek czynności świadomych określa dokładnie jeden stan1436 (istnienie aktualne) 

układu fizycznego (jakiejś części wszechświata). Mówiąc dokładniej: jednoznaczność polega 

tu na tym, że żadne dwa nierównoczesne (z określonego punktu widzenia) stany jakiegoś 

układu fizycznego nie mogą być uznane za aktualnie istniejące. Przy czym - chociaż istnienie 

aktualne pewnego stanu S układu fizycznego U można umownie rozpatrywać jako pewien 

interwał, to - ściśle biorąc - ma ono charakter „punktowy" i stanowi tę trudno uchwytną do-

świadczalnie granicę między powstawaniem a ginięciem przedmiotu materialnego. Sądzę, że 

można sensownie przyjąć, iż to jednoznaczne i obiektywne pojęcie istnienia aktualnego leży u 

podstaw pojęcia teraźniejszości. Jeśli zgodzimy się na to rozwiązanie, to musimy uznać, że 

pojęcie teraźniejszości ma nie tylko subiektywny (intersubiektywny) i/ lub relatywny sens. 

Jeśli stwierdzam: teraz jest pięć po czwartej, to racją obiektywną („logiczną") nie jest to, 

że wiszący na ścianie zegar (jego obraz) pojawia się aktualnie w polu mojej świadomości1437, 

lecz raczej to, że aktualnie istnieje zegar wskazujący tę godzinę. Teraźniejszość - to aktualny 

stan świata. Aktualny stan świadomości jest zaś pochodną tego pierwszego. W mojej 

świadomości pojawia się tylko to, co istnieje aktualnie bądź - jak w stanach patologicznych 

(np. halucynacje) - to, co jest skutkiem aktualnego zachodzenia pewnych stanów 

neurofizjologicznych. Co więcej: nie wszystko z tego, co istnieje aktualnie, może być 
                                                           

1435 Słownik fizyczny, s. 130-131. 
 

1436 Oczywiście może być to stan złożony, składający się z wielu stanów równoczesnych. 
 

1437 Choć może być to racja psychologiczna. 
 



390 
 

przedmiotem mojej (czy jakiejkolwiek innej) świadomości. Dziedzina tego, co istniejące 

aktualnie, jest szersza niż dziedzina tego, co jest aktualnym przedmiotem mojej 

świadomości1438. Teraźniejszość subiektywna (bądź „słaboobiektywna") jest tym fragmentem 

teraźniejszości obiektywnej (aktualnego stanu świata), który sobie uświadamiamy. 

Poszukując obiektywnego ugruntowania tensów, spróbujmy odwołać się do innego 

jeszcze określenia teraźniejszości1439. Przez teraźniejszość jakiegoś układu U można rozumieć 

taki taki zbiór zdarzeń równoczesnych w U, dla którego nie istnieje w U żaden inny zbiór 

zdarzeń równoczesnych (w granicznym przypadku mógłby to być zbiór jednoelementowy) taki, 

że zdarzenia doń należące byłyby późniejsze od zdarzeń należących do zbioru pierwszego 

(wyznaczającego teraźniejszość układu U). Jeśli przyjmiemy teraz definicję chwili (momentu) 

jako klasy abstrakcji relacji równoczesności, to zaproponowaną definicję teraźniejszości 

można wyrazić tak: teraźniejszość to taka chwila w historii U, która jest późniejsza od każdej 

innej chwili „składającej się" na historią układu U. 

Uwaga, jaka narzuca się bezpośrednio w związku z podanymi określeniami, jest 

następująca: przecież chwila teraźniejsza jest wcześniejsza od każdej chwili zawartej w 

przyszłości układu U. To jest oczywiste ex definitione. Uwzględniając tę oczywistość, trzeba 

przyznać, że albo w ogóle nie ma sensu mówić o „najpóźniejszej" chwili w historii układu U 

(tak byłoby w przypadku układów zmieniających się, lecz nigdy definitywnie nieginących, 

nietracących swej ontycznej tożsamości, wiecznych), albo chwila ta należy do przyszłości 

układu U, będąc ostatnią chwilą jego istnienia jako  U (chwilą „transformacji 

destruktywnej").  

Z punktu widzenia ontologii świata realnego można chyba uniknąć tej trudności, uznając, 

że przyszłość jakiegokolwiek układu materialnego po prostu nie istnieje, a przeto nie należy 

do historii układu. Czy jednak nie będzie się to odnosiło także do przeszłości ? Otóż wydaje 

mi się, że zdarzenia przeszłe, mimo że nie istnieją aktualnie, są bardziej realne niż przyszłe; te 
                                                           

1438 Ściśle zaś biorąc, tj. z punktu widzenia fizyki relatywistycznej, to, co aktualne (równoczesne z moim 
aktualnym stanem świadomości lub lepiej: to, z czym równoczesny jest mój aktualny stan świadomości) – ze 
względu na skończoną prędkość rozchodzenia się oddziaływań (sygnałów, informacji) we wszechświecie – w 
ogóle nie może być mi dane. W geometrycznym modelu teorii względności, w stożku świetlnym Minkowskiego 
wyróżnia się obszar absolutnej teraźniejszości („białe plamy"), który nie jest dostępny dla obserwatora. W tym 
obiektywnym sensie świadomość może mieć do czynienia jedynie z przeszłością, jak więc jest możliwe, by 
konstytuowała ona teraźniejszość? 
 

1439 Akcentowałem już wyżej, że pojęcie teraźniejszości ma kluczowe znaczenie dla wprowadzenia trychotomii 
PE, T, PY. Pojęcia przeszłości i przyszłości dadzą się bowiem otrzymać z pojęcia teraźniejszości i z relacji, 
odpowiednio, wcześniejszy od i późniejszy od. 
 



391 
 

pierwsze bowiem zdarzyły się i - zakładając ciągłość ewolucji układu - pozostawiły swój 

ontyczny ślad w aktualnym stanie danego układu. Ale czy z kolei „ślad" zdarzeń przyszłych 

nie tkwi też w stanie aktualnym branego pod uwagę układu?  

Jeden z możliwych, a moim zdaniem – ontologicznie najtrafniejszy, sposób rozumienia 

istnienia jest następujący: istnieć to tyle, co oddziaływać i podlegać oddziaływaniu1440. Jeśli 

nawet zdarzenia przyszłe są „zapisane" w teraźniejszych stanach rzeczy (na przykład zgodnie 

z „demonicznym" determinizmem Laplace'a), to i tak nie można o nich powiedzieć, że 

oddziałują na to, co aktualne - chyba że założymy w tym wypadku istnienie determinacji 

teleologicznej. Z tą ostatnią wiążą się znaczne problemy. Po pierwsze, trudno uznać, by 

wpływ celu na środki miał charakter „energetyczny", materialny. Po drugie, pojawia się 

pytanie o sposób istnienia celu. Wydaje się, że istnienie to musi w ostatecznym rozrachunku 

mieć charakter intencjonalny, tj. być odniesione do spełniania pewnych aktów świadomych. 

Nie bez racji można chyba przypuszczać, że wszelka teleologia prowadzi koniec końców do 

teologii. Trudno byłoby też utrzymywać, że zdarzenia aktualne oddziałują na przyszłe (to, co 

przyszłe podlega działaniu). Aktualne stany rzeczy z pewnością można traktować jako 

podstawy konstytucji tego, co przyszłe (wszak to właśnie wskutek ich ewolucji, /trans-

formacji/ pojawia się to, co nowe) - nie oznacza to jednak oddziaływania teraźniejszości na 

przyszłość. Realność tego, co przyszłe, jako niedziałającego i - w zasadzie - działaniu 

niepodlegającego, jest zatem bardziej wątpliwa niż realność przeszłych stanów rzeczy, które 

przynajmniej oddziaływały i działaniu podlegały. 

Inny problem związany z podanym wyżej („obiektywizującym") określeniem 

teraźniejszości jest następujący: kiedy mówię o każdej innej chwili należącej do historii 

układu, to odwołuję się - jak można przypuszczać - do przeszłości branego pod uwagę 

układu1441. I tu właśnie pojawia się trudność. Definiowanie teraźniejszości przez przeszłość 

może nasuwać podejrzenie o idem per idem. Czy można zdefiniować przeszłość (lub 

przyszłość), nie odwołując się do teraźniejszości? Wydaje się, że nie. W każdym razie wyżej 

określałem przeszłość jako zbiór zdarzeń wcześniejszych od aktualnego stanu rzeczy. 

                                                           

1440 Oddziaływanie rozumiem szeroko, lecz materialistycznie, tj. jako przepływ energii między podmiotami-
przedmiotami oddziaływania. Relacja oddziaływania jest –jak ujmuje to Lipiec – „przekraczaniem granic 
przedmiotowych" (J. Lipiec, Ontologia..., s. 68). 
 

1441 Operuję „węższym" pojęciem historii, które w przeciwieństwie do rozumienia „szerszego" nie obejmuje 
przyszłości danego układu. 
 



392 
 

Wyjściem z sytuacji byłaby próba określenia historii bez odwoływania się do tensów - na 

przykład jako zbioru wszystkich stanów danego układu uporządkowanych przez relację 

wcześniejszy od. Wydaje się jednak, że i w tym wypadku musimy odwołać się do stanu 

wyróżnionego, względem którego rozpatrujemy relację wcześniejszości – do aktualności, 

teraźniejszości. Sytuacja jest tu trudna - choć typowa. Tego typu „zapętlenia definicyjne" 

często pojawiają się na poziomie fundamentalnych rozważań filozoficznych. 

Myślę, że przeprowadzone wyżej próby obiektywizacji pojęcia teraźniejszości i co za tym 

idzie - triady PE, T, PY uprawniają co najmniej do wątpienia w nieuchronność wykładni 

subiektywistycznej. Powtórzę raz jeszcze to, co już akcentowałem: jest prawdopodobne, że 

interpretacja „świadomościowa" teraźniejszości opiera się na pomieszaniu porządku 

epistemicznego z ontycznym. Narzucanie jednak tego pierwszego na drugi skutkuje często 

antropomorfizacją rezultatów poznawczych. Jest to błąd, gdyż nasz sposób poznawania bytu 

nie może decydować o tym, jaki jest ów byt sam w sobie (powinno być raczej odwrotnie). 

Konkretyzując: z tego, że trudno (czy wręcz niemożliwe jest) poznać teraźniejszość 

niezależnie od doświadczenia wewnętrznego, nie powinno się wnosić, że pojęcie to ma sens 

czysto subiektywny1442. Tak więc chyba niepotrzebnie „niepokoił" się Einstein problemem 

„teraz" w tym sensie, że w ludzkim doświadczeniu teraźniejszości jest coś takiego, co leży 

zupełnie poza domeną nauki1443. Doświadczana przez nas „nasza" teraźniejszość (aktualność 

naszych fenomenów psychicznych, spełnianych przez nas aktów) jest tylko jednym z 

„punktów" - jak można rzecz ująć - na płaszczyźnie aktualnego istnienia świata. Więcej 

nawet: jest ona przez istnienie aktualnego „otoczenia" warunkowana. Różnica między 

człowiekiem a kamieniem jest taka, że człowiek uświadamia sobie swoją teraźniejszość i 

żywi wobec niej rozmaite uczucia, łącząc ją ze wspomnieniem tego, co minęło, lub z 

oczekiwaniem wypadków przyszłych. Ale ten moment „świadomościowy" nie jest wcale 

konstytutywny dla teraźniejszości. Nie ma - jak sądzę - podstaw, by przypuszczać, że byt 

fizykalny nie ma swojej aktualności, a także przeszłości i przyszłości.  

Błąd subiektywistów w aspekcie podziału dziedziny czasu na PE, T, PY polega, jak się 

                                                           

1442 Analogicznie: z tego, że pewnych drobin nie można poznać bez obserwacji przez mikroskop, nie wynika, że 
wiedza zdobyta dzięki takiej obserwacji jest wiedzą o mikroskopie ani – tym bardziej – że badane drobiny są 
składowymi mikroskopu. 
 

1443 I. Prigogine, I. Stengers, Z chaosu..., s. 230. 
 



393 
 

zdaje, na zanegowaniu realności pewnych charakterystyk poznawanych (doświadczanych) w 

rzeczach na podstawie faktu, że samo nasze poznawanie (spełnianie pewnych aktów 

świadomych) podlega tym charakterystykom, Nasza świadomość staje się jak gdyby 

parawanem zasłaniającym te własności przedmiotów transcendentnych, które jej przysługują. 

W tym wypadku chodzi o to, że nie tylko spostrzegany przez nas układ fizyczny ma 

przeszłość, teraźniejszość i - prawdopodobnie - przyszłość, ale ma je także nasze 

spostrzeganie (co może stwarzać złudzenie, że ma je wyłącznie ono). W sytuacji takiej nie ma 

jednak nic dziwnego. Rzecz wygląda podobnie w przypadku wszystkich uniwersalnych (tj. 

obejmujących całą dziedzinę bytu) charakterystyk ontologicznych i logicznych. Innym przy-

kładem niż czasowość jest chociażby atrybut niesprzeczności: niesprzeczność odkrywana w 

transcendentnym świecie jest także atrybutem myślenia. I tu również może zadziałać „efekt 

parawanu" prowadzący do konkluzji, że niesprzeczność jest charakterystyką wyłącznie 

logiczną - czy nawet jeszcze gorzej – psychologiczną (tym bardziej że niesprzeczność 

psychologiczna jest mocno wątpliwa). Inaczej będzie na przykład z atrybutem rozciągłości: 

rozciągłość spostrzeganej bryły materii nie przysługuje spostrzeżeniu, stąd też zdecydowanie 

rzadziej (nie licząc jakichś skrajnie nieciekawych rozwiązań subiektywistycznych) 

odmawiamy przysługiwania jej rzeczom transcendentnym. Konkludując: trzeba być bardzo 

ostrożnym, by w przypadku pewnych charakterystyk przysługujących i świadomości, i temu, 

co wobec niej transcendentne (a tak jest - jak myślę - w przypadku czasowości), nie 

ograniczać ich występowania tylko do świadomości. 

Przeprowadzone wyżej rozważania uprawdopodobniają -jak sądzę- wniosek, iż 

świadomość i świat fizykalny zachowują się dosyć jednolicie względem czasu: ich zmienność 

jest zasadniczo zmiennością tego samego rodzaju. Zmienność świadomości można uważać za 

szczególny przypadek zmienności rzeczywistości transcendentnej. Dlatego wprowadzanie do 

ontologii dualistycznych koncepcji czasu traktuję jako łamanie zakazu brzytwy Ockhama, tj. 

jako mnożenie bytów ponad konieczność. Typowym przykładem takiego dualistycznego 

podejścia jest koncepcja Bergsona, który rozróżnia czas fizykalny oraz trwanie (czas 

egzystencjalny). Według Bergsona czas fizykalny jest nierzeczywisty, gdyż przysługuje 

„zdegradowanej" formie materii - materii nieorganicznej. Trwanie („czas realny", „czas 

prawdziwy") przysługuje zaś materii organicznej. Ponadto o „nierzeczywistości" czasu 

fizykalnego świadczyć ma m.in. to, że może być przyspieszany lub spowalniany1444.  
                                                           

1444 S. Kotowicz, Bergsona filozofia czasu (preliminaria), [w:] Czas i trwanie, red. S. Snihur, Warszawa 2002, s. 
15. 
 



394 
 

Nie wdając się w dogłębną krytykę mocno „spekulatywnej" („metafizycznej") koncepcji 

Bergsona, powiem tylko, że na poziomie ontologicznym trudno mi się doszukać różnic mię-

dzy zmiennością świata fizycznego a trwaniem organizmu (czy świadomości).  Dlaczego w 

ogóle za „autentyczną" i „pierwotną" mamy uważać zmienność właściwą materii organicznej, 

skoro jest ona „ewolucyjną pochodną" zmian zachodzących w świecie nieorganicznym. Co 

oznacza możliwość przyspieszenia albo spowolnienia zmian fizykalnych? Jeśli chodzi tu o 

istnienie rozmaitych „rytmów zmienności", to jest to cecha właściwa zarówno „ruchowi" 

materii organicznej, jak i świadomości. Według samego Bergsona nie ma jednego rytmu 

trwania dla całego wszechświata; poszczególne rytmy zależą od „napięcia trwania"1445. Czy 

trwanie przeżywane przez nas nie ma różnych „prędkości" w zależności od rozmaitych 

psychologicznych okoliczności (nuda, zaabsorbowanie, strach itp.)? Ogólnie biorąc: wydaje 

mi się, że Bergsonowski dualizm w rozumieniu czasu wynika z nieodróżniania 

„obiektywnego" ruchu (przepływu) świadomości od naszych postaw emocjonalnych, od 

przeżywania upływającego czasu (od naszego stosunku do nieodwracalnej zmienności nas i 

naszego otoczenia). Psychologizm Bergsona streszczają następujące jego słowa: „Nie my-

ślimy rzeczywistego czasu. Ale przeżywamy go, ponieważ życie rozlewa się szerzej, niż 

sięgają granice umysłu"1446. Jest teraz oczywiste, że odczucie trwania  nie jest tym samym, co 

trwanie. Ale „obiektywnie” biorąc, przeżywaniu trwania także przysługuje trwanie z całą jego 

„dialektyką” stałości i zmienności. Czas przeżywania jest o tyle tylko różny od „czasu obiek-

tywnego”, że w tym pierwszym dokonuje się subiektywna „interpretacją” tego drugiego.  

Ważnym momentem, który sugeruje jedność czasu fizykalnego i fenomenologicznego, 

jest intencjonalność świadomości: świadomość jest zawsze świadomością czegoś. 

Postrzeganie zmienności świadomości (poczucie przepływu strumienia świadomości) jest za-

wsze sprzęgnięte z postrzeganiem zmienności jakiegoś przedmiotu. Zgodnie z realistycznie 

interpretowanym empiryzmem, pierwotnie (genetycznie) musiało to być spostrzeganie 

zmienności jakiegoś przedmiotu realnego. Potem dopiero mogło to być spostrzeganie 

zmienności treści naszych wyobrażeń ukształtowanych właśnie na podstawie doświadczania 

przedmiotów realnych. Wobec takiego rozumienia mogłaby się pojawić następująca 

wątpliwość: przecież często jest tak, że spostrzegamy jakiś układ przedmiotów fizycznych, 

który – fenomenalnie biorąc – nie ulega w pewnym okresie zmianie; jest tak, gdy, na 

przykład, siedząc przy biurku, zawieszam wzrok na leżącym na nim długopisie (zakładając 
                                                           

1445 Tamże, 25. 

1446 Za: tamże, s. 30. 



395 
 

przy tym brak zmienności „tła", jak dochodzące odgłosy czy zmiana jasności oświetlenia 

pokoju). Obserwując niezmiennie leżący na biurku przedmiot, mam zarazem wewnętrzne 

poczucie upływu czasu, doznaję trwania. Czy nie świadczy to o niezależności przepływu 

świadomości od zmienności jej przedmiotów? Otóż nie. Trzeba bowiem pamiętać, że 

jakikolwiek  byłby bezpośredni przedmiot intencjonalnego odniesienia naszej świadomości 

(realny czy nierealny), jest też nim zawsze zarazem nasze ciało. Mówiąc dokładniej: 

stwierdzamy czasowość spostrzeżenia „niezmieniającego się” układu fizycznego, gdyż 

zawsze jednocześnie spostrzegamy zmienność naszego ciała – o czym ustawicznie informują 

nas rozmaite impulsy „z wewnątrz”. Okoliczność ta potwierdza pierwotność fizykalnego 

doświadczenia czasu wobec doświadczenia fenomenologicznego: strumień świadomości 

płynie w ciele. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



396 
 

Zakończenie 

 

 

W filozofii - zwłaszcza gdy podejmuje się zagadnienia „klasyczne", stale niemalże 

obecne w myśleniu filozoficznym różnych kierunków i tradycji filozofowania - trudno o idee 

nowe. Ponieważ problematyka czasu należy niewątpliwie do tego typu zagadnień, książka ta  

siłą rzeczy odwołuje się do obecnych już rozwiązań. Zamiarem moim nie było jednak 

dokonanie względnie wyczerpującego przeglądu historycznych czy możliwych rozwiązań 

interesujących mnie zagadnień ontologii czasu. Chciałem raczej zarysować w miarę spójną 

ontologiczną interpretację bytu realnego w aspekcie jego czasowości. Starałem się to zrobić 

„swoimi słowami”, dając własne (co nie znaczy bynajmniej – nigdzie indziej nieobecne) 

uzasadnienia pewnych rozstrzygnięć dotyczących czasu.  

Wybór czasu jako kategorii centralnej, wokół której organizuje się to ontologiczne 

przedsięwzięcie, jest - jak sądzę - zupełnie naturalny, jeśli wziąć pod uwagę generalne 

nastawienie badawcze, jakie przyjąłem. Określam je mianem „materializmu metodycznego" 

dla odróżnienia od metafizycznej wersji tego stanowiska, głoszącej - najogólniej biorąc - że 

wszystko, co istnieje, jest materią (materialne). „Metodyczność" przyjętego przeze mnie 

stanowiska polega po prostu na tym, że ograniczam z góry pole swoich zainteresowań 

ontologicznych do świata materialnego (czy szerzej: do całości materialnego bytu), nie 

przesądzając na korzyść materializmu w sensie metafizycznym. Ponieważ zaś zmienność 

(ruch, dynamika) to podstawowy atrybut materii, moje zainteresowanie czasem jest 

oczywiste. Wobec takiego z góry przyjętego ograniczenia perspektywy badawczej może zro-

dzić się wątpliwość następująca: czy filozoficzna interpretacja (wyjaśnienie) bytu 

materialnego nie musi w rezultacie odwołać się do jakiegoś typu realności idealnych? Tego 

nie wykluczam (chociaż w swoich badaniach nie natknąłem się na taką konieczność). Idzie mi 

tylko o to, ażeby nie wprowadzać z góry idealistycznych założeń oraz aby być ostrożnym w 

korzystaniu z nich w toku wywodu. 

Podniesione w tej książce argumenty na rzecz relacjonizmu, obiektywności tensów 

(zmiany) czy strzałki czasu (by wymienić główne tylko stanowiska, których próbowałem tu 

bronić) nie zostały oczywiście definitywnie rozstrzygające. Można je co najwyżej traktować 

jako krok w kierunku uprawdopodobnienia odpowiednich tez. 

Próbując zrekapitulować prowadzone rozważania, zestawię na koniec główne hipotezy, 

jakie starałem się uprawdopodobnić w tej książce, oraz założenia, do jakich się przy tym 

odwoływałem: 



397 
 

1) W rozważaniach ontologicznych należy wprowadzić odróżnienie wszechświata jako 

całości materialnego bytu od świata pojętego jako rejon wszechświata (będący właściwym 

przedmiotem kosmologii naukowej), którego historia „rozpoczyna się" od wielkiego wybuchu 

i który przechodzi obecnie fazę ekspansji oraz co do którego można przyjąć, że przestanie 

istnieć jako pewna specyficzna (badana przez nas obecnie) struktura. Ponieważ zmienność 

elementów (fragmentów) oznacza zmienność złożonej z nich całości, wszechświat także 

należy uznać za dynamiczny - choć w pewnym sensie może być rozumiany jako niezmienny: 

stała struktura i ilość materii-energii. Tego typu niezmienność nie może być przypisana 

światu jako układowi otwartemu (oddziałującemu „energetycznie" z innymi światami). 

2) Ze względu na istnienie „dylematów granicznych" (problem początku i końca 

czasowego oraz przestrzennego wszechświata) założenie nieskończoności (w szczególności 

nieskończoności czasowej) materialnego bytu ma - w mojej opinii - przewagę nad 

kosmologiami finitystycznymi. 

3) Podstawowe racje przemawiające za jednoznacznym ukierunkowaniem 

(nieodwracalnością) czasu są nie tyle natury fizykalnej (rosnąca entropia, rozchodzenie się fal 

(promieniowania), kierunek ekspansji świata), ile mają charakter ontologiczny (specyfika 

relacji przyczynowej jako podstawowej formy oddziaływania w świecie materialnym). Można 

też wskazać racje logiczne (wymóg niesprzeczności) nieodwracalności kierunku upływu 

czasu. 

4) Czas jest zawsze zmiennością „w przód". Wszelka zmiana - nawet odwrócona - jest 

zjawianiem się nowego - tworzeniem. Teoretycznie można odwracać (pomyśleć bez 

sprzeczności jako odwrócone) rozmaite procesy. Cofnięcie jednak czasu - to contradictio in 

adiecto. 

5) Trudno uznać w ontologii tezę o czasie rozgałęzionym - szczególnie w takiej 

interpretacji modalnej rozgałęzienia, zgodnie z którą możliwość poszczególnych odgałęzień 

jest rozumiana jako równoważna z ich realnym zaistnieniem w pewnym czasie. Poszczególne 

odgałęzienia są raczej możliwościami znalezienia się układu, który obecnie jest w określonym 

stanie, w pewnym innym stanie. Przy czym - jak należałoby rzecz rozumieć - realizacja 

jednego z wykluczających się stanów - wyklucza zachodzenie pozostałych, które w zasadzie 

przestają już być możliwościami w sensie ontologicznym („czas je mija"). Jedynie sięgając 

myślą wstecz, można o nich pomyśleć jako o możliwościach, które kiedyś „miały miejsce". 

Ponadto nie wydaje się zgodne z duchem brzytwy Ockhama uznanie, że na linii dziejów 

istnieją „punkty węzłowe", w których powstają rozgałęzienia zapoczątkowujące alternatywne, 

„równoległe", historie świata, czyli de facto odrębne światy alternatywne. Nie ma oczywiście 



398 
 

nic problematycznego w idei wielości światów w obrębie wszechświata, ale wtedy należy te 

światy rozumieć po prostu jako „odrębne" (np. dwie różne metagalaktyki), a nie jako 

alternatywne w sensie - nazwijmy to - „realizmu potencjalistycznego". 

6) Ponieważ - jak zakładam - świadomość jest materialna w tym sensie, iż wymaga 

specyficznie ustrukturyzowanej materii jako swojego nośnika (podstawy ontycznej), a 

doświadczenie fenomenologiczne jest „pochodną" realistycznie rozumianego doświadczenia 

zmysłowego, czasowość (zmienność) świadomości nie przeciwstawia się w jakiś istotny 

sposób czasowości realności należących do „niższych" (czytaj: nieświadomych) szczebli 

ontycznych. Nie ma zatem dobrych podstaw do wprowadzania dwóch odmiennych rodzajów 

czasu: „obiektywnego" i „subiektywnego". To, co nazywamy zwykle czasem 

„subiektywnym", to tylko nasz sposób odbierania (przeżywania, ustosunkowywania się do) 

zmienności bytu, który - choć sam czasowy - czasem nie jest. 

7) Jeśli nawet doświadczenie fizykalne oraz fenomenologiczne nie są w pełni 

równoważne co do możliwości wyprowadzenia na ich podstawie takich atrybutów 

czasowości, jak: jednowymiarowość, ciągłość (spójność), niezwartość, nierozgałęzioność, 

jednorodność, anizotropowość czy podział dziedziny czasu na PE, T, PY, to wydają się 

komplementarne (własności czasu wyprowadzane na ich podstawie nie pozostają ze sobą w 

niezgodzie, lecz się uzupełniają)1447. Przy czym fundamentalny triadyczny podział dziedziny 

czasu (PE, T, PY) mógłby być wprowadzony na podstawie tylko doświadczenia 

wewnętrznego, tj. w sytuacji solus ipse (zakładając oczywiście – co nie zachodzi - że 

strumień naszej świadomości mógłby płynąć niezależnie od jej fizykalnych podstaw). 

8) Pamięć (w szczególności - pamięć retencjonalna) stanowi fenomenologiczną podstawę 

naszego pojęcia (a pierwotnie - naoczności) czasu - zarówno w aspekcie podziału na PE, T, 

PY, jak i jako kryterium strzałki. Od strony metafizycznej zaś można ją uważać także za 

funkcję konstytutywną dla świadomości w ogóle. Jeśli „dusza" jest czymkolwiek, to nie 

jakimś specjalnym (odmiennym od materii) rodzajem substancji, lecz pewną funkcją, 

„władzą" - „dusza" jest pamięcią. 

9) Fakt, że w książce tej przeplatają się niekiedy wątki fenomenologiczne z 

„fizykalnymi", nie powinien być interpretowany jako wyraz niekonsekwencji wywodu, ale 

                                                           
1447 Na przykład stwierdzaną w introspekcji równoczesność aktów psychicznych można potraktować jako 
uzupełnienie fizykalnej (Einsteinowskiej) definicji równoczesności w tym sensie, że introspekcja dostarcza nam 
intuicji równoczesności „w punkcie", którą zakłada definicja Einsteinowska, dotycząca równoczesności zdarzeń 
przestrzennie odległych. 
 



399 
 

raczej - jedności ontycznej świata. Konwencję tę (szczególnie widoczną w rozdziale III. tej 

książki) usprawiedliwiają także liczne „historyczne" próby redukcji czasu do wymiaru świa-

domościowego. 

10) Idea wszechświata blokowego, zgodnie z którą wszystko (wszystkie substancje-

indywidua, ich własności oraz poszczególne relacje między nimi) istnieje „naraz", a podział 

dziedziny czasu na przeszłość, teraźniejszość i przyszłość jest typowym 

„antropomorfizmem", nie znajduje dostatecznego uprawomocnienia w logice temporalnej (ta 

ostatnia może, a zdaniem wielu – powinna, się bez tej idei obejść) oraz budzi poważne 

wątpliwości z ontologicznego punktu widzenia. Chociaż „blokowe" rozumienie wszechświata 

„sugeruje" fizyka relatywistyczna, to można przyjąć taką interpretację ontologiczną, która - 

respektując ustalenia fizycznego relatywizmu - zachowuje obiektywność tensów. Najogólniej 

mówiąc, to „kompromisowe" rozwiązanie polega na rozróżnieniu absolutności i 

obiektywności jako dwóch odmiennych charakterystyk ontycznych. Z punktu widzenia 

przeprowadzonych wyżej rozważań antyrealistom w kwestii tensów można zarzucić albo 

niekonsekwencję (odrzucają tensy, ale chcą utrzymać zmienność), albo wprowadzanie 

sztucznego dualizmu między tym, co fizyczne, a tym, co psychiczne (niezmienny świat jawi 

się jako zmienny naszym zmiennym psychikom). 

11) Pomimo dużej wagi introspekcji w poznaniu tensów nie należy przypisywać jej w 

tym względzie roli czynnika konstytuującego. W podrozdziale 11. rozdziału III. wskazuję na 

możliwość obiektywnego rozumienia teraźniejszości, a tym samym tensów w ogóle. Tensy 

(zmienność rzeczywistości) nie są czymś subiektywnym, jakimś antropomorficznym 

złudzeniem, lecz realnym aspektem materialnego świata. 

Konkludując: wymienione tezy - w tym zakresie, w jakim udało się je w tej książce 

uprawdopodobnić - pozwalają mi na opowiedzenie się za niesubstancjalną (konkretnie: 

relacyjną) koncepcją czasu, zgodnie z którą ukierunkowana zmienność (jako „substrat" czasu) 

stanowi obiektywną i uniwersalną cechę świata realnego (materialnego) - zarówno w jego 

fizykalnym, jaki i fenomenologicznym (świadomościowym) wymiarze. 

 

 

 

 



400 
 

Bibliografia 

Ajdukiewicz Kazimierz, Czas względny i bezwzględny, „Przegląd Filozoficzny" 1920, 

R.23,s.1-18. 

Aleksandrow A., W sprawie pewnych poglądów na teorię względności, tłum. K. Kowal 

     ska, [w:] Zagadnienia filozoficzne teorii względności. Warszawa 1954.  

Arntzenius Frank, Maudlin Tim, Time Travel and Modern Physics, [w:] Stanford Ency-   

    clopedia of Philosophy, 2000. 

Ashby William Ross, Wstęp do cybernetyki, tłum. B. Osuchowska, A. Gosiewski,  

    Warszawa 1961. 

Astronomia popularna, red. Stefan Piotrowski, Warszawa 1990.  

Augustyn (św.). Wyznania, tłum. Zygmunt Kubiak, Warszawa 1992.  

Augustynek Zdzisław, Time. Past, Present, Future, tłum. S. Semczuk, W. Strawiński,  

    Warszawa-Dordrecht-Boston-London 1991.  

Augustynek Zdzisław, Własności czasu. Warszawa 1970.  

Aveni Anthony, Imperia czasu, tłum. Paweł Machnikowski, Poznań 2001.  

Ayer Alfred J., Filozofia w XX wieku, tłum. Tadeusz Baszniak, Warszawa 1997.  

Banach Stefan, Rachunek różniczkowy i całkowy, t., I., Warszawa 1955.  

Bassin Filip, Zagadnienie nieświadomości. O nieuświadomionych formach wyższej     

     czynności nerwowej, tłum. Krzysztof Pomian, Warszawa 1972.  

Benthem J.F.A.K. van, The Logie of Time. A Model-Theoretic Investigation into the  

     Varieties of Temporal Ontology and Temporal Discourse, Dordrecht-Boston-London  

      1983.  

Bergson Henri, Ewolucja twórcza, tłum. Florian Znaniecki, Warszawa 1957.  

Bertalanffy Ludwig von. Ogólna teoria systemów, tłum. Ewa Woydyłło-Wożniak, War    

       szawa 1984. 

Białobrzeski Czesław, Podstawy poznawcze fizyki świata atomowego. Warszawa 1984.     

Bremer Józef., Jak to jest być świadomym. Analityczne teorie umysłu a problem  

      neuronalnych podstaw świadomości. Warszawa 2005.  

Brentano Franz, Psychologia z empirycznego punktu widzenia, tłum. Włodzimierz Gale- 

     wicz. Warszawa 1999.  

Broad C.D., Scientific Thought, London 1949. 

Buczyńska-Garewicz Hanna, Wartość i fakt. Rozważania o pragmatyzmie. Warszawa  



401 
 

      1970.  

Bunge Mario, O przyczynowości. Miejsce zasady przyczynowej we współczesnej nauce, 

            tłum. Stefan Amsterdamski, Warszawa 1968.  

      Bunge Mario, Time Asymmetry, Time Reversal, and Irreversibility, [w:] The Study of 

     Time, ed. by J.T. Fraser, F. C. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972.     

Cackowski Zdzisław, O teorii poznania i poznawania, Warszawa 1968.  

Cassirer Eva, On the Reality of Becoming, [w:] The Study of Time, ed. by J.T. Fraser, F.C.  

      Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972. 

Ćapek M., The Fiction of Instans, [w:] The Study of Time, ed. by J.T. Fraser, F.C. Haber, 

G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972.  

Czeżowski Tadeusz, O metafizyce, jej kierunkach i zagadnieniach. Kęty 2004.  

Davies Paul, Czas. Niedokończona rewolucja Einsteina, tłum. Leszek Kallas, Warszawa  

      2002.  

Denbigh Kenneth G., In Defense of the Direction of Time, [w:] The Study of Time, ed. by 

            J.T. Fraser, F.C. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972.  

Denbigh Kenneth G., Świat i czas, tłum. Jan Mietelski, Warszawa 1979.  

Descartes Rene, Listy do Meslanda, tłum. Jerzy Kopania, „Idea. Studia nad strukturą i  

      rozwojem pojęć filozoficznych" 2005, XVII.  

Dickson W. Michael, Determinism and Locality in Quantum Systems, „Synthese" 1996, 

      vol. 107, no. l.  

Dobbs H.A.C., The Dimensions of the Sensible Present, [w:] The Study ofTime, ed. by 

      J.T. Fraser, F.C. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972.  

Dorato Mauro, Time and Reality. Spacetime Physics and the Objectiyity of Temporal Be- 

     coming, Bologna 1995.  

Dowe Phil, A Defense of Backwards in Time Causation Models in Quantum Mechanics, 

     „Synthese" 1997, vol. 112, no. 2.  

Dummett Miehael, Bringing about the Past, [w:] The Philosophy of Time, eds. Robin Le 

     Poidevin, Murray MacBeath, Oxford 1993. 

 Dummett Michael, Logiczna podstawa metafizyki, tłum. Wojciech Sady, Warszawa  

     1998. 

 Dummett Michael, Truth and the Past, „The Joumal of Philosophy" 2003, vol. C, no. l. 

Eddington Arthur S., The Nature of the Physical World, New York-Cambridge 1928.     

Efron R., The Measurement of Perceptual Durations, [w:] The Study of Time, ed. by 

      J.T. Fraser, F.C. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972.  



402 
 

      Einstein Albert, Istota teorii względności, tłum. Andrzej Trautman, Warszawa 1958.  

      Einstein Albert, Infeld Leopold, Ewolucja fizyki. Rozwój teorii od najdawniejszych pojęć 

do teorii względności i kwantów, tłum. Ryszard Gajewski, Warszawa 1998.  

      Engels Fryderyk, Anty-Dühring, [w:] Karol Marks, Fryderyk Engels, Dzieła, t. 20, tłum. 

Paweł Hoffman, Tadeusz Zabłudowski, Warszawa 1972.  

      Paweł  Hoffman, Tadeusz Zabłudowski, Warszawa 1972.  

      Feynman R.P., Leighton R.B., Sands M., Feynmana wykłady z fizyki, t. 3, Warszawa      

             2004.           

     Filozofia a nauka. Zarys encyklopedyczny, red. Zdzisław Cackowski, Jerzy Kmita,    

              Klemens Szaniawski, Wrocław-Warszawa 1987.  

       Filozofia matematyki. Antologia tekstów klasycznych, wyb., oprac. i komentarz Roman 

       Murawski, Poznań 1994.  

      Forbes Greame, Time, Events, and Modality, [w:] The Philosophy of Time, eds. Robin Le 

             Poidevin, Murray MaeBeath, Oxford 1993.  

      Gödel Kurt, Some Observations about the Relationship between Theory of Relativity and 

     Kantian Philosophy (*1946/9-B2), [w:] K. Gödel, Collected Works, vol. III, New 

      York-Oxford 1995.  

      Goldstein Sheldon, Review Essay: Bohmian Mechanics and the Quantum Revolution, 

     „Synthese" 1996, vol. 107, no. l. 

     Gołosz Jerzy, Czas i przestrzeń a świat fizyczny, „Zagadnienia Filozoficzne w Nauce" 

      1995, nr XVIL. 

     Gołosz Jerzy, Filozofów zmagania z czasem, „Wiedza i Życie" 2006, nr l. Gołosz Jerzy,    

            Spór o naturę czasu i przestrzeni, Kraków 2001.  

     Goodwin B.C., Temporal Order as the Origin o fSpatial Order in Embryos, [w:] The  

          Study of  Time, ed. by J.T. Fraser, F.C. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New  

          York 1972. 

     Hall Edward T., Taniec życia. Inny wymiar czasu, tłum. Radosław Nowakowski, Warsza 

          wa 1999. 

      Halliday D., Resnick R., Fizyka dla studentów nauk przyrodniczych i technicznych, tłum.  

      Teresa Buttler-Kaniowska, Wojciech Ratyński, t. I i II, Warszawa 1974. 

      Hartmann Nicolai, Nowe drogi antologii, tłum. Leszek Kopciuch, Artur Mordka, Toruń  

     1998. 

      Hartmann Nicolai, O podstawach ontologii. Cele i drogi analizy kategorialnej, tłum. Jan  

            Garewicz, Toruń 1994. 



403 
 

Heidegger Martin, Bycie i czas, tłum. Bogdan Baran, Warszawa 1994. 

Heller Michał, Ewolucja kosmosu i kosmologii. Warszawa 1983. 

Heller Michał, Filozofia przyrody. Zarys historyczny, Kraków 2004. 

Heller Michał, Mechanika kwantowa dla filozofów, Kraków 1996. 

Heller Michał, Początek jest wszędzie. Nowa hipoteza pochodzenia Wszechświata,    

      Warszawa 2002. 

Heller Michał, Lubański Mieczysław, Ślaga Szczepan W, Zagadnienia filozoficzne współ      

      czesnej nauki. Wstęp do filozofii przyrody. Warszawa 1980. 

Hempoliński Michał, Filozofia współczesna. Wprowadzenie do zagadnień i kierunków,   

      Warszawa 1989. 

Hund Friedrich, Zeit als physikalischer Begriff, [w:] The Study of Time, ed. by J.T. Fraser,  

      F.C. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972, s. 39-52. 

Hunter Ian M.L., Pamięć. Fakty i złudzenia, tłum. Stefan Garczyński, Warszawa 1963. 

Hurwic Anna, Abecadło fizyki, tłum. Jerzy Kuryłowicz, Warszawa 1994. 

Husserl Edmund, Badania logiczne, tłum. Janusz Sidorek, 1.1, Toruń 1996; t. II,  

      Warszawa 2000. 

Husserl Edmund, Samoobecnosć w spostrzeżeniu, tłum. Ewa Sowa, „Kwartalnik  

      Filozoficzny" 2003, t. XXXI, z. l. 

Husserl Edmund, Wykłady z fenomenologii wewnętrznej świadomości czasu, tłum. Janusz  

      Sidorek, Warszawa 1989. 

Ingarden Roman, Spór o istnienie świata, tłum. Danuta Gierulanka, 1.1, II, Warszawa  

      1987. 

Inwagen Peter van, Dwa pojęcia światów możliwych, [w:] Metafizyka w filozofii    

      analitycznej, red. Tadeusz Szubka, Lublin 1995. 

Jaworski B.M., DietłafA.A., Fizyka. Poradnik encyklopedyczny, tłum. Włodzimierz  

      Komar, Ludmiła Skubiszak, Warszawa 2000. 

Kant Immanuel, Krytyka czystego rozumu, tłum. Roman Ingarden, t. I-II, Warszawa 1986. 

Koj Leon, Modrzejewska Anna, Próbne ujęcie podstaw ewentyzmu [w:] Studia  

      metafilozoficzne II, red. Antoni B. Stępień, Jacek Wojtysiak, Lublin 2002. 

Kołakowski Leszek, Husserl i poszukiwanie pewności, tłum. Piotr Marciszuk, Warszawa  

      1990. 

Kotowicz Sławomir, Bergsona filozofia czasu (preliminaria), [w:] Czas i trwanie, red.  

      Stefan Snihur, Warszawa 2002. 

Koyré Alexandre, Od zamkniętego świata do nieskończonego wszechświata, tłum. O. i W.  



404 
 

     Kubińscy, Gdańsk 1998. 

      Krajewski Stanisław, Twierdzenie Gödla i jego filozoficzne interpretacje. Od  

           mechanicyzmu do postmodernizmu. Warszawa 2003. 

Krajewski Władysław, O podstawowym i niepodstawowych sposobach istnienia,   

    „Filozofia Nauki" 2002, R. X, nr l. 

Krąjewski Władysław, Prawa nauki. Przegląd zagadnień metodologicznych i filozoficz        

      nych, Warszawa 1998. 

Krąjewski Władysław, Szkice filozoficzne, Warszawa 1963. 

Krąjewski Władysław, Współczesna filozofia naukowa. Metąfilozofia i ontologia.  

     Warszawa 2005. 

Krąjewski Władysław, Związek przyczynowy, Warszawa 1967. 

Krąpiec Mieczysław A., Metafizyka. Zarys teorii bytu, Lublin 1988. 

Kripke Saul, Nazywanie a konieczność, tłum. Bohdan Chwedeńczuk, Warszawa 1988. 

 

 

 

Kuhn Thomas S., Droga po „Strukturze", tłum. Stefan Amsterdamski, Warszawa 2003. 

Kuhn Thomas S., Możliwe światy w historii nauki, [w:] Thomas S. Kuhn, Droga po  

     „Strukturze", tłum. Stefan Amsterdamski, Warszawa 2003. 

Kuratowski Kazimierz, Mostowski Andrzej, Teoria mnogości, Warszawa-Wrocław 1952. 

Landsberg P. T, Time in Statistical Physics and Special Relatvity, [w:] The Study of Time,    

     ed. by J.T. Fraser, F.C. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972. 

Lechniak Marek, Interpretacje wartości matryc logik wielowartościowych, Lublin 1999. 

Leibniz Gottfried Wilhelm, Pisma z metafizyki natury, red. Seweryn Blandzi, tłum.    

     Stanisław Cichowicz, Toruń 1999. 

Leibniz Gottfried Wilhelm, Wyznanie wiary filozofa. Rozprawa metafizyczna.  

     Monadologia. Zasady natury i laski oraz inne pisma filozoficzne, tłum. Stanisław    

     Cichowicz i in., Warszawa 1969. 

Leibniz Gottfried Wilhelm, Zasady filozofii, czyli monadologia, tłum. Stanisław  

     Cichowicz, [w:] Gottfried Wilhelm Leibniz, Główne pisma metafizyczne, tłum.   

     Stanisław Cichowicz, Juliusz Domański, Toruń 1995. 

 

 



405 
 

 

 

Le Poideyin R., Relationism and Temporal Topology: Physics or Methaphysics?, [w:] 

The Philosophy of Time, eds. Robin Le Poidevin, M. MacBeath, Oxford 1993, s. 149-167. 

Lewis D., The Paradoxes ofTime Travel, [w:] The Philosophy ofTime, eds. Robin Le Poi-

devin, M. MacBeath, Oxford 1993, s. 134-146. 

Lipiec Józef, Ontologia świata realnego. Warszawa 1979. 

tragika formalna. Zarys encyklopedyczny z zastosowaniem do informatyki i lingwistyki, 

red. Witold Marciszewski, Warszawa 1987. 

Łagosz Marek, Brzytwa Ockhama a wykazywanie nieistnienia, Wrocław 2002. 

Łagosz Marek, Człowiek miarą Wszechświata? Problem zasad antropicznych w kosmolo-

gii, „Filozofia Nauki" 2002, R. X, nr 1(37). 

Łagosz Marek, Matematyczny początek świata. Kilka uwag filozoficznych do książki Mi-

chała Hellera „Początek jest wszędzie. Nowa hipoteza pochodzenia Wszechświata", 

„Przegląd Filozoficzny - Nowa Seria" 2005, s. 121-133. 

Łagosz Marek, Materializm a problem ogólności myślenia, „Principia" 2004, t. XXXIX, 

s. 127-147. 

Łagosz Marek, „Paradygmat Kaniowski" w filozofii analitycznej, „Kwartalnik Filozoficz-

ny" 2003, t. XXXI, z. l. 

Łagosz Marek, Rozumienie istnienia w filozofii analitycznej, [w:] Powszechna 

encyklopedia filozofii, red. nacz. Andrzej Maryniarczyk, Lublin 2004, s. 76-78. 

Łagosz Marek, Trudności materializmu, „Kwartalnik Filozoficzny" 2001, t. XXIX, z. 2, 

s.41-74. 

Łagosz Marek, Zbiór nieskończony w sensie Dedekinda - próba interpretacji ontologicz-

nej, „Przegląd Filozoficzny - Nowa Seria" 2003, R. 12, nr 1(45), s. 81-90. 

Łagosz Marek, Znaczenie i prawda. Rozważania o Fregowskiej semantyce zdań, Wrocław 

2000. 

Łoziński Romuald, Problematycznosć „prawdy", Wrocław 1991. 

Łukasiewicz Jan, Analiza i konstrukcja pojęcia przyczyny, [w:] Jan Łukasiewicz, Z zaga-

dnień logiki i filozofii, red. Jerzy Słupecki, Warszawa 1961. 

Łukasiewicz Jan, Sylogistyka Arystotelesa z punktu widzenia współczesnej logiki formal-

nej, tłum. Adam Chmielewski, wstęp i red. naukowa Jan Woleński, Warszawa 1988. 

Mays W, Whitehead and the Philosophy ofTime, [w:] The Study ofTime, ed. by J.T. 

Fraser, F.C. Haber, G. Muller, Beriin-Heidelberg-New York 1972, s. 354-369. 



406 
 

Mączka Janusz, Wszechświat strukturalny. Strukturalizm w dziele Joachima Metallman-

na a Strukturalizm współczesnej nauki, Tarnów 2002. 

McArthur Robert R, Tense Logie, Dordrecht-Boston 1976. 

McTaggart John M.E., The Nature of Existence, eds. by C.D. Broad, vol. II, Cambridge 

1927. 

McTaggart John M.E., The Unreality ofTime, [w:] The Philosophy of Time, eds. Robin Le 

Poidevin, Mun-ay MacBeath, Oxford 1993. 

Mehlberg Henry, Time, Causality and the Quantum Theory. Studies m the Philosophy of 

Science, ed. Robert S. Cohen, preface by Adolf Grunbaum, vol. I, II, Dordrecht-Bo-ston-

London 1980. 

Meinong Alexius, O teorii przedmiotu, tłum. Tomasz Lubowiecki, Janusz Mizera, „Prin-

cipia" 1994, t. VIII-IX. 

Mejbaum Wacław, Kłopoty z początkiem świata. Warszawa 1962. 

Mellor D.H., The Unreality of Tense, [w:] The Philosophy ofTime, eds. Robin Le Poide-

vin, M. MacBeath, s. 47-59. 

Meredith Patrick, The Psychophysical Structwe ofTemporal Information, [w:] The Study 

of Time, ed. by J.T. Fraser, F.C. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972,s. 

259-273. 

Merleau-Ponty Maurice, Fenomenologia percepcji [fragmenty], tłum. Jacek Migasiński,  

Piotr Stefańczyk, Warszawa 1993. 
Martel Karol, U podstaw fenomenologii Husserla, Książka i Wiedza, Warszawa 1967, s. 97-110. 

 

Michalski Bohdan, Polemiki filozoficzne Stanisława Ignacego Witkiewicza, Warszawa 1979. 

Michalski Krzysztof, Logika i czas. Próba analizy Husserlowskiej teorii sensu. Warszawa 

1988. 

Modrzejewska Anna, Koj Leon, Próbne ujęcie podstaw ewentyzmu, [w:] Studia metafilo-

zoficzne II, red. Antoni B. Stępień, Jacek Wojtysiak, Lublin 2002. 

Mostowski Andrzej, Kuratowski Kazimierz, Teoria mnogości, Warszawa-Wrocław 1952. 

Naan G., O zasadzie względności w fizyce, tłum. S. Czamecki, [w:] Zagadnienia filozo-

ficzne teorii względności, red. K. Majewski, Warszawa 1954, s. 11-62. 

Nekrasas Evaldas, Wiedza prawdopodobna. Powstanie i rozwój w empiryzmie logicznym 

programu probabilistycznej oceny wiedzy naukowej, tłum. Zygmunt Simbierowicz, 

Warszawal992. 



407 
 

Newton-Smith W.H., The Beginning of Time, [w:] The Philosophy ofTime, eds. Robin Le 

Poidevin, Murray MacBeath, Oxford 1993. 

Nikitin E., Wyjaśnianie jako funkcja nauki, tłum. Sławomir Jędrzejewski, Zygmunt Sim-

bierowicz, Warszawa 1975. 

North J.D., The Time Coordinate in Einsteins Restricted Theory of Relatiyity, [w:] The 

Study ofTime, ed. by J.T. Fraser, F.C. Haber, G.H. Muller, Beriin-Heidelberg-New York 

1972. 

Nowak Leszek, Wstęp do idealizacyjnej teorii nauki. Warszawa 1977. 

Nowicki Andrzej, Giordano Bruno, Warszawa 1979. 

Ockham Wilhelm, Suma logiczna, przeł. Tadeusz Włodarczyk, Warszawa 1971. 

Ogrodnik Bogdan, Ontologia czasu konkretnego. Katowice 1995. 

Oparin Aleksander I. Problem powstania życia, tłum. Włodzimierz Ługowski, [w:] Onto-

logia. Antologia tekstów filozoficznych, red. Michał Hempoliński, Wrocław-Warszawa-

Kraków 1994, s. 435-441. 

 

Park D., The Myth ofthe Passage o f Time, [w:] The Study of Time, ed. by J.T. Fraser, F.C. 

Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972. 

Penrose Roger, Cienie umysłu. Poszukiwanie naukowej teorii świadomości, przeł. Stefan 

Amsterdamski, Poznań 2000. 

Penrose Roger, Nowy umyśl cesarza. O komputerach, umyśle i prawach fizyki, tłum. Piotr 

Amsterdamski, Warszawa 2000. 

Pereboom Derk, Robust Nonreductwe Materialism, „The Joumal of Philosophy" 2002, 

vol, XCIX, no. 10. 

Pietryga Anna, Status zasady sprzeczności w świetle logiki współczesnej, Kraków 2004. 

Popper Karl R., Logika odkrycia naukowego, tłum. Urszula Niklas, Warszawa 2002. 

Porębska Małgorzata, Wojciech Suchoń, Elementarne wprowadzenie w logikę formalną, 

Warszawa 1991. 

Price Huw, Strzałka czasu i punkt Archimedesa. Nowe kontrowersyjne spojrzenie na czas 

i współczesną fizykę, tłum. Piotr Lewiński, Warszawa 1998. 

Prigogine Ilya, Stengers Isabelle, Z chaosu ku porządkowi. Nowy dialog człowieka z przy-

rodą, tłum. Katarzyna Lipszyc, Warszawa 1990. 

Prior A.N., Changes in Eyents and Changes m Things, [w:], The Philosophy ofTime, eds. 

Robin Le Poidevin, Murray MacBeath, Oxford 1993. 



408 
 

Prior A.N., The Notion of the Present, [w:] The Study of Time, ed. by J.T. Fraser, F.C. Ha-

ber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972. 

Prior A.N., Time and Modality, Oxford 1957. 

Proust Marcel, W poszukiwaniu straconego czasu. W stronę Swanna, tłum. Tadeusz Że-

leński (Boy), Warszawa 1999. 

Quine Willard V.O., Filozofia logiki, tłum. Barbara Stanosz, Warszawa 2002. 

Quine Willard V.O., O tym, co istnieje, [w:] Willard V.O. Ouine, Z punktu widzenia 

logiki. Dziewięć esejów logiczno-filozoficznych, tłum. Barbara Stanosz, Warszawa 2000. 

Regner Leopold, Żółw Achillesa, „Zagadnienia Filozoficzne w Nauce" 1995, t. XVII, s. 3-

25. 

Reichenbach Hans, The Direction of Time, ed. by Maria Reichenbach, Berkeley-Los An-

geles 1956. 

Reichenbach Hans, The Philosophy of Space and Time, transl. by Maria Reichenbach and 

John Freund, New York 1957. 

Russell Bertrand, Mój rozwój filozoficzny, tłum. Halina Krahelska, Czesław Znamierow-

ski. Warszawa 1971. 

Russell Bertrand, Nasza wiedza o świecie zewnętrznym jako pole badań dla metody na-

ukowej w filozofii, tłum. Tadeusz Baszniak, Warszawa 2000. 

Savitt Steven, Being and Becoming in Modern Physics, [w:] Stanford Encyclopedia of 

Philosophy, principial ed. Edward N. Zalta, Stanford 1995. 

Schopenhauer Artur, O wolności ludzkiej woli, tłum. Adam Stogbauer, Warszawa 1991. 

Sklar Lawrence, Up and Down, Left and Right, Past and Future, [w:] The Philosophy of 

Time, eds. Robin Le Poidevin, Murray MacBeath, Oxford 1993, s. 99-116. 

Słownik fizyczny, red. Jerzy Kuryłowicz, Ewa Puchalska, Franciszka Sawicka, Andrzej 

Senatorski, Warszawa 1992. 

Smith J. Maynard, Time in the Eyolutionary Process, [w:] Study ofTime, ed. by J.T. 

Fraser, F.C. Haber, G.H. Muller, Berlin-Heidelberg-New York 1972. 

Stępień Antoni B., Wstęp do filozofii, Lublin 1989.Stępień Antoni B., 'Łagodnienie 

kryterium istnienia, [w:] Studia metafilozoficzne II, red. Antoni B. Stępień, Jacek Wojtysiak, 

Lublin 2002, s. 187-213.  

Stinissen Wilfi-id OCD, Wieczność pośrodku czasu, tłum. Justyna Iwaszkiewicz, Poznań 

2001. 

Stróżewski Władysław, Ontologia, Kraków 2004. 



409 
 

Such Jan, Czas i przestrzeń, [w:] Filozofia a nauka. Zarys encyklopedyczny, red. Z. 

Cackowski, J. Kmita, K. Szaniawski, Wrocław-Warszawa-Kraków 1987, s. 61-75. Such Jan, 

Kłopoty fizyki i kosmologii z uniwersalnością czasu, „Nowa Krytyka" 2004, 

nr 16, s. 161-166. 

Such Jan, Tendencje rozwojowe we współczesnej kosmologii a filozofia, „Principia" 

2004, t. XXVII-XXVIII, s. 333-337. 

Szczęsny Jerzy, Urbaniec Jacek, Mechanika kwantowa a upadek mechanicyzmu, 

[w:] Michał Heller, Józef Życiński, Wszechświat - maszyna czy myśl?, Kraków 1988. 

Świrydowicz Kazimierz, Podstawy logiki modalnej, Poznań 2004.  

Tatarkiewicz Władysław, Historia filozofii, t. II, Warszawa 1988. 

Taylor E.F., Wheeler J.A., Fizyka czasoprzestrzeni, tłum. Barbara Pierzchalska, 

Warszawa 1975. 

Taylor J.G., Tirne in Particle Physics, [w:] The Study ofTime, ed. by J.T. Fraser, F.C. Ha- 

ber, G.H. Muller, Berlin-Heidelberg-New York 1972, s. 53-58.  

Tempczyk Michał, Fizyka a świat realny. Elementy filozofii fizyki. Warszawa 1986. 

Terlecki J., O sposobie wyłożenia podstaw szczególnej teorii względności, tłum. J. 

Bogdanowicz, [w:] Zagadnienia filozoficzne teorii względności, red. K. Majewski, Warszawa 

1954. 

The Philosophy of Time, eds. Robin Le Poideyin, Murray MacBeath, Oxford 1993. 

The Study of Time, ed. by J.T. Fraser, F.C. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-

New York 1972. 

Twardowski Kazimierz, O treści i przedmiocie przedstawień, tłum. Izydora 

Dąmbska, [w:] Kazimierz Twardowski, Wybrane pisma filozoficzne. Warszawa 1965. 

Twardowski Kazimierz, Psychologia wobec fizjologii i filozofii, [w:] Kazimierz 

Twardowski, Wybrane pisma filozoficzne, tłum. Izydora Dąmbska, Warszawa 1965. 

Turek Józef (ks.). Kosmologia Alberta Einsteina i jej filozoficzne uwarunkowania, 

Lublin 1982. 

Ugarow W.A., Zasada względności i szczególna teoria względności, [w:] W.A. Ugarow, 

Fizyka klasyczna i jądrowa, tłum. Stanisław Dymus, Warszawa 1978, s. 71-93. 

Urbaniec Jacek, Szczęsny Jerzy, Mechanika kwantowa a upadek mechanicyzmu, [w:] Mi-

chał Heller, Józef Życiński, Wszechświat - maszyna czy myśl?, Kraków 1988. 

Wang Hao, Time in Philosophy and in Physics, „Synthese" 1995, vol. 102, no. 2. 

Watanabe S., Creatwe Time, [w:] The Study of Time, ed. by J.T. Fraser, F.C. Haber, G.H. 



410 
 

Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972, s. 159-189. 

Whitehead Alfred N., Nauka i świat współczesny, tłum. Sławomir Magala, Warszawa 

1988. 

Whitehead Alfred N., Process and Reality. An Essay in Cosmology, ed. by David R. Grif- 

fin, Donald W. Sherbume, New York-London 1979. Whitehead Alfred N., Wstęp do 

matematyki, tłum. W. Wojtowicz, Warszawa-Lwów [b.r.]. Whitrow G.J., Czas w dziejach. 

Poglądy na czas od prehistorii po dzień dzisiejszy, tłum. 

Bolesław Orłowski, Warszawa 2004. 

Whitrow G.J., Reflections on the History of the Concept of Time, [w:] The Study ofTime, 

ed. by J.T. Fraser, F.C. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 1972. 

Whitrow G.J., The Natural Philosophy of Time, Oxford 1980. 

Whorf Benjamin L., Język, myśl, rzeczywistość, tłum. Teresa Hołówka, Warszawa 1982. 

Whyte Lancelot Law, Pierre Curie's Principle of One-Way Process, [w:] The Study of Tirne, 

ed. by J.T. Fraser, F.C. Haber, G.H. Müller, Berlin-Heidelberg-New York 

1972,s. 140-147. 

Witkiewicz Stanisław Ignacy, Spór o monadyzm. Dwugłos polemiczny z Janem 

Leszczyńskim, oprac. Bohdan Michalski, Warszawa 2002. 

Wittgenstein Ludwig, Tractatus logico-philosophicus, tłum. Bogusław Wolniewicz, 

Warszawa 1997. 

Wojtysiak Jacek, Istnienie. Podstawowe koncepcje, [w:] Studia metafilozoficzne II, 

red. Antoni B. Stępień, Jacek Wojtysiak, Lublin 2002, s. 215-262. 

Wolniewicz Bogusław, Ontologia sytuacji, Warszawa 1985. 

Zawirski Zygmunt, Wieczne powroty światów. Badania historyczno-krytyczne nad 

doktryną „wiecznego powrotu", „Kwartalnik Filozoficzny" 1927, t. V, z. III, s. 328-377. 

Zawirski Zygmunt, Wieczne powroty światów. Badania historyczno-krytyczne nad 

doktryną „wiecznego powrotu", „Kwartalnik Filozoficzny" 1927, t. V, z. IV, s. 421-446. 

Zawirski Zygmunt, Wieczne powroty światów (Dokończenie), „Kwartalnik 

Filozoficzny" 1928,t. VI,z.I, s. 1-25. 

 

 

 

 

 



411 
 

The reality of time 

Summary 

In the present book I address the issue of temporality of the real world. In ontological 

reflection, questions are raised about time such as: is time real or 'transcendental', and if real, 

is it universal (cosmic time) or only local? Furthermore, is time a specific kind of substance 

(or attribute of substance) or does it have a relational nature? Is there an absolute 

(independent from a reference system) measure of time? Does time have an unambiguous 

direction (arrow)? Can we, and in what sense, speak about the beginning or end of time, or the 

world in time (the issue of infinity)? Each of these fundamental philosophical questions is 

developed in the present book as an attempt to substantiate one of the possible answers. 

The main premise of my reflection is a conviction to the fundamental nature of the 

category of time in ontology, thus on its objective and universal character. As I focus in my 

book on real being (materialist ontology), the issue of so-called atemporal beings lies beyond 

the scope of my reflection. I am also critical towards the unrealistic (subjectivist, 

anthropomorphic) understanding of time such as that of - mutatis mutandis - Immanuel Kant 

(and many of his followers), John M. E. McTaggart or modern advocates of the so-called 

block universe. I also attempt to draw a realistic interpretation of temporality, based on the 

premises of generally understood materialistic ontology and respecting the methodological 

premise of Ockham’s razor. 

My research attitude can be defined as 'methodical materialism' - to differentiate from 

metaphysical materialism which, generally speaking, claims that all being is material. The 

methodical character of my position relies simply on limiting the scope of my ontological 

reflection to the material world (or broader, to the whole of material being) without 

advocating materialism in the metaphysical sense. However, my aim is to avoid introducing 

unnecessary idealistic premises. 

Compared to the commonsensical intuition of time and scientific notion of temporality, 

the issue may be raised of their origin and foundations (fundamental experience) which led to 

their constitution. In my book, I address both the physical and 'consciousness' origins of the 

notion of time, and try to assess the importance of various factors ('subjective'-

phenomenological and 'objective'-physical) in the shaping of the commonsensical and 

scientific understanding of time. 



412 
 

In the first two chapters I address what can be called the physical aspects of time. I do not 

limit the notion of physicality to physics and cosmology as empirical natural sciences, but 

include in it also the fundamental aspects of being as researched by ontology (material 

ontology of being). More specifically: in the first two 'physical' chapters of this book I address 

the issue of time as related to material being on a mega (cosmological level), macro (e.g. the 

thermodynamic aspect) and micro scale (quantum-mechanical level), and also from the most 

general point of view of such ontological categories as cause-effect, substance, attribute, 

relation, event, process etc. 

The order of my reasoning follows the genetic order in which our world (and probably 

other 'twin' worlds) came into being from a peculiar state of matter through the big bang, 

while conscious life did so through a specific evolution of matter in this world (and probably 

other worlds in the universe). 

Due to the existence of 'border dilemmas' (the issue of beginning and end of temporal and 

spatial universe as the 'totality' of material being), the premise of infinity (particularly 

temporal infinity) of the universe has, in my opinion, an advantage over finitism cosmologies. 

As to the phenomenological part of my reflection which constitutes the third and last 

chapter of the present book, I chiefly focus on the most fundamental and universal aspects 

(those that can be assumed to characterize 'all' conscious subjects) of inner consciousness of 

time. According to the 'reductive' spirit of Husserl phenomenology, I mostly disregard ('put in 

brackets') the psychological and psycho-physiological aspect. I do not look into various 

psychological and physiological determinants of people's perception of time or comparisons 

of two different streams of consciousness according to temporal relationships of simultaneity 

and consequence. Such comparison would need to be based on the observation of behaviour 

or physiological substrates of the analyzed streams of consciousness, naturally raising the 

issue of psycho-physiological parallelism. Since the physiological order is a specific case of 

the physical order, I believe it may be here 'put into brackets'. Psychophysical issues are 

therefore not addressed in this book. 

As can be seen, I have drawn upon a broad range of problems related to the category of 

time. It can be asked what unites this reflection on such distant poles of thought as cosmology 

and phenomenology. I suggest an understanding of time from the point of view of realistic, 

materialistic, empirical, nominalist and naturalistic philosophy, consistently employing in my 

reflection on time some versions of Ockham's razor. In a word, the goal of my book is to draw 

the most 'economical' ontology of time that would be coherent with the general materialistic 



413 
 

position and its scientific outcomes. 

As to the main premises of the philosophy of time which I advocate, I present the 

ontological status of time in a decidedly anti-substantial way (time is not a 'entity' different 

from material objects), waning towards the relational interpretation. Secondly, this book is an 

attempt at defending the ontological position claiming the irreversible nature of change in the 

universe (presuming the existence of the arrow of time). What I mean here is a principal 

irreversibility, not local or accidental. Changes in the physical system can surely be reversed 

if we supply a necessary amount of energy from outside, but it seems that a total change of 

the material universe (balance of all changes) is irreversible. This assumption is summarized 

in the book's motto: ignis mutat res. The basic reasons for advocating an unequivocal 

directionality (irreversibility) of time are not so much physical (increasing entropy, 

distribution of waves / radiation, direction of world expansion) but rather ontological: the 

specificity of causal relationship as a basic form of influence in the material world (causal 

theory of time). Thirdly and finally, I argue to the objectivity of tenses: the division of time 

into past, present and future has its objective premises and should not be interpreted in purely 

intentional categories and treated solely as an 'anthropomorphic deformation' of an adequate 

vision of transcendental world. The idea of block universe, according to which everything (all 

substances, individuals, their characteristics and various relations between them) exists 'at 

once', and the division of time into past, present and future is a typical 'anthropomorphism', 

cannot be sufficiently substantiated by temporal logic (the latter may, and according to many 

should, make without this concept) and raises serious ontological doubts. Although a 'block' 

understanding of the universe is 'suggested' by relativistic physics, an ontological logic can be 

accepted which, while respecting the outcomes of physical relativism, maintains the 

objectivity of tenses.  Speaking broadly, this 'compromise' solution is based on the distinction 

between absoluteness and objectivity as two distinct ontological characteristics. From the 

point of view of the reasoning summarized above, the anti-realistic position in the discussion 

of tenses is either inconsistent (it rejects tenses but seeks to maintain variability) or intro-

duces an artificial dualism between the physical and psychological (the actually invariable 

world is seen as variable by our psyches). 

As to the phenomenological part of this book, I attempt to show the complementarity of 

the inner ('reflection') and outer (sensual) experience in the shaping of the notion time. 

Speaking briefly, they are not too distinct sources of our knowledge of time that lead to the 

constitution of two opposed notions of time. The main motive of my reflection is the 

explanation of the role of memory as a 'temporal factor' and also as a basic ontological 



414 
 

characteristic of the conscious being. 

The goal of this book is to draw and justify (probabilize) an 'economical' (respecting at 

least some variants of Ockham's razor), non-substantial (relational), causal, objective (with 

regard to the arrow of time and tenses) and infinitist concept of temporality of the real world. 

One of the premises for addressing this subject is a discrepancy often seen in philosophical 

enquiries between the reality of change (and therefore tenses) and modem relativistic physics, 

which for many theorists implies an atemporal (infinitist, invariable, 'block') concept of 

universe. There exists also an 'incoherency' between the experience of irreversibility of time 

and the invariability of the laws of physics with regard to time reversibility (nomological 

symmetry). Therefore, I wished to examine whether and which ontological and logical 

premises allow to reconstruct an ontology of time that would be closer to experience. It may 

be that the divergence between the common (dynamic and asymmetrical) and 'relativistic' 

('block' and symmetrical) vision of time stem from the abstract (idealistic) scientific vision of 

the real world. 

My arguments for relationism, the objectivity of tenses (change) and the arrow of time, to 

name only the major issues I am advocating, are of course not final and conclusive. They 

should be treated as a step towards a probabilization of these premises. 

 

Translated by Wojciech Bońkowski 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



415 
 

Streszczenie  

 

W książce tej podejmuję zagadnienie czasowości świata realnego zarówno na 

płaszczyźnie fizykalnej, jak i – fenomenologicznej (wiedza fizyczna oraz doświadczenie 

wewnętrzne jako dwa źródła naszego rozumienia czasu). Generalne nastawienie badawcze, 

jakie przyjąłem w tej książce, określam mianem „materializmu metodycznego” – dla 

odróżnienia od metafizycznej wersji tego stanowiska, głoszącej – najogólniej biorąc – że 

wszystko, co istnieje, jest materią (materialne). „Metodyczność” przyjętego w tej książce 

stanowiska polega po prostu na tym, że ograniczam z góry pole swoich ontologicznych 

zainteresowań do świata materialnego (czy szerzej: do całości materialnego bytu), nie 

przesądzając z góry na korzyść materializmu w sensie metafizycznym. Metodologicznie 

przyjmuję perspektywę filozofii analitycznej  i „naukowej”: respektuję w swych ustaleniach 

odpowiednie rezultaty badań naukowych oraz wykorzystuje wiedzę z zakresu logiki 

formalnej. Posługuje się też narzędziem brzytwy Ockhama. Moje rozważania koncentrują się 

wokół zagadnień: ontycznego statusu czasu (substancjalizm-relacjonizm-atrybutywizm, 

absolutyzm-realtywizm), „strzałki czasu” (problem odwracalności) oraz obiektywności 

trychotomii: przeszłość-teraźniejszość-przyszłość (problem realności tensów). Próbuję tu 

uzasadnić m. in. nieskończoność czasową  wszechświata, niesubstancjalne (relacyjne) 

rozumienie czasu, argumentuję na rzecz nieodwracalności czasowego biegu świata (istnienia 

„strzałki czasu”), oraz – obiektywności tensów. Uzasadniając „strzałkę czasu” odwołuję się 

do specyfiki relacji kauzalnej, przedstawiając pewien wariant kauzalnej teorii czasu. 

Newralgicznym zaś punktem uzasadnienia obiektywności tensów jest próba podania 

obiektywistycznej definicji teraźniejszości, gdyż przeszłość i przyszłość mogą być określone 

względem teraźniejszości za pomocą relacji wcześniej od oraz później od. Ujmując zaś rzecz 

ogólnie: w książce próbuję zarysować jak „najoszczędniejszą” ontologię czasu, tj. taką która 

respektuje postulat brzytwy Ockhama oraz ogólne założenia ontologii materialistycznej. Łączę 

tu infinitystyczną ontologię materialistyczną z naturalistycznie interpretowaną perspektywą 

fenomenologiczną, starając się przedstawić jednolitą (tj. odrzucającą dualizm „czasu 

obiektywnego” i „czasu subiektywnego”) koncepcję czasowości świata realnego. Oto 

najważniejsze wnioski, jakie wyciągam z pracy: 1/ Ze względu na istnienie „dylematów 

granicznych” (problem początku i końca czasowego oraz przestrzennego wszechświata) 

założenie nieskończoności (w szczególności nieskończoności czasowej) materialnego świata 

ma – w mojej opinii – przewagę nad kosmologiami finitystycznymi; 2/ Podstawowe racje 

przemawiające za jednoznacznym ukierunkowaniem (nieodwracalnością) czasu są nie tyle 



416 
 

natury fizykalnej (rosnąca entropia, rozchodzenie się fal /promieniowania/, kierunek ekspansji 

świata, kierunek zmian ewolucyjnych etc.), co mają charakter ontologiczny (specyfika relacji 

przyczynowej jako podstawowej formy oddziaływania w świecie materialnym). Można też 

wskazać racje logiczne (wymóg niesprzeczności) nieodwracalności kierunku upływu czasu. 

Czas jest zawsze zmiennością „w przód”; 3/ Nie ma  dobrych podstaw do wprowadzania 

dwóch odmiennych rodzajów czasu: „obiektywnego” i „subiektywnego”. To, co nazywamy 

zwykle czasem „subiektywnym” to nic innego niż nasz sposób odbierania (przeżywania, 

ustosunkowywania się do) zmienności bytu, który – choć sam czasowy – czasem nie jest; 4/ 

Idea tzw. „wszechświata blokowego”, zgodnie z którą wszystko (wszystkie substancje-

indywidua, ich własności oraz poszczególne relacje między nimi) istnieje „od razu”, a podział  

dziedziny czasu na przeszłość, teraźniejszość i przyszłość jest typow „antropomorfizmem”,   

nie znajduje dostatecznego uprawomocnienia w logice temporalnej (ta ostatnia może, a 

zdaniem wielu – powinna się bez tej idei obejść) oraz budzi poważne wątpliwości z 

ontologicznego punktu widzenia. Chociaż „blokowe” rozumienie wszechświata jest 

„sugerowane” przez fizykę relatywistyczną, to można przyjąć taką interpretację ontologiczną, 

która – respektując ustalenia fizycznego relatywizmu – zachowuje obiektywność tensów. 

Najogólniej mówiąc to „kompromisowe” rozwiązanie polega na odróżnieniu absolutności i 

obiektywności jako dwóch odmiennych charakterystyk ontycznych. Z punktu widzenia 

przeprowadzonych wyżej rozważań antyrealistom w kwestii tensów można zarzucić albo 

niekonsekwencję (odrzucają tensy, ale chcą utrzymać zmienność), albo wprowadzanie 

sztucznego dualizmu między tym, co fizyczne a psychiczne (de facto niezmienny świat, jawi 

się jako zmienny naszym psychikom); 5/ Pomimo dużej  wagi introspekcji w poznaniu 

tensów, nie należy przypisywać jej w tym  względzie roli  czynnika konstytuującego. W 

podrozdziale 11. rozdziału III. wskazuję na możliwość obiektywnego rozumienia 

teraźniejszości, a tym samym tensów w ogóle. Tensy (zmienność rzeczywistości) nie są 

czymś subiektywnym, jakimś antropomorficznym złudzeniem, lecz realnym aspektem 

materialnego świata.  

 

 

 

 

 

 

 



417 
 

Informacja o autorze 

 
Profesor Marek Łagosz jest profesorem nadzwyczajnym w Instytucie Filozofii UWr, gdzie 

kieruje Zakładem Ontologii i Teorii Poznania. Dotychczas opublikował cztery książki: 

"Znaczenie i prawda. Rozważania o Fregowskiej semantyce zdań" (Wrocław 2000), "Brzytwa 

Ockhama a wykazywanie nieistnienia" (Wrocław 2002), "Realność czasu" (Wrocław 2007), 

„Marks. Praca i czas. Wartość czasu w ekonomii i moralności” (Warszawa 2012) Autor 

licznych publikacji m. in. w „Filozofii Nauki”, „Kwartalniku Filozoficznym”, „Przeglądzie 

Filozoficznym”, „Ruchu Filozoficznym”, „Principiach” oraz Studia Philosophica 

Wratislaviensia”. Interesuje się ontologią, epistemologią, metodologią nauk, filozofią 

analityczną oraz filozofią Karola Marksa. Jest przewodniczącym Wrocławskiego Oddziału 

Polskiego Towarzystwa Filozoficznego oraz Okręgowego Komitetu Olimpiady Filozoficznej 

weWrocławiu. 

 
 

 

 

 

 

 

 

 


